حسن شهباز

جلد چهارم

کمتر کسی است که از خواندن یک اثر ادبی، یعنی پدیده ذوق و ذهن بشر، لذت نبرد. عالم ادب نوابغی دارد که آثار ارزندهای از آنان بر جای مانده است و هر کدام در جای خود شاهکاری است.

نویسندهٔ کتاب حاضر کوشیده است که این شاهکارهای ادبی را به شیفتگان و علاقه مندان ادبیات معرفی کند و برای این منظور سالهای عمر را صرف پژوهش و مطالعه در منابع و مآخذ گوناگون کرده است و اینک حاصل این تتبع را به نام سیری در بزرگ ترین کتابهای جهان تقدیم هم میهنان می کند. این اثر در حقیقت دانشنامهای است از ادب گیتی که در هر پژوهشنامه، زندگی نویسنده، مضمون و ارزش معنوی کتاب و نیز نظر منتقدان نامور در اطراف آن مورد بحث قرار گرفته است.



شرکت انتشارات علمی و فرهنگی



Strania Conne

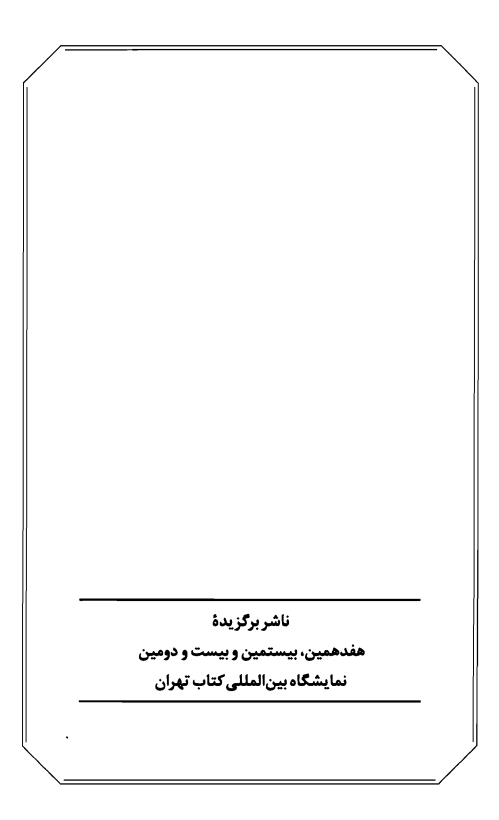
چان چهاوم



سیری در بزرگ ترین کتابهای جهان

\_\_\_\_\_

جلد چهارم



# سیری دربزرگترین کتابهای جهان

جلدچهارم

نويسنده

حسن شهباز



سرشتاسه : شهباز، حسن، ۱۲۹۹ ـ

**عنوان و نام پدیدآور:** سیری در بزرگترین کتابهای جهان / نویسنده حسن شهباز

: تهران شرکت انتشارات علمی و فرهنگی، ۱۳۸۴.

مشخصات ظاهری: ۴ ج. مصور، عکس.

شابک : (ج ۲.) ۹ ۹۷۸ ۹۶۴ ۹۲۸ ۹۶۸ (درره) ۶ ۹۷۸ ۹۶۴ ۹۲۸ ۹۲۸ ۹۲۸ ۹۷۸

وضعیت فهرست تویسی: فیپا

یادداشت : ج. ۱ و ۲ و ۳ ر ۴ (چاپ دوم: ۱۳۸۴).

یادداشت : ج. ۱ و ۲و ۳ و ۴ (چاپ سوم: ۱۳۸۸)(فیپا).

**یادداشت**: کتابنامه.

یادداشت : نمایه.

موضوع : ادبیات ـ مجموعه ها

موضوع : داستان ــ مجموعهها

موضوع : نقد كتاب

شناسه افزوده : شرکت انتشارات علمی و فرهنگی ردهبندی کنگره : ۱۳۸۴ ۹ س ۹۳ ش / ۴۰۶۵ PN

ردهبندی کنگره : ۱۳۸۴ و ردهبندی دیویی : ۸۰۸/۸

شمارة كتابشناسي ملي: ١٧١٧٠ ـ ٨٤م

### سیری در بزرگترین کتابهای جهان (جلد چهارم)

نويسنده: حسن شهباز

جاب نخست : ۱۳۶۰

چاپ سوم: ۱۳۸۸؛ شمارگان: ۲۰۰۰ نسخه

حروفچینی و آمادهسازی: شرکت انتشارات علمی و فرهنگی

ليتوگرافي: مينا؛ چاپ: عطا؛ صحافي: بشارت

حق جاب محفوظ است.



### شرکت انتشارات علمی و فرهنگی

ادارة مرکزی: خیابان افریقا، چهارراه حقانی (جهان کودک)، کرچهٔ کمان، پـلاک ۲۵، کد پستی ۱۵۱۸ مرکزی: ۱۵۸۷۷۴۵۶۹ فاکس: ۸۸۷۷۴۵۷۲ فاکس: ۸۸۷۷۴۵۷۲ فاکس: ۱۵۸۷۷۴۵۷۲ فاکس: ۱۳۲۵۸۸۸ فاکس: www.elmlfarhangi.ir

مرکز یخش: شرکت بازرگانی کتاب گستر، خیابان افریقا، بین بلوار ناهید و گلشهر، کوچه گلفام، پلاک ۱؛
 کدیستی ۱۹۱۵۶۷۳۴۸۳ ؛ ۱۹۱۵۶۷۳۴۸۳ نلفکس: ۲۲۰۵۰۳۲۶

آدرس اینترنتی: www.Ketabgostarco.com info@ketabgostarco.com

۰ فروشگاه یک: خیابان انقلاب ـ روبه روی در اصلی دانشگاه تهران؛ تلفن: ۶۶۴۰۰۷۸۶

## فهرست آثار

| صفحه | دوران          | ملیت     | نويسنده          | شماره عنوان             |
|------|----------------|----------|------------------|-------------------------|
| 14   | ۱۹۲۷ میلادی    | انگلیسی  | سر فرانسیس بیکن  | ۱. آتلانتيس جديد        |
|      |                |          |                  | و ارغنون جدید           |
| 7.1  | ۱۷۱۲ میلادی    | انلگیسی  | الكساندر پوپ     | ۲. ربایش طرّه           |
| 1.4  | ۱۷۹۲ میلادی    | چینی     | تسائو سوئه ـ چين | ۳. رؤیای خانهٔ سرخ      |
| 180  | ۱۸۰۴ میلادی    | آلماني   | فردریک شیگر      | ۴. ويلهلم تِل           |
| ۲.۳  | ۱۸۳۳ میلادی    | روسی     | الكساندر پوشكين  | ۵. يوگني اونگين         |
| 769  | ۱۸۳۹ میلادی    | روسی     | ميخاثيل لرمونتوف | ٦. قهرمان عصر ما        |
| T.T  | ۱۹۰۰ میلادی    | انگلیسی  | جوزف كنراد       | ۷. اُردجیم              |
| TFI  | ۱۹۱۳-۲۷ میلادی | فرانسوي  | مارسل پروست      | ۸. در جستجوی روزگار     |
|      |                |          |                  | از دست رفته             |
| 790  | ۱۹۲۷ میلادی    | انگلیسی  | تى۔اس ـاليوت     | <b>٩. سرزمين بيحاصل</b> |
| 676  | ۱۹۲۹ میلادی    | امريكائي | ويليام فاكنر     | ۱۰. هیاهو و خشم         |
| 699  |                |          | •                | فهرست اعلام اشخاص       |
| 7.0  |                |          |                  | فهرست اعلام كتابها      |
| 310  |                |          |                  | كتابشناسي               |

### فهرست تصاوير

### آتلانتيسجديد

فرانسيس بيكن، فيلسوف نامدار انگليسي اليزابت اول، ملكهٔ انگلستان

### ربایش طره

الكساندر پوپ، شاعر بزرگ انگلیس در قرن ۱۸

پری پیکر دریائی...گیسوان خود را آراسته بود...

بارون حادثه طلب، شیفتهٔ آن طرهها، مقراض راگشود... گیسوی مقدس از سر جدا شد

### ويلهلم تل

یوهان کریستف فردریک شیلّر، شاعر و درامنویس بزرگ آلمان فردریک شیلّر در معیت دوک شارل اوگوستوس، در حضور پرنس آمالیا تصویری از نمایشنامهٔ ویلهلم تل در هوای آزاد، در شهر اینترلاکن در سوئیس

### يوكني اوتكين

الكساندر پوشكين، بزرگترين شاعر روسيه

ناتالیا نیکولا یوناگونچارف، معشوقه و همسر پوشکین

ژرژ دانته، پسر خواندهٔ سفیر هلند در دربار تزارکه از دیرباز به همسر پوشکین چشمداشت اکاتریناگونجارف، خواهر همسر پوشکین

### قهرمان عصرما

میخائیل لرمونتوف، شاعر و داستانسرای قرن نوزدهم روسیه

### أردجيم

جوزف کنراد، داستانسرای نامآور انگلیسی

### در جستجوی روزگار از دست رفته

مارسل پروست، نویسندهٔ فرانسوی

ماری دوبر نارداکی، دختری که مارسل پروست در سالهای نوجوانی با او آشنا شد

تصویر دیگری از مارسل پروست

مارسل پروست در بستر مرگ

### سرزمين ييحاصل

تصویری از تی.اس. الیوت و سرزمین بیحاصل، جهانی که وی در شعر خود ترسیم کرده است

تصویری از الیوت،کار ویندهام لوئیس

تصویری دیگر از الیوت

### هياهووخشم

ویلیام فاکنر در ٦٥ سالگی

ویلیام فاکنر در ۳۷ سالگی

دستنبشتة ويليام فاكنر

ويليام فاكنر و همسرش استل فاكنر در خانهٔ جديدشان

ویلیام فاکنر هنگام دریافت جایزهٔ نوبل در سال ۱۹۵۰

ویلیام فاکنر در بهار سال ۱۹۳۹ در ۴۲ سالگی

ویلیام فاکنر در سال ۱۹۵۰ در ۵۳ سالگی

### يادداشت مؤلف

چهارمین مجلد از سهری در بزرگترین کتابهای جهان، با آشاری از فسر انسیس بیکن، فسردریک شیلر، الکساندر پوشکین، مارسل پر وست، تی. اس. الیوت و چندتن از مشاهیر دیگر جهان، اینک در اختیار شماست. این نامها در ادبیات جهانی فناناپذیر ند و آثارشان بر تارک مسیراث فسرهنگی جسوامع بشر، همواره تابنده است. اثری نیز از ادب کهنسال چین در این مجموعه آمده زیر عنوان رؤیای خانه سرخ نوشته تسائو سوئه چین که می توان آنرا بر گزیده ترین داستان زبان چینی پسیش از انقلاب کمونیستی دانست. کلیهٔ این پژوهشنامهها بر مبنای کتب و رسالاتی نگاشته شده اند که فهرست جامع آنها در «کتابنامه» آمده و در مواردی که به مطالب آنها اشاره رفته است در خود نوشتار ذکر شده اند.

تلاش برای معرفی کتابهای بزرگ جهان همچنان ادامه دارد. در نظر نگارنده، بسرای هر جسوان دانش پروی معرفی کتابهای بزرگ جهان همچنان ادامه دارد. در نظر نگارنده، بساسد. دانش پژوه و ادب دوست ایسرانی ضروری است که ایس آثبار ارزشمند رهبران فکری عالم را بشناسد. فهرست جامع جلد پنجم که در همین کتاب آمده، نشانگر آنست که مؤلف راه خویش را با اسید و نیروی خستگی ناپذیر ادامه می دهد. انتظارش اینست که روزی این مجموعهٔ عظیم از بیست مجلد افزون گردد.

حسن شهباز

فروردین ماه ۱۳۵۹

# حسن شهباز سیری در بزرگترین کتابهای جهان

جلدچهارم

سیری در بزرگترین کتابهای جهان

رسالات فلسفى:

# آتلانتيس جديد

**New Atlantis** 

تاریخ انتشار: ۱۴۲۷ میلادی

به انضمام:

# ارغنون جديد

**Novum Organum** 

نوشتا

سرفرانسیس بیکن

Sir Francis Bacon

(1091-1979)

انگلیسی



عصر رنسانس، برای تمام کسانی که در تاریخ زندگی او پــژوهش کــرده انــد. وجود او معمائی بود. او اشر افزاده بهدنیا آمد و اشر افگونه بزیست. در در بــار

فر انسیس بیکن، فیلسوف نیامدار انگلسی و یکی از تیابنده تیرین چهیرههای

ملکه انگلستان، الیزابت اول، و سپس جانشین او جیمز دوم، بـهپـایگاهی رسید که تصوّرش برای دیگران آرزوی محال بود. عالیترین مدارج دانشانـدوزی را

پیمود و عالم و فیلسوف و زباندانی بیمانند شد. بــا ایسـنحال یک تـــن بـــاقی نگذاشت که بهحریم دوستی و اعتماد او خیانت نکرده باشد و سرانجام وقتی او

را بهجرم رشوهخواری زندانی کردند. پادشاه از گناه او درگذشت اما پـــارلمان انگلیس او را نبخشود. پنج سال بـــعد. در عزلت و بــــی کسی. در اثـــر ابـــتلاء بهبیماری ذات الر به. بدرود زندگی گفت.

فلسفهٔ جدید در اروپا با انتشار کتابی آغاز شد که نویسندهاش یک فیلسوف و ریاضی دان فرانسوی بنام رنه دکارت بود . رسالهای که او نوشت عنوانش گفتار در روش درست راه بردن عقل و طلب حقیقت در علوم\*

بود و سالی که او اثرش را در «لیدن» از بلاد هلند به چاپ رساند. ۱۶۳۷ میلادی بود. با این کتاب، انقلابی در شيوه كسب معرفت براه افتاد و با گفتهٔ معروف او «كه من نسبت بههمه چيز شك ميكنم و هيچ چيز را حقيقت نمی دانم مگر آنکه بر من بدیهی باشد»، مکتب تازه ای در فلسفه بوجود آمد که آنر ا کارتزین نامیدند و با اسن مکتب عصر جدید فلسفه در غرب، بای به عرصهٔ وجود گذاشت.

اما ۳۲ سال پیش از انتشار این اثر، کتابی در انگلستان بهجاب رسیده بود زیر عنوان پیشرفت دانش، ربّانی و انسانی که نویسندهای یک متفکّر صاحب مقام انگلسی بنام سرفر انسیس بیکن بود و او با رد روش بیشینیان در کسب معرفت و ارائه شیوه های نو مبتنی بر اصول علمی، دریچهٔ نوینی از دنیای پر اسرار اندیشه و بینائی، بسوی دانش پژوهان و شیفتگان دانش گشود. ا عصر فرانسیس بیکن، عصر شکوفائی نهال ادب و هنر در انگلستان بود. الیزابت اول، از خاندان تبودور، یس

از مرگ پدر، هانری هشتم، بیر اربکهٔ سلطنت انگلیس جلوس کیرده بیود و بیا آغاز دوران زمیامداری او، شکوفههای ذوق و استعداد بارور شد. ٔ هنر آفرینانی در این عصر ظهور کردند که در تاریخ ادب جهان جاودان

- 1 René Descartes (1595-1650) French mathematician and philosopher, founder of Cartesianism.
- \* Discours de la méthode (Leyden 1637)
- 2 Advancement of Learning, Divine and Humane (1605)
- ۳ ــ جملهٔ معروف او که بنیادی نو در رهگذار کسب معرفت نهاد این بود «تنها امید ما اینست که همه تلاش ذهن را بار دیگر از نو آغاز کنیم».
  - «Our one hope is to begin the whole labour of the mind again.»
- ٣ ــ مادر اليزايت. أن يولين. ملكه سيه فرجام انگليس بود كه بغرمان يادشاه سرش از تن جدا شد و سرنوشتي مشابة سرتوماس مور. مورخ و سياستمدار نامدار قرن شانزدهم يافت.

ماندند و نظیر و تالی آنان کمتر بوجود آمد. این دوران که به عصر الیزایت<sup>۵</sup> معروف است ۶۷ سال طول کشید. از ۱۵۵۸ میلادی که ملکه دیهیم شاهی را بر سر نهاد و تا سال ۱۶۲۵ که جیمز اول، جانشین او دیده بـر جهـان هستی فروبست <sup>۶</sup>. در این دوران درام نویسی بهاوج خود رسید و نثر انگلیسی استحکام و جزالت بیشتری یافت و در همانحال تجلّی فلسفه نیز رو بهکمال رفت.

در جهان درام نویسی، نامورانی چون جان لایلی ۱، رابرت گرین ۱، کریستوفر مارلو ۱، ویسلیام شکسپیر ۱، بنجانسون ۱، فرانسیس بیومونت ۱ و فینیاس فله چر ۱ ظهور کردند و در دنیای نویسندگی، بویژه فسلسفه، مشاهیری چون سرفرانسیس بیکن، سرفیلیپ سیدنی ۱، ادموند اسپنسر ۱۰ و سروالتر رالی ۱، گمام بر صحنه هستی نهادند. در همین دوران، در دیگر جوامع اروپائی نیز هنر و ادب رو به کمال می رفت: در اسپانیا میگل دو سروانتس ۱ داستان می نوشت و لوپ دو وگا ۱٬ درام می آفرید، گالیله ۱٬ در ایتالیا با تلسکوپ اختراعی خویش دیده بر اختران سماوی دوخته بود و لوئی دو کاموئنز آدر پر تفال شعر می سرود. هانز زاکز آدر آلمان سخن منظوم می آفرید و میشل دو مونتاین ۱٬ در فرانسه به نوشتن رسالات فیلسفی خویش اشتغال داشت. در چنین دورانی که تاریکی جهل قرون وسطائی با تابش خورشید معرفت عصر رئسانس به فناگر اثیده بود و نهال اندیشه و ذوق مردم اروپا یکی پس از دیگری بارور می شد، فرانسیس بیکن در انگلستان خودنمائی آغاز کرد. بیکن، سیاستمدار، فیلسوف، حقوقدان، رجل درباری و استاد معلم زبان انگلیسی، یکی از مستثنی ترین رجال با نام و نشان این مرزوبوم است. از یکسو تابندگی اندیشهٔ معرفت خیز او بسر جامعهٔ انگلیس غرورانگیز و با نام و نشان این مرزوبوم است. از یکسو تابندگی اندیشهٔ معرفت خیز او بسر جامعهٔ انگلیس غرورانگیز و افتخار آمیز است و از سوی دیگر طبع منحرف و شخصیت آلودهٔ او تاریخ زندگیش را با خاک خفت آلوده است. در عصر او کمتر کسی بود که می توانست به او اعتمادی داشته باشد. بیکن یک فرصت طلب بود، شهوت است. در عصر او کمتر کسی بود که می توانست به او اعتمادی داشته باشد. بیکن یک فرصت طلب بود، شهوت

5 - Elizabethean period.

۶ \_ اليزابت در سال ۱۶۰۳ در گذشت و جيمز اول در همانسال برتخت نشست.

- 7 JOHN LYLY (born 1554?-1606) dramatis and novelist: The Woman in the Moon.
- 8 ROBERT GREEN (1558-1592) dramatis and pamphleeter: Orlando Furioso
- 9 CHRISTOPHER MARLOWE (1564-1593) dramtist and poet: Tamburlaine
- 10 WILLIAM SHAKESPEARE (1564-1616) dramatist and poet: Hamlet etc.
- 11 BEN JONSON (1572-1637) dramatist and poet: Every Man out of his Humour.
- 12 FRANCIS BEAUMONT (1584?-1616) dramatist: The Knight of the Burning Pestle.
- 13 PHINEAS FLETCHER (1582-1650) Poet: Venus and Adonis
- 14 SIR PHILIP SIDEY (1554-1586) Poet and Critic: Arcadia.
- 15 EDMUND SPENSER (1552-1599): Faerie Queene
- 16 SIR WALTER RALEIGH (1552?-1618) Historian and Poet: History of the World.
- 17 MIGUEL DE CERVANTES SAAVEDRA (1547-1616) Don Quixote
- 18 LOPE DE VEGA (1562-1635) Dramatist: El Gracioso
- 19 GALILEO GALILEI (1564-1642) Astronomer and Physicist.
- 20 LUIS DE CAMOENS (1524-1579): The Lusiad
- 21 HANS SACHS (1494-1576): 208 plays.
- 22 MICHEL EYQUEM DE MONTAIGNE (1533-1595) author and essayist.

مقام دیدهٔ عقل او را کور کرده بود، در عین توانگری جز به پول نمی اندیشید و خیانت، حتی به نزدیکترین دوست، شعار او بود. دلش می خواست در دریائی از تجمل و تنقم غوطه خورد و کوچکترین لذت دنیائی را از دست ندهد، و شگفتا که چنین انسانی همه جا در آثار بیمانند خود از شکوه آدمیت و عظمت اخسلاق سخسن بهمیان آورده است و طریق رستگاری را به نسلهای آینده آموخته است. بیکن همان اندیشمند استثنائی است که ادعا می کند «من همهٔ دانشها را تحت قلمرو خویش در آورده ایسیان .

برای کسانی که در تاریخ زندگی او پزوهش کرده اند، وجود بیکن معمائی است. او اشر افزاده به دنیا آسد و اشر اف گونه بزیست، در دربار جیمز دوم، به پایگاهی رسید که تصورش برای دیگر آن آرزوی محال بود. با اینحال یکتن باقی نگذاشت که به حسریم اعتماد او خیانت نکرده باشد و سر انسجام وقستی او را به جسرم رشوه خواری زندانی کردند، پادشاه از گناه او در گذشت اما پارلمان انگلیس او را نبخشود. پنجسال بعد، در عزلت و بیکسی، در اثر ابتلاء به بیماری ذات الریه، بدرود زندگی گفت.

فرانسیس بیکن در روز ۲۳ ژانویه سال ۱۵۶۱ میلادی، در شهر لندن، در کاخ بورک در آنسوی «استراند» پای بر پهنهٔ گیتی نهاد ۲۰ او جوانترین فرزند سرنیکلاس بیکن، مهردار سلطنتی و رئیس مجلس اعیان انگلیس بود ۲۰ و جز خود یک برادر بزرگتر داشت و هر دو، حاصل ازدواج دوم پدر بودند. مادر آنان، آن کوک ۲۰ هرچند به تعصب خواهی نسبت به آئین پر تستان، مشهور بود با اینحال در مقام بسیار والائی از اشراف انگلستان بود و بدینسان، فرانسیس، نه تنها از سوی پدر نام و نشان و افتخاری داشت، بلکه از سوی مادر نیز فردی مورد احترام جامعه بود ۲۰ تحصیلات اولیهٔ او در ترینیتی کالج، حاصلش جز ایس نسبود که از افکار فیلسفی ارسطو نفرت کرد و این نفرت تا پایان زندگی ادامه داشت. در سال ۱۵۷۶، وقتی پانزده ساله بود در معیّت سر آمیاس پولت، سفیر و فرستادهٔ مخصوص الیز ابت اول، بهپاریس رفت ۲۰ و در مدت سه سال اقسامت او نسزد سفیر، بهسیاری از آداب و رسوم درباری فرانسه آشنا شد. در سال ۱۵۷۹ ناگزیر گردید بهلندن بازگردد زیرا پدر در گذشته بود و برخلاف تصور او، ثروتی برای فرزندان باقی نگذاشته بود. فرانسیس برای ادامهٔ زندگی، بهمان شیوهٔ گذشته، ناچار شد که قرض کند و چون عفریت فقر روزبروز بیشتر بهاو نزدیک گشت، او نیز عمیقتر در مداب قرض فرو رفت و این شیوه زندگی آنسان ادامه یافت که رفته رفته وام گرفتن و پس ندادن و باتنخواه درگران زستن، شعار او شد.

با اینحال برابرش طریق دیگری نبود جز اینکه کار کند. پسیش از آنکه در مسعیّت سفیر انگلیس راهی کشور

«I have taken all knowledge to be my province». جملة معروف بيكن اينست ٢٣

<sup>24 -</sup> York House off the Strand

<sup>25 -</sup> Sir Nicholas Bacon, lord keeper.

<sup>26 -</sup> Ann Cook

۳۷ — مادر. لیدی آن. خواهر لیدی سیسیل. همسر ویلیام سیسیل معروف به لرد بارگلی بود که در مقام رئیس الوزرائی الیزابت اول. ملکه انگلستان. قرار داشت.

<sup>28 -</sup> Sir Amias Paulet, English Ambassador to France.

فرانسه شود، چندی با برادر خود در یکی از چهار کانون انجمن حقوقی لندن کارآموزی و تجربه اندوزی کرده بود<sup>17</sup> و ازینرو، وقتی بهجستجوی شغلی میگشت، با اتکاء به تجربهٔ کوتاه خویش، به کانون و کلا بازگشت و از سال ۱۵۸۲، وقتی بیست و یکساله بود، رسماً داخل فعالیت حقوقی شد و بخاطر هوشیاری و تکیه بر نیروی سخنوری مدارج ترقی را پیمود. او زمانی بر کرسی و کالت تکیه زد و از سوی دربار انگلستان مأمور رسیدگی به مسائل حقوقی شد که هیچکس باور نمی کرد جوانی بدان سن و با چنان سابقهٔ قلیل و کالت بتواند عهده دار چنان مسئولیتهای خطیر شود.

راز موفقیت او فقط در هوشمندی خارق العادهٔ او بود. آن تحول ناگهانی و حیرت بار ذهنی او که مآلاً و بسرا بسوی علم و فلسفه برد، تقریباً از همین دوران آغاز شد، زمانی که او پای به حوزهٔ و کالت نهاد. بیست و دو ساله بود که طرحی دقیق برای نگارش رساله ای ریخت زیر عنوان بزر گترین بخش زمان آگ که به زبان لاتین بود و پیر امون رستگاری بشر دور می زد و از این نوشته متأسفانه نسخه ای در دست نیست. او می دانست که ف قط از رهگذار و کالت می تواند به مقامات و مناصب بالا برسد اما قوانین موجود را ناقص و ناکافی می یافت و چنین حس می کرد که قوانین جاریه، جاه طلبیهای سیاسی و فلسفی او را اقناع نسمی کسند، از ایسنرو پیاپی رساله می نوشت و طرح تهیه می کرد و برای لردبارگلی وزیر اول ملکهٔ الیزابت می فرستاد. لرد که شوهر خالهٔ او بود و در نخستین مراحل فعالیت به وی یاری کرده بود تا داخل کار و کالت شود، اینک از تلاشهای روشنگرانهٔ او به وحشت افتاده بود و چنین پیش بینی می کرد که ممکنست بزودی او از فرزند خود وی، ربرت سیسیل جلو به وحشت افتاده بود و چنین پیش بینی می کرد که ممکنست بزودی او از فرزند خود وی، ربرت سیسیل جلو افتد. ملکهٔ انگلستان که به کار او علاقمند شده بود، دست یاری بسویش دراز کرد و کوته زمانی نگذشت که او به بار لمان راه بافت و عضو مجلس عوام گشت آگ. در اینزمان، فرانسیس بیکن ۲۳ ساله بود.

باعضویت بیکن در پارلمان انگلیس، راه پیشرفت بسوی او گشوده شد. در سال ۱۵۸۹ بانگارش مطلبی جامع زیر عنوان اطلاعیه ۲۰ خطاب به ملکهٔ الیزابت، نظر خود را پیرامون کاتولیکهای طرفدار رم و قوانین شرعی آنان بیان داشت و یکسال بعد، مقالهٔ مستند دیگری نوشت زیر عنوان آگاهی مربوط به مباحثات کسلیسای انگلیس ۲۰ که در آن بیطرفانه از محافظه کاری بیحد اسقفها و تعصبات خشک «پیوریتنها» عیبجوئی و انتقاد کرده بود. این مقالات و مکانیب، تأثیر فراوانی بخشید و نام او را در جمع بسزرگان انگلیس بسرسر زبانها انداخت و بدین ترتیب او انتظار داشت که مقام والائی در دستگاه دادگستری انگلیس بهوی احاله گردد اما این انداخت و بدین ترتیب او انتظار داشت. شاید یکی از علل شکست او این بود که بیکن با رأی ملکه پیرامون ادامه جنگ با اسپانیا مخالفت ورزیده بود و از آنجا که نبرد با اسپانیا برای حفظ سیادت انگلستان ضروری بود و بیکن از خطای مسلم خویش یوزشخواهی نکرده بود، ناگزیر تاوان بسیار سنگینی برای این اشتباه خود

<sup>29 -</sup> one of the four inns of court that served as institutions for legal education.

<sup>30 -</sup> Temporis Partus Maximus (The Greatest part of Time)

۳۱ ـــ لرد بارگلی بهفرزند خود، ربرت سیسیل علاقهٔ فراوان داشت و آرزو داشت وی جانشینش گردد. از اینرو حاضر نبود از همهٔ نفوذ خویش برای پیشبرد مقاصد فرانسیس استفاده کند. ربرت بزودی مقام ارل اف سالیسیری یافت و وقتی پدر درگذشت. پسایگاه او را احسراز کسرد و این مقام را تادوران جیمز اول نیز دردست داشت.

<sup>32 -</sup> Letter of Advice

<sup>33 -</sup> An Advertisement touching the Controversies of the Church of England.

يرداخت.

ناامیدی از سوی لرد بارگلی، بیکن را که هوشیار بود و میدانست برای رسیدن به مقام بالا، دست قدر تمندی را برای پیش راندن اولازم دارد، متوجه ربرت دورو معروف به ارل اف اسکیی <sup>۲۲</sup> کرد که سخت مورد توجه ملکه بود. فرانسیس و برادرش آنتونی، هر دو بسوی او رفتند و از جان و دل به خدمت او پسرداختند. آنچه آنستونی می کرد از روی حقیقت بود اما فرانسیس نقش یک بازیگر ماهر را ایفا می کرد. بظاهر فدائی و از جان گذشته بود و بباطن مترصد فرصت. ارل اف اسکس بزودی از مقربان ملکه شد<sup>۳۵</sup> و بیکن از او خواست تا نزد ملکه شفاعت کند و از او بخواهد تا مقام دادستانی کل را به وی تغویض کند، اما از آنجا که بیکن در پارلمان با رای وی مخالفت کرده بود، مورد قبول و اقع نشد. آفتاب اقبال ربرت دورو افول کرد و به جرم خیانت به سلطنت به پای میز محاکمه فر اخوانده شد. نخستین کسی که به دشمنی او بر خاست و با ایسراد خطابه های آتشین، و بسرا خان به کشور شمرد، خود بیکن بود. نتیجهٔ عداوت او این شد که گردن ارل اف اسکس از تن جدا شد و بیکن خانن به کشور ملکهٔ انگلستان» ارتقا یافت.

داستان ارل اف اسکس و خیانتی که فیلسوف جوان انگلیسی بهدوست و حامی خبود کبرد. از فصول ننگین تاریخ زندگی فرانسیس بیکن است. طبی سالیان متمادی، شرح حال نبویسان و طرفداران وی کوشیدند بنحوی او را از این عصیان بزرگ تبرئه کنند اما نشد.

ربرت دورو دومین ارل اف اسکس، شش سال از بیکن جوانتر بود. شخصیت نافذ، سیمای جذاب و اندام نیر ومند او، ملکه را که باوی قرابت نزدیک داشت، سخت تحت تا ثیر قرار داده بود. شوالیهٔ جوان، یک دلاور مبارز و شکست ناپذیر بود. در جنگ با اسپانسیائیها در هلند شهامت و جانبازی بسیار نشان داده بود و در نبرد کادیز در ۲۲ ژوئن ۱۵۹۶، چنان سپاه اسپانیا را در هم کوبید که بهمقام سپهسالاری رسید اما روش مستبدانه و مشرب مستقل او مدام ملکه را خشمگین می کرد و این رنجش و غضب زمانی به اوج خود رسید که وی با بسیوهٔ سرفیلیپ سیدنی، شاعر زمان، ازدواج کرد. با اینحال ملکه با او مدارا می کرد و یکبار که سردار جوان ویرا از توطئهٔ قتل رهانید با و را بیش از هر کس به خویشتن نزدیک ساخت. اما ارل اف اسکس مشرب مداهنه جوثی نداشت و بهیج طریق حاضر نبود فرمانهای ملکه را بسی چون و چرا یذیرد ۲۰ وقتی در ماموریت دریائی سال ۱۵۹۷ موفق نشد سفاین حامل طلای اسپانسیا را

<sup>34 -</sup> Robert Devereux, 2nd Earl of Essex (1567-1601)

۳۵ سد در دربار الیزابت اول معمول چنین بود که نزدیکان ملکه نقاب برچهره میزدند و بطور جمعی، نمایشنامه ای را اجرا می کردند. ملکه که دلباختهٔ هنر بود، از این بازیگری نزدیکانش لذت می برد و بعد آنانرا یک به یک بطریقی می نواخت. ارل اف اسکس یکی از کسانی بود که در اینگونه نمایشهای خصوصی و شبانه شرکت می جسب و نقش آفرینی می کرد. فرانسیس بیکن که از توجه خاص ملکه به زبان انگلیسی آگاهی داشت معمولا خطابه ها و سخنانی را که باید ارل اف اسکس ایراد کند می نوشت و چون خامه ای بسیار نمیرومند داشت. الیزابت را غرق در ستایش و تحسین می کرد.

۳۶ \_ توطئهٔ قتل ملکه بدینگونه بود که پزشک مخصوص او. رودریگو لویز Roderigo Lopez در غذای وی سم ریخت و ارل اف اسکس که از این راز موحش آگاهی یافته بود. او را نجات داد.

۳۷ ـــ رفتار خشن و خوی گستاخانهٔ ارل اف اسکس نسبت بعملکه و گذشتهای بیش از حدملکه. سبب شده بود که روایانی از رابطهٔ نزدیک آندو برسرزبانها افتد و بدخواهان چنین شایعه داده بودند که ارل جوان. بسیاری از شبها. در کنار ملکه بهصبح میآورد.

که از قارهٔ نو باز می گشتند در جزائر آزور به اسارت ناوهای جنگی خود در آورد و بعد در ایرلند نیز با یاغیان ساخت و برضد ملکه توطئه کرد، فرمان بازداشت او صادر شد. اما ارل اف اسکس ساکت ننشست و با سیصدتن از هو اخواهان خود، مردم را برضد مسلکه بسه شورش فر اخواند. این تلاش و جدال بیحاصل بود. او را به بند کشیدند و به زندان افکندند. این زمان که سال ۱۶۰۱ میلادی بود فر انسیس بیکن، بعنوان مشاور ملکه، پای پیش نهاد و با نوشتن گزارش مشروحی زیر عنوان بیانیهٔ اعمال و خیانتهای ربرت، ارل اف اسکس سابق موارد اتهام او را چنان سنگین ساخت که سزایش جز مرگ نبود. بدین ترتیب او محکوم به مسرگ گردید و سرش از تن جدا گشت ۲۰۰۰.

فرانسیس بیکن وقتی متوجه شد که احساسات مردم انگلیس نسبت به او بسر انگیخته است. رساله ای نگاشت در دفاع از عمل خود زیر عنوان دفاعیه بسیر امون اتسهامات مشخصی دربارهٔ ارل اف اسکس فقید ۲۹ در این رساله کوشیده است عمل خویش را موجه و عادلانه جلوه دهد.

الیزابت در سال ۱۶۰۳، در سن هفتاد سالگی، بدرود زندگی گفت و جیمز اول جانشین او شد. فرانسیس بیکن که اینک مقام خود را از دست داده بود و وضع خویش را متزلزل می دید، شبوهٔ مقاله تو یسی را بصورت مکتوب ادامه داد و اینبار سخنان خود را متوجه پادشاه جوان کرد. مسائلی که در نظر او مهم می آمدند و لازم می دید که پادشاه به آنها توجه کند، عبارت بودند از بازگرداندن آرامش به سرزمین ایس لند، اتحاد و یگانگی تمام خاک انگلستان زیر لوای یک پرچم و انعقاد پیمان صلح و آشتی با کلیسا.

خورشید اقبال بار دیگر تابیدن گرفت. بیکن یکی از سیصد تن رجال انگلستان بود که از دست پادشاه لقب «سر» را دریافت کرد و آنکس که او را یاری داد، ربرت سیسیل، خالهزادهٔ او بود که جانشین پدر شده بود. سال بعد به پارلمان رفت و یکسال بعد از آن تاریخ، یعنی در پائیز ۱۶۰۵ نخستین رسالهٔ فیلسفی خود را زیر عنوان پیشرفت دانش، ربانی و انسانی انتشار داد.

رسالهٔ پیشرفت دانش، ربّانی و انسانی تنها اثر فلسفی است که بیکن بهزبان انگلیسی نگاشته است. بقیهٔ آثار فلسفی او که تعدادشان به ۳۰ رساله و کتاب میرسد به لاتین است. این کتاب متضمن دو دفتر یا دو بخش است. در بخش نخست، بسیکن بسه فساع از مسعرفت می پردازد و استادانه از تمام کسانی که کسب علم و معرفت را نساضروری و یسا زیسانبخش می دانند بشدت انتقاد می کند. روی سخن او بسیشتر مستوجه سه گسروه است: عالمان دیسن، سیاستمداران و دانشمندان او تمام افرادی را که حرمت اهل فضل و کمال را نگاه نمی دارند و

۳۸ \_ عنوانی که بیکن بر بیانیه با اعلامیهٔ خود نهاده بود چنین بود:

A Declaration of the Practices and Treasons attempted and committed by Robert, late Earl of Essex.

<sup>39.</sup> Apologie in certain imputations concerning the late Earl of Essex.

کاری جز اتهام و بهتان ندارند تقبیح می کند و با کلامی فصیح و آراسته و مرصع، که استادی بی چون و چرای و برا نسبت به زبان انگلیسی بثبوت می رساند، خطاها و خود پسندیهای ارباب فضل را بر می شمارد و افکار پوسیده طرفداران مکتب ارسطو را تخطئه می کند و زیر کانه بسر دانشمند نمایانی که دودستی به طالع بینی و کیمیاگری و سحر و جادو و افسون چسبیده اند. می خندد و آنانرا «اصل گم کرده» و «فساد یذیر فته» می شمارد.

در بخش دوم از کتاب خود، بیکن بهسیر و پژوهش در دنیای روشنفکر ان نیمهٔ دوم قرن شانبزده می پردازد و سخن از تاریخ و شعر و فلسفه و مسائل وابسته بهمیان می آورد و بسویژه ارزش بسیار بر علوم بطور اعم و علوم ماوراه طبیعه بطور اخص می نهد. در ایس بسخش فسیلسوف انگلیسی، تحقیق را بر بنیاد سه سطح قرار می دهد:

نخست تحقیق در تاریخ طبیعی و یا جمع آوری اطلاعات دقیق علمی. دوم تحقیق در فیزیک و پژوهش در طبیعت ها و سببها و سوم متافیزیک و روشن سازی شکل و طبیعت بنیادی اشیاء و ارتباط و ترکیب آنها با یکدیگر، همانگونه که ترکیب چند حرف، کلمه بوجود می آورد و کلمات جمله می سازند و جملات زبان را تشکیل می دهند.

بیکن در کتاب پیشرفت دانش، که روی سخنش از آغاز تا انجام بها پهادشاه است. از سه قبوهٔ ذهنیّه، حافظه و متخیّله و عقل، بحث به میان می آورد و تاریخ را مرتبط به حافظه، شعر را مرتبط به متخیّله و فلسفه را نتیجهٔ قبوهٔ عقلیه می داند و در پایان بر رشته های سه گانهٔ فلسفه، علم الهی، علم طبیعی و علم بشر، تکیه می کند و نتیجه می گیرد که باید علم بیان را تابع منطق و تصور و خیال را با تعقل و اندیشمندی عوض کرد. فرانسیس بیکن با نگارش این رساله توجه پادشاه را به خویش جلب کرد. زندگی او بهبود حاصل کرده بود و دیگر ناچار نبود قرض کند. بظاهر چون اعیان انگلیس می زیست و رفستار اشراف منشانه داشت. در تابستان دیگر ناچار نبود قرض کند. بظاهر چون اعیان انگلیس می زیست و رفستار اشراف منشانه داشت. در تابستان همان سال با آلیس بارنهام آ، دختر کمسال و زیبای قاضی شهر لندن ازدواج کرد. یکسال بعد، مشاور حقوقی دولت و سر انجام در ماه اکتبر سال ۱۶۱۳ به مقام دادستانی کل منصوب گشت و این آرزوئی بود که دیرزمان در دل می بر ورانید. در این سالها، از کار نوشتن غافل نبود. رسالات احیاه العلوم کبیر آ و باز تاب ها و نظرها آ

### 40 - Alice Barnham

حکمت احیاه العلوم کبیر را شادروان محمدعلی فروغی در بر ابر Instauratio Magna (Great Instauration) در ابر ابر ابر استخش بود: اول در است. شاید بتوان آنرا باز سازی بزرگ نیز ترجمه کرد. طرح کتاب روز نخست سرکب از شش بخش ببود: اول بخشهای علوم The New Organon: or در او غنو ن جدید با رهنماشهاش بیر امون توجیه طبیعت The Divisions of the Sciences بخشهای علوم Directions concerning the Interpretation of Nature در این است. Directions concerning the Interpretation of Nature بخشهای است. The Phenomena of the Universe: or a Natural and Experimental History for the Foundation of Philosophy. خسان هرین هرش The Forerunners: or Anticipations of the بیش بیشهای فلسفه جدید با بیش بیشتر رحیوع شود نردیان هرش The New Philosophy: or Active Science بخشور است. آگاهی بیشتر رحیوع شود به کتاب آنار فرانسیس بیکن تالیف اسیدنگ الیس و هیث الیس و هیث الیف اسیدنگ الیس و هیث الیس و هیث الیف اسیدنگ الیس و هیث الیس و هیث الیف اسیدنگ الیس و هیث الیس الیس و الیست الیست الیست الیس و الیست الی

را بەرشىنە تحرير آورد.

کتاب فلسفی ار غنون جدید با ساز نو<sup>۳۲</sup> که بخشی از احیاءالعلوم کبیر است از آثار پر ارزش متفکّر برزگ انگلیسی است. رساله با نثر موجز و قصار است و اندیشه بر سه محور دور می زند: نیاز برای یک منطق نبو، نلاش در راه کشف طبیعتهای ساده، مانند حر ارت یا سپیدی، و سوم تدوین یک تاریخ جامع و مدوّن طبیعی. حصول به هر یک از این دانش ها مشکل نیست اما آنچه دشوار است بر قراری ارتباط بین آنهاست. در نسظر بیکن، دانش همچون هرمی است که تاریخ طبیعی، قاعدهٔ آنست، فیزیک بدنه را تشکیل می دهد و متافیزیک، نقطهٔ عمودی آنست.

در رسالهٔ فلسفی ار غنون جدید، بیکن از چهار صنم یا «بت» " سخن به میان می آورد و منظور خود را اینگونه توجیه می کند:

بر ادراک بشری، چهار نوع «بت» فرمانرواست. که من برای تسمیز بسین آنسها، چهسار نسام برگزیدهام: نخست بت طایفه. دوم بت نجار، سوم بت بازار و چهارم بت نمایش.

تشکیل عقاید و قضایا از طریق استدلال صحیح، بیشک نها مداوای دور کسردن بستها و پاک کردن ذهن از وجود آنهاست. اشاره به آنها سودمند است زیرا مسألهٔ این بتها برای تفسیر و توجیه طبیعت همانقدر حائز اهمیت است که انکار سوفیستها از استدلالات مسردم اهل منطق.

بتهای طایفه <sup>۳۵</sup> بنیادش بر طبیعت آدمی است و در طایفه یا نژاد انسان ماوی دارد. زیسرا ایس ادعای خطائی است اگر گفته شود که حواس آدمسی، مسقیاس همهٔ چیزهاست. بسعکس همه مدرکات و بازتابهای عاطفی بر اصل معبار فرد است. نه عالم هستی و ادراک آدمی مانند آئینهٔ کاذبی است که اشعه را نامرتب می گیرد و با مخلوط کردن طبیعت خویش، آن تصاویس را آشفته و سرنگ نشان می دهد.

بتهای غار ۲۰ بنهای فرد انسان است. زیرا هر انسان، گذشته از خطاهای سعمول طبیعست خویش، یک غار یا مغاکی در خویشتن دارد که نور روشن طبیعت را تاریک و بیرنگ میسازد و این انکسار یا تیرگی، یا بخاطر طبیعت خاص فرد است و یا تربیت و تعلیم از دیگران و شاید هم بخاطر مطالعهٔ کتب و یا تلقین پذیری از افرادی است که مورد احترام و یا ستایش اوست و یا اختلاف نظر و سلیقه است که این بازتابها در هر ذهنی، مثلا ذهن افراد گیج یا پریشان حواس یا

۳۳ \_ سبب ابنکه بیکن عنوان ارغنون جدید Nocum Organum یا سازنو را بر رسالهٔ فلسفی خود مهاد این بود که منطق ارسطو از دیر باز نزد
 حکماه ارغنون خوانده می شد و بیکن به منظور رد نظریات ارسطو، اثر خود را ارغنون جدید نام نهاد. این رساله بنظر صردم اهل تحقیق

<sup>44 -</sup> The Idols

<sup>45 -</sup> The idola tribus (idols of the tribe)

<sup>46 -</sup> The idola specus (idols of the cave)

اذهان پاک و مستعد، نسبت به دیگری تفاوت می کند. باین ترتیب است که روان آدمی، هر یک نسبت به تربیت گذشته اش، تغییر پذیر و انباشته از آشفتگیهاست و همینجاست که سخت هر قلیطوس درست در می آید که هر انسان، در دنیاهای کوچکتر خویش علم می جوید و نه در جهان بزرگتر یا معمول.

و اما بتهائی هستند که در اثر آمیزش و اتفاق انسانها با هم بوجود می آیند و مین نام آنها را بتهای بازار " نهاده ام و دلیل انتخاب این نام دادوستد و مراودهٔ انسانها با هم از طریق زبان است. بعقیدهٔ من آدمها از راه مکالمه است که با هم می آمیزند و کلمات بسته بهمیزان فهم مردم عوام تحمیل می شوند. بنابر این انتخاب واژه های نابجا و نامربوط، استادانه جلو فهم را می گیرد. این داوری در مورد تعاریف و تفاسیری که افراد در موقع گفتگو بکار می برند صادق است و چه بسا سخن یکی قابل فهم برای دیگری نیست و یا منظور او را به خطا در می بابد و مخاطب را دچار سر گشتگی و پریشانخیالی می کند و خلاصه افراد دچار انسواع مستاعب و مصائب می شوند برای اینکه زبان هم را بدرستی درک نمی کنند.

آخرین بت، بتنمایشی <sup>۸۸</sup> است. این نوع بتها از طریق اصول و عقائد فلاسفه به ذهن انسانها ره می یابند و در آنجا متمکن می شوند. گاهی هم این مهاجرت فکر به مغز آدمی از راه قبوانین غلط استدلال است. من به اینها عنوان بت نمایشی داده ام زیر ا به قضاوت من، بسیاری از سیستمهای فکری که به ما رسیده، نمایشنامه های چند پر ده ای است که متفکری بنا به ذوق و میل شخصی، ساخته ها و پر داخته های غلط ذهنی خود را بر ابر ما آراسته و به ما تحمیل کرده است. موضوع مورد نظر من تنها سیستم های متداول نیست و یا منظور م شیوه هائی نیست که از عهد باستان بصورت میراث برای ما باقی مانده، بلکه مقصود م نمایشنامه هائی است که همین امروز هم ساخته و پر داخته می شوند و در اختیار ما قرار می گیرند و همچنان مطالب بی اساس و بی بنیان و اشتباه است. این سخن من شامل بسیاری از اصول و مبانی علم نیز هست که حکم سنت را پیدا کرده اند و بر ما از گذشتگان تحمیل شده و یا از معاصران تحمیل می شود و می پیدا کرده اند و بر ما از گذشتگان تحمیل شده و یا از معاصران تحمیل می شود و می بی چون و چرا می بیدا کرده اند و بر ما از گذشتگان تحمیل شده و یا از معاصران تحمیل می شود و می بیدا کرده اند و بر ما از گذشتگان تحمیل شده و با از معاصران تحمیل می شود و می بیدا کرده اند و بر ما از گذشتگان تحمیل شده و با از معاصران تحمیل می شود و می بیدا کرده اند و بر ما از گذشتگان تحمیل شده و با از می بیدا کرده اند و بر ما از گذشتگان تحمیل شده و با از می بند بر قته است \*\*.

در مورد بتهای نمایشی و اینکه ما میراثگر افکار فلسفی غلط پیشینیان هستیم، بیکن جملهٔ زیسبائی دارد. وی میگوید:

زمان نظیر رودی است که فضولات را همراه می آورد و پس از عبور، مقداری آشغال متحجّر باقی می گذارد <sup>71</sup>.

<sup>47 -</sup> The idola fori (idols of the market place)

<sup>18 -</sup> The idola theatri (idols of the theatre)

<sup>🖈</sup> برگردان به قارسی از متن انگلیسی کتاب ار غنون جدید

فرانسیس بیکن در همانحال که رسالات فلسفی خود را می نگاشت، در راه پیشبرد مقاصد جاه طلبان ه خویش دمی فروگذار نمی کرد. در پارلمان، حریفی توانا و شکست ناپذیر بود. در دادگاه، و کیل مبر زی ببود که از راه استدلال و نیروی سخنوری، رقیب را به زانو در می آورد. برای جلب توجه پادشاه و ره یابی به دل او، پیاپی مکاتیب علمی و فلسفی می نوشت. در همانحال، دوستان متنفذی نیز برای خود ببوجود می آورد و در اینگونه موارد، مترصد می شد ببیند چه کسی به شخص پادشاه نزدیکتر است و از طریق جلب توجه او، برای خود حامی قدر تمندی فراهم می ساخت، چنانکه با هوشیاری، نظر دوک بوکینگهام را که معبود جیمز اول بود به خود جلب کرد. د.

دربار پادشاه انگلیس در این سالها، محیط پرخطری بود. مخالفان قدر تمند، با نیرنگ و فریب بر ابر یکدیگر صف آرائی کرده و کوچکترین خطائی کافی بود که یک صاحب مقام متنفذ، از اوج قدرت فرو افتد و سرش بر باد رود. در چنین شرائطی، بیکن مواظب بود که چون بندبازی ماهر نقش خود را ایفا کند و از فر از بر نشیب نفلتد. فیلسوف جوان انگلیسی حق را از ناحق تشخیص می داد، اما از آنجا که شیفته جاه و مقام و شهرت و ثروت بود، ناچار چشم بر هم می نهاد و در موردی که میل پادشاه و یا سود شخصی در میان بود، پا بروی حق می گذاشت، چنانکه یکی از فصول دیگر ننگین تاریخ زندگی او، مخالف شدید وی با سر ادواردکک، قانوندان و سیاستمدار بزرگ انگلیسی بود که در مجلس و در محاکم دادگستری از قانون مدنی و اصول مشروطه سخن می راند و فرانسیس بیکن، بعنوان حامی شاه، با او مبارزات سر سختانه داشت ۵۰.

نیروی استدلال و قدرت سخنوری فرانسیس بیکن را می توان از جلسهٔ محاوره ای دریافت که در یکی از روزهای بهار سال ۱۶۱۶، بین او از یکطرف، و سرادواردکک، قاضی کمل محاکم انگلیس، از سوی دیگر، در کاخ دادگستری این کشور رخ داد. در این جلسه، شخص پادشاه نیز حضور یافته بود و سرادواردکک، دیگر قضات انگلیس را نیز بسرای شرکت در ایس گفتگو بمیاری گرفته بود. بحث بر سر حدود اختیارات دربار و جیمز اول بود و سرادوارد که خود

<sup>-</sup> حرج ویلیرز مشهور بعدو ک بو کینگهام اول (George Villiers. Ist Duke of Buckingham (1592-1628) از رجال با نام و نشان دربار جیرز اول است و بگونه ای که تاریخ حاکیست. این سباستمدار هوشیار، در آخرین سالهای سلطنت پادشاه، عملا بر انگلستان فسرمانر واثی می کرد و حتی پس از در گذشت او در سال ۱۶۳۵ و روی کارآمدن چارلز اول، همچنان حاکم بر مسلت انگلیس بعود. دول بو کینگهام رجلی بسیار منفور بود. خوی تجاوز کارانه و مشرب جاه طلبی او دشمتان بیشماری برای وی بوجود آورده بود. خطاهای او در سیاست خارجی سیان منابع موجب بر افر وختن آتش جنگ بین سلطنت طلبان از یکسو و طر فداران پارلمان از سوی دیگر شد (۱۶۵۲-۱۶۵۲) اما همین شخص، بعوجب چند مکتوب که از سرفر انسیس بیکن باقی مانده، سخت مورد علاقه و اعتماد فیلسوف انگلیسی بود و این نامهها حکایت شخص، بعوجب چند مکتوب که از سرفر انسیس بیکن باقی مانده، سخت او می بالیده است. دو ک بو کینگهام نیز متقابلا سرفر انسیس را دوست می داشت و حتی در سالهائی که مشکلات فراوانی برای اوبوجود آمد از پشتیبانی او در بغ نداشت. (برای آگاهی بیشتر رجوع شود به به بریتانیکا بر ماکروید با جد ۲ سفحه ۵۶۳)

۵۱ سر ادواردکک (1634-1632) Sir Edward Coke فانو ندان و سیاستمدار مشهور قرن شانزده و آغاز قرن هفده انگلستان است. شهرت او بخاطر تلاتمهای متواتری بود که برای جلوگیری از نفوذ دربار بر فوانین «عرف» Common law می کرد و همینکه از سوی سردم در مقام فاضی کل قرار گرفت. مخالفت خود را علنی ساخت. اما در برابر او حریف نیرومندتری چون سرفرانسیس بیکن وجود داشت. بیکن نمه ننها او را شکست داد بلکه ویرا متهم به خیانت کرد و در سال ۱۶۹۶ از کار بر کنارش ساخت.

حقوقدانی عالیمقام بود. به استناد قانون اساسی و حقوق مدنی، به شخص پادشاه حق نمی داد که در مسائل قضائی دخالت کند و در همهٔ موارد. آنجا که قانون صریحاً اشاراتی نداشت، «عرف» را ملاک داوری و عمل قرار می داد.

در این دیدار سر فرانسیس بیکن، فیلسوف کهنه کار که پنجاه و پنجمین سال زندگی را پشت سر می نهاد، رشتهٔ سخن را بدست گرفت و چنان داد سخن داد که در پایان جلسه، سرادواردکک و همهٔ قضات او، در برابر رأی پادشاه عقب نشستند و نیّت جیمز اول آنگونه که می خواست. عملی شد<sup>۵۲</sup>

مسورد دیگری که در همین دوران پیش آمد و اذهان مردم انگلیس سخت آشفته گشت و ناچار پای سر فرانسیس بیکن بهمیان کشیده شد، ماجرای عشق و رسوائی ربرت کر، ارلاف سامرست است که تاریخ قرن هفدهم انگلیس به تفصیل از آن یاد می کند ۵۳.

ربرت کر، جوان خوش سیمائی بود که سخت موردتوجه جیمز اول بود. وی که از نجیبزادگان اسکاتلند بشمار می آمد، پس از ره پایی بهدربار، بسبب فیهم و آراستگی و هوشیاری، میدارج ترقی را سریع پیمود تا در مقام مشاور یادشاه از میجارم او گشت و وقیتی وزیسر اول، ربرت سیسیل درگذشت، وی به عنوان منشی مخصوص یادشاه مشغول کار شد. در اینزمان وی بیستودو ساله بود. در همین دوران در دربار زنی آمید وشد داشت زیباروی و جیذاب بینام فرانسیس هوارد. این زن که سالهای میانسالی را پشت سر می گذاشت، خود سر گذشت جالب و عجیبی داشت. شوهرش سرفیلیپ سیدنی، از شاعران نامدار زمان، در سال ۱۵۹۰ درگذشته بود و او را که پیوهای زیبا و کمسال بود، تنها گذاشته بیود. ریبر تبدورو، میعروف بیهارلیاف اسکس، که محبوب و معبود اليزابت اول بود، بدو دلباخت و پنهان از ملکه او را بههمسري خود در آورد و از اینراه خشم الیزابت را سخت برانگیخت. ربر تدورو در سال ۱۶۰۱ سرش از تن جدا شد و فرانسیس بار دیگر بیوه گشت. اکنون که قریب دهسال از آن تاریخ مسی گذشت. ربرت کر، منشی مخصوص یادشاه، اسیر افسون جذبهٔ او شده بود و اصرار داشت او را بههمسری خود در آورد، اما در ایس راه، دو مانع وجسود داشت: یکی شخص جیمز اول کسه می بایستی چنین فرمانی را صادر کند و دیگری سرتوماس اوورباری شاعر و ادیب بلندآوازهٔ انگلیسی که دوست و حامی ربرت کر بود<sup>۵۲</sup> و از هر نوع جانفشانی نسبت به او دریغ نداشت. در آنزمان مثلی رایج بود که میگفتند «اوورباریبرکر حکومت میکند و کر بر بادشاه».

۵۷ \_ ر.ک. آمریکانا، جلد ۳، صفحه ۲۰

۵۳ \_ ربرتکر معروف بدارلافسامرست (Robert Carr (ker), Earl of Somerset (1590-1645) مانند ربرتدورو معروف بدارلافاسکس، ماجرا آفرین عصر الیژایت است.

<sup>54 -</sup> Sir Thomas Overbury (1581-1613) poet and essayist.

شاعر و سخنور انگلیسی و قتی ماجرای ازدواج احتمالی ربرت کر را با بیوهٔ میانسال ارل اف اسکس شنید، بخاطر نجات دوست خود سخت به تکاپو افتاد و در همانحال منظومه ای سرود زیر عنوان یک همسر ۵۰ که در آن سیمائی از یک زن پاکدامن کشیده بود و تلویحاً اشاره کرده بود که فرانسیس زنی پاکدامن نیست و نمی تواند شایستهٔ همسری مردی چون ربرت کر باشد. این شعر، که همه جا دست به دست مردم می گشت، کنتس مغرور را سخست خشمناک کرد، بطوریکه با دیگر کسانش شکوه نزد پادشاه بردند و ذهن او را مشوب ساختند، تا آنجا که جیمز اول فرمان داد سر توماس او و رباری را از مناصب خود خلع کنند و در زندان «تاور ۵۶» به بند

اما این کیفر سنگین هم شرار غضب و نفرت کنتس را فروننشاند. از آنیجا کمه مسیدانست اگر سرتوماس زنده بماند هرگز نخواهد گذاشت که این پیوند با شادکامی پایان گیرد. پنهانی با زندانبان بساخت و بتدریج شاعر بینوا را مسموم کرد و بهدامان گور فرستاد.

اکنون که دیگر مانعی در کار نبود، دو دلداده در دسامبر سال ۱۶۱۳ با یکدیگر ازدواج کردند و زندگی نوینی را آغاز نهادند. پادشاه نخست بهربرت کر عنوان پرافتخار ارل اف سامرست را اعطا کرد، سپس او را بهمقام خزانهداری اسکاتلند منصوب گردانید و آنگاه ویرا ناظر عالیمقام دربار سلطنتی انگلستان ساخت. اینزمان سال ۱۶۱۴ میلادی بود و احتمال می رفت که ارل اف سامرست وزیر اول پادشاه شود که ناگهان راز قتل سرتوماس اوورباری از پرده برون افتاد و فرانسیس هوارد در مظان اتهام قرار گرفت. جیمز اول، طبق معمول، سر فرانسیس بیکن را مأمور رسیدگی به این امر کرد و این فرانسیس بیکن بود که ربرت کر را هم مقصر شمرد و هم کاری کرد که هر دو تا سال ۱۶۲۱ در زندان انفرادی بسر برند. پادشاه در سال ۱۶۲۴، یعنی قریب دهسال پس از حادثه، از گناه هر دو گذشت و آنانرا آزاد کرد. عمر زن چندان نپائید اما ربرت کر تا ۲۱ سال بعد در گوشهٔ انزوا بزیست.

خدمات سر فر انسیس بیکن به شخص یادشاه بی اجر نماند و در سال ۱۶۱۷ وی به سقام «لرد کبیر» یا مهردار

55 - A Wife

مقصود تاور اف لندن Tower of London است که در گرانهٔ شمالی رود تیمز واقع شده و دارای تاریخچهٔ نسبتاً مفصلی است. این در در در در در فرمانر واقی و بلیام فاتع (سال ۲۰۶۴ میلادی) ساخته شد و در آندوران، بخشی از استحکامات نظامی بسرای حفظ شهر لندن بشمار می آمد. در سال ۲۰۷۸ میلادی، در دیگری داخل دیوارهای قد بر افراشته آن بنا گردید که به اسم قلعه بیا بسرج سپید White Tower شد. بعدها، طی قرنهای دوازدهم و سپزدهم، استحکامات دیگری بدان افزوده گردید تا زمان هنری هشتم، بدر مسلکهٔ البزایست. که تیاور اف لندن، علاوه بر هدفهای نظامی، بر ای مقاصد سیاسی نیز مورد استفاده قرار گرفت. ضمناً خانوادهٔ سلطنتی نیز به یکی از کاخهائی که در همین قلعه ساخته شد بود (مجموع میساحت این در ۱۸ جرب است) منتقل گردید و تا پایان سلطنت جیمز اول، منحل اقیامت پیادشاه بود. دروازهٔ این در به دروازهٔ خیانتکاران مشهور است زیرا چه بسیار محکومانی را که از ایمن رهگذار عبور دادند و بعداً جنازهٔ او را بسیرون دروازهٔ این در برجی که معروف به برج خونین Bloody Tower است زیدانی می شدند و یا اینکه در محوطهای که بر ابر برج سبز قرار دارد، بدست تبر جلاد، سرشان از تن جدا می گشت. تاور اف لندن با خاطرات دردناک گذشتهاش، امروز یکی از نقاط تماشائی شهر لندن است.

در این دوران جاه طلبیهای او نزدیک بود مصیبتی برایش فراهم آورد اما بخیر گذشت. برادر جوان لرد بو کینگهام بهدام عشق دختر زیباروی سرادوارد کک، حقو قدان و سیاستمدار مشهور گرفتار آمده بود و از آنجا که سرادوارد مغضوب پادشاه بود، بیکن برای خوش آیند شخص پادشاه با این پیوند بهمخالفت برخاست. اما این عمل او مخالف میل دوک بو کینگهام بود که رجلی بسیار قدرتمند بود و عملا بر انگلستان فرمانروائی می کرد. بیکن بزودی بهخطای خود پی برد و پیش از آنکه شرار خشم دوک، هستی او را بسوزاند از در آشتی در آمد. بزودی جیمز اول نامهای دریافت داشت که رضایت بیکن از این ازدواج ابراز شده بود و نشان می داد که بین دو رجل نیرومند دربار او صلح و آشتی برقرار شده است.

سال ۱۶۱۸ فرا می رسد و سر فرانسیس بیکن از سوی پادشاه به مقام والای «لرد چنسلر» می گردد. دامنهٔ قدرت او نامتناهی است و جلال و شکوه او بیمانند. محبوب پادشاه است و مورد اعتماد او ده. کارنامهٔ گذشتهٔ او روشنگر این واقعیت است که وی فدائی شاه است و جز نیکبختی خاندان سلطنت نسمی خسواهد. بخاطر نگارش رسالات فلسفی، نامش از مرز انگلستان گذشته و بمدیگر کشورهای اروپائی رسیده. همه جا سیل احترام و افتخار بسوی او سرازیر است. مهردار و خزانهدار سلطنتی است اما بسیار خرج مسی کند و پادشاه که به این راز واقف است مانع او نمی شود. در سال ۱۶۲۱، وی از دست پادشاه لقب «ویسکونت سینت پادشاه که به این راز واقف است مانع او نمی شود. در سال ۱۶۲۱، وی از دست پادشاه لقب «ویسکونت سینت آلبان \* می را دریافت می دارد که از القاب طراز اول کشور سلطنتی انگلستان است و محل اقامتش به کساخی منتقل می شود که روزی، لرد بارگلی، وزیر اول الیزایت در آن اقامت داشت. همه چیز بر ابر با امیال و آرزوهای اوست مگر اینکه از تلاشهای دشمنان و حسودان بیخبر است که در صددند او را از پایگاه رفیعش ضرو افکنند و به درخیم مرگش سیارند.

57 - Lord Keeper of the privy Seal

58 - Lord Chancellor

۵۹ دربارهٔ جیمز اول نوشته اند که او عاشق تملّق و چاپلوسی بود و فرانسیس بیکن به این نکته و اقف شده بود. وقتی می دید توجه شاه بسویش معطوف نمی شود. به فکر افتاد که زبان مداهنه آمیز و خامهٔ مجامله کارانهٔ خود را بکار اندازد و به حریمش ره یابد. بعدوستان خود می گفت «عشق من باید بعدکانهائی بخزد که در آنجاها راهی برایش نیست» از اینرو برای خوش آیند پادشاه. جملات و تعابیری آفرید که صدتها ورد زبان متملقین بود. به او می گفت «اعلیحضرتا. من آن مهرهٔ ناچیز شطر نجم که هر کجا انگشت همایونی اراده کند. در آنجا قرار خواهم گرفت و وظیفهٔ خود را انجام خواهم داده یا اینکه «برمن این رخصت را ارزائی فرمائید که خویشتن را بعنظور سپاس برپای شما قربائی کنم» و یا «آیا اعلیحضرت تصور نمی فرمایند که در پیشگاه شاهانه شان، سختوری چون من لازم دارند که هر دم زبان به مستایش و پسستشنان بساز مناید؛ «سرانجام این سخنان کار خود را کرد. پادشاه او را که برخاک افتاده بود، از جای بلند کرد و با مستمری قبایل ملاحظه ای، دادستان کلش ساخت. (زندگانی نامه قلاسفهٔ بزرگ به برخاک

بیکن در همین سالها نیز آرام نیست و در مقام مدافع حقیقت، نامورانی را که روزی مسورد اعتماد پادشاه و یا محبوب ملت بوده اند، تسلیم عدالت می کند. تبوماس هو ارد معروف به ارل اول سافوک<sup>13</sup> که سرداری دلیرو دریانوردی بی باک است از سفرهای دریائی خویش باز می گردد و گزارشهای مفصل سفر خود را به حضور پادشاه تقدیم می دارد. فر انسیس بیکن نسبت به او مظنون است و اعتقاد دارد که او از خزانهٔ دولت سوه استفاده کرده و خدمتی نیز به ملت انگلیس نکرده است. او را به پای میز محاکمه می کشد و ویرا محکوم می سازد. ارل اف سافوک از مناصب خود خلع می شود و به زندان می افتد. سرهنری یلور تن آع دادستان کیل است و فرمان او همه جا بی چون و چرا اجرا می شود. فر انسیس بیکن او را متهم به سوه استفاده از مقام خود می کند و ویرا به زندان می افکند.

اما شاهین قضا بالای سر اوست و او نمی بیند. در مجلس اعیان زمزمه ای پیچیده است که سر فرانسیس بیکن از قدرت خویش سوء استفاده کرده، پولهائی را به هدر داده و از افرادی که در پیشگاه پادشاه و ملت در مظان اتهام بوده اند، رشوه دریافت کرده است. این شایعات روز نخست در حد زمرزمه بود ولی بتدریج صدای آن بلندتر شد و بیکن که این اتهامات را شنیده، کمترین توجه و اعتنائی نمی کند. اما بدخواهان نیرومندتر از آن هستند که او می پندارد. اسناد و مدار کی را جمع آوری می کنند مبنی بر اینکه او هدایای فراوانی از مستهمان دریافت داشته و یک رقم هم رشوه گرفته است. مبلغ رشوه چقدر است؟ دقیقا ۲۷۷۰ لیره. این رقم در بر ابر عیدی سالانه او که بیش از ۲۰۷۰ لیره است چیزی نیست اما بهرحال رشوه است و گیرنده رشوه باید مجازات شود ۳۰.

سر فرانسیس بیکن را بپای میز محاکمه می کشند. او کسی بود که نامور ترین و مسقندر ترین رجال دوران را بهزانو در آورده بود و اکنون در جایگاه متهمان ایستاده است. با کمال صراحت اعتراف می کند که هدیه دریافت داشته اما این هدایا هرگز در نحوهٔ قضاوت او تأثیر نگذاشته است. ولی این عذر در بر ابر قانون موجه نیست. از مجلس اعیان تقاضا می کند از «خطاهای جزئی او که ناشی از بی توجهی بوده» بگذرند اما هیچیک از آن جمع بر او رحم نسمی کند. آیا سرفرانسیس بیکن، در تمام دوران صدارت و قدرت خویش، برکسی رحم کرده بود که آنان بهوی رحم کنده بود که آنان

۶۳ \_ فلاسفه انگلستان تالیف کنت ماتیوز KENNETH MATTHEWS: British Philosophers صفحه ۱۶ صفحه ۱۶ \_ موارد اتهام او ۲۸ قلم بوده و مدارک جمع آوری شده بحدی مستند و متقن و غیر قابل انکار بوده که بیکن راه رهائی برای خویش نمی بیند و تاچار می گوید «ادعانامه کافی و کامل است. بگونه ای که برای من امکان دفاع باقی نمی گذارد و این حق را به قضات می دهد که مرا نکوهش و محکوم کنند. و در عین حال متذکر می شود که دریافت هدیه برای قضات یک امر طبیعی و متداول است و او از دریافت ایس هدایا غرض سوئی نداشته است اما قضات به او مجال دفاع بیشتر نمی دهند و وقتی اعترافنامه را به امضاء او می رسانند. به وی می گویند و مهر مقدسی را که نزد تست بازده و بیکن مهر را مستردمی دارد و می گوید «از راه مرحمت یادشاه این مهر را دریافت داشتم و از راه خطاکاری خود آنس را

یس میدهم، کتابهای بزرگ جهان غرب از سری بریتانیکا ـ مقدمهٔ فرانسیس بیکن ـ زندگانی نامه فلاسفه بزرگ ـ صفحه ۹۸)

<sup>61 -</sup> Thomas Howard, Earl of Suffolk

<sup>62 -</sup> Sir Henry Yelverton

از پادشاه تقاضای ملاقات می کند اما پذیرفته نمی شود <sup>6</sup>۰ در روز سوم مه سال ۱۶۲۱ رأی دادگاه بوسیله قاضی کل خوانده می شود. فرانسیس بیکن، لرد سینت آلبان پیشین، محکوم است به اینکه ۴۰٬۰۰۰ لیره غرامت به صندوق دولت به بردازد، از تسمام مسناصب و مسقامات محروم شود و در زندان «تاور» تا پایان عمر محبوس گردد.

فرانسیس بیکن رأی دادگاه را می شنود و فقط یک جمله بر لب می آورد «من در پنجاه سال گذشته، عادل ترین قاضی این سرزمین بودم، اما این دادگاه بیر حم ترین دادگاهی است که در دویست سال گذشته انگلستان به خود دیده است». در زندان نامه ای به دوک بو کینگهام می نویسد و در آن نامه اعتراف می کند که این کیفر عادلانه بوده و برای عبرت آیندگان مفید است و در عین حال می افز اید که «این مصیبت به من فرصت داد که خود را بهتر بشناسم» \*\*. در روز ۲۰ ژانویه سال ۱۶۲۲، دست پادشاه را می بوسد اما هر گز پادشاه گناهان او را نمی بخشاید. بیکن اجازه می باید که زندان را ترک گوید و بقیهٔ عمر را، چنانکه خود می خواست، با کتابهای خویش بسر آرد.

برای فرانسیس بیکن، محرومیت از مناصب و مشاغل و دوری از شکوه درباری، مصیبتی بود جبران ناپذیر، اما برای ادب دوستان عالم، این فاجعه نوعی خوشبختی بود زیرا بیکن در این سالها، که متأسفانه تا هنگام مرگ ناگهانیش چندان دیر نپائید، موفق شد چند کتاب بینظیر فلسفی و ادبی بیافریند. دوری از فعالیتهای درباری و دولتی به وی فرصت داد تا بیشتر تعمق کند و زیادتر بنویسد. در سال ۱۶۲۲ کتاب تاریخی نگاشت زیر عنوان تاریخ سلطنت هنری هفتم و آنرا به پادشاه هدیه کرد. ذهنش همچنان مانند گذشته معطوف به علم بسود. او اعتقاد داشت که ارتقا و کمال بشر منوط به بهره وری از علم است و تا زمانیکه انسان اندیشهٔ خود را برمبنای علم قرار ندهد، قادر به ایجاد یک دنیای مطلوب و سعادت آمیز نیست. در اینزمان بهدوستی نوشت «اگر مرا بحال خودم بگذارند، در مزرع تفکر خود خواهم چرید و به مرور فلسفهٔ طبیعی را بوجود خواهم آورد». در سال ۱۶۲۲، دو کتاب از شش کتاب تاریخ طبیعی را زیر عنوان تاریخ بادها ۱۹۰۵ انتشار داد. سال بعد، کتاب سوم را نگاشت که عنوانش تاریخ زندگی و صرگ ۹ بسود. در همین سال، پسیشرفت دانش را که در سال ۱۶۰۸ نگاشت که عنوانش تاریخ ود، به زبان لاتین برگردان کرد.

۶۵ ــ در نامهٔ خویش بهپادشاه می نویسدهآنکس که رشوه گرفته است آماده است رشوه بدهد. من در برابر آزادی خود رشوهای می دهم که تا امروز کسی نپرداخته است. من تاریخ زندگانی اعلیحضرت را بهرشته تحریر می آورم و برای آبندگان باقی می گذارم. اثری که هیچگاه فنا نخواهد پذیرفت» اما پادشاه بهنامهٔ او پاسخ نمی دهد.

۶۶ \_ بریتانیکا \_ ماکروییدیا \_ جلد ۲ \_ صفحه ۵۶۳

<sup>67 -</sup> The History of the Reign of King Henry the Seventh.

<sup>68 -</sup> Historia Ventrum (History of the Wind) 1622.

<sup>69 -</sup> Historia Vitae et Mortis (History of Life and Death) 1623.

بیکن از کار خویش راضی بود اما نیاز مادی او و همسرش را می ازرد. غم او بیشتر از این بیود که بادشاه بر او خشیم گرفته و او را از محبت و توجه خوبش محروم داشته است. در ۲۷ میارس ۱۶۲۵ جیمز اول دنیا را بدرود گفت و مرگ او فیلسوف انگلیسی را بیشتر غمگین کرد. در یک روز سرد ماه ژانویه سال ۱۶۲۶، در حینی که با کالسکه خویش از ناحیهٔ هایگیت<sup>۲۰</sup> در حومهٔ لندن عبور میکرد. فکری بنظرش رسید «اگر یک مرغ کشته و بی بر از درون پاک شود و انباشته از ذرّات برف و یخ گردد. تاچه مدت از فساد مصون خواهد ماند؟ آیا بدن انسان را نیز ميتوان از طريق انجماد كامل از تباهي حفظ كرد؟ اين سئوالي است كه ياسخش محتاج تجربه است و تجربه زبانی ندارد». در نخستین منزل، از دکانی جوجهای خرید و بعد از آنکه آنر ا آماده ساخت، خود بای بهمجوطهٔ باز نهاد. سرمای میرگیار و باد استخبوان سوز او را از هر طبر ف احاطه كرد اما او متوجه حال خود نبود. زماني بهخود آمد كه تب سوزان ذات الربه ويرا با شتاب بسوی مرگ می بر د. فیلسوف شصت و پنجسالهٔ انگلیسی که رمقی در تن نداشت، به نز دیکترین خانه، که متعلق بهدوستش لرد آروندل ۲۰ بود. یناه بود و ساعتی بعد پـزشک بـر بـالینش آمــد. اماتلاش ببحاصل بود. در روز ۹ آوریل سال ۱۶۲۶، پس از چند روز مبارزه با سرگ، از پـای در افتاد و در همان خانه بدرود زندگی گفت. پیش از آنکه واپسین نفس را بسرآورد، از دوست خود تمنّا کرد این جملات را برصفحهٔ کاغذ بنویسد. بیکن گفت «ای لرد بزرگوار مین، آرزوی من این بود که منهم طالعی بلند چون گاپوس پلینیوس داشته باشم، که بهنگام تنجر به بسرشر از آتشفشان وزو، جان خویش را بر سر آن نهاد<sup>۷۲</sup>.» این بگفت و جان داد و بدینسان طــومار حیات مردی بر حیده شد که الکساندر بوب، شاعر و ادیب انگلیسی دربارهاش گفت «خبر دمندترین، روشنفکرترین و فرومایهترین انسان <sup>۷۲</sup>.»

هنری توماس و دینالی توماس، مؤلفان کتاب زندگانی نامهٔ فلاسفهٔ بزرگ پیرامون مرگ سرفسر انسیس بسیکن می نویسند:

بهنگام مرگ، آرام بود و گوئی با اطمینان از دنیا می رفت. او می دانست در آندم که او را به دریا می سپارند، دور از تلاطم جزر و مدّ زمان، جزیرهٔ یو توپیا، یا آتلانتیس جدید خدود او، در انتظارش است و این یکی از رویاهای فیلسوفانهٔ او بود که در سیمای یک مدینهٔ فاضله، در دامنهٔ آفتاب ابدیت در خشندگی کند. سرزمینی که او در نظر داشت، ارض موعودی بود که

<sup>70 -</sup> Highgate, London.

<sup>71 -</sup> Thomas Howard, Lord Arundel.

۷۷ \_ گابوس پلینیوس، مشهور بهپلینی مهتر (Gaius Plinius Secondus, Pliny the Elder (23-76 AD) از دانشمندان بزرگ رومی است که به دائرة المعارف متحرک شهرت داشت و آنچنان به علوم و دانش مهر می ورزید که بهنگام آتشفشانی قبلهٔ وزو ویسوس Mt. Vesuvius پسای بسیموطهٔ آتش مذاب نهاد و از بخار گوگرد خفه شد. غربیان طی سالهای قرون وسطی بر او ارج و منزلت بسیار می نهادند. ۷۳ \_ جملهٔ مشهور الکساندر یوب چنین است: « The wisest, brightest, meanest of mankind.»

مردمی خوشبخت و فعال، تحت لوای یک حکومت عاقلانه و عادلانه در آن زیست می کردند.در این اقلیم، سیاستمدار نبود، منصب طلب نبود، نور چشمی پادشاه نبود که آزمندی و جاه طلبی او مردم را به ستره آورده باشد اما در عوض جامعه ای بود که جمعی عالم و زیست شناس و طبیب و مهندس و شیمیدان و جامعه شناس و منجم و فیلسوف بر آن فرمان می را ندند. اینان هر گز اسیر سخنر انبهای انتخاباتی و تبلیغات بسرای جمع آوری رأی نبودند و با و عد و و عیدهای سیاسی دروغ، پیروان خود را فریب نمی دادند. این مردم بجای اینکه اسیر نیر نگبازیهای سیاستمدار ان باشند، کوشش می کردند که چگونه زندگی خود را بهبود بخشند، نیر وهای طبیعیت را بکار گیرند تا چرخ صنایعشان را به حرکت در آورند و در مواقع آرامش، بر ستارگان می نگریستند و به علم تشریح می پرداختند و داروهای تازه کشف می کردند تا آلام و رنج دیگران را تسکین بخشند. اینان کشتی می ساختند تا در در یا سفر کنند و سفینه اختراع می کردند تا در آسمان به سیر پردازند و یا وسائلی پدید می آورند که به ژرفای دریاها ره سپر ند. اینان تجارت می کردند امی نور!

#### \* \* \*

راستی فرانسیس بیکن چگونه آدمی بود و از روی انصاف و کمال بیطرفی، او را چگونه میتوان ارزیابی کرد؟ نخست اجازه دهید این پاسخ را از زبان خود او بشنویم. سکن خود دربارهٔ خود اننگونه میزنوسد:

«... و اما دربارهٔ خودم، من متوجه این واقعیت شدم که برای هیچ کاری مناسبتر از این نیستم که به به جستجوی حقیقت بگردم. چالاکی ذهن و روشن بینی ادراک من تما بدانپایه ببوده است که تشابه بین اشیاء را که لازمهٔ بینائی یک اندیشمند است تشخیص دهم و در عین حال آن ثبات قدم و شکیبائی در من وجود داشته که تفاوتهای زیر کانهٔ آنها را دریابم، چه اینان را طبیعت بهمن بخشود: شوق بهیابندگی، شکیب بهتر دید، عشق به اندیشیدن، تأمل در بیان، آمادگی بسرای باز نگریستن و دقت در آراستن و پیراستن، و مردی هستم که نه از کهنه گریزان است و نه بر آنیچه نو است و نه بر آنیچه نود است و نه بر آنیچه نو است و نه بر آنیچه نود و نمی نود و نه بر آنیچه نود است و نه بر آنیچه نود و نه بر آنیچه نود و نه بر آنیچه نود و نمی نود و نمی نود و نود و نه بر آنیچه نه از کانهٔ آنها را در ریا و سالوس به بر تربیب نفرت دارد د. نود و نه بر آنیپ نود و نه بر آنیچه نود و نمید و نود و نه بر آنید و نود و ن

آنچه در این سطور آمده که بقلم خود اوست و آنچه در یادداشتهای دیگر پسیر امون خسود نگاشته، تصویسری راستین از نهان او نمی دهد. کردار و رفتار او تا قرنهای متمادی تسوجه تباریخ نسویسان و شرحسال نگاران را بهخود جلب کرده بود. در اینکه هر جا پای سیاست به میان می آمد، او فرومایگی و بدخواهی نشان می داده تردید نیست. در پاره ای موارد حتی به نزدیکترین دوست خیانت روا می داشته، پاس دوستی و وفای به عهد را زیس پست. می گذاشته و در سلوک خود بیر حمی و شقاوت نشان می داده است. شاید همین شخصیت غیر قبابل اعتماد او بوده که بن جانس، شاعر و درام نویس نامدار همعصرا و درباره اس می نویسد «هیج انسانی در پیرامون او نبود که سرفه کرده باشد و یا تکریم کافی بجای نیاورده باشد که از دست او زیان ندیده باشد» ۲۰۰۰.

فرانسیس بیکن یک فیلسوف بود و یک عالم و متفکری که در عصر رنسانس با دیدهٔ تیزبین خود بسر همهچیز نگریسته و از همهچیز سر در آورده بود، اما همین عالم اندیشمند، گوئی کمترین آگاهی دربارهٔ وجود خود نداشت و هرگز خویشتن را نشناخته بود. آیفوراوانز، استاد ادبیات دانشگاه لندن در کتاب تماریخ مختصر ادبیات آنگلیس می نوسد:

بیشتر آثار بیکن به لاتین است، و این عملی است تحقیر آمیز که بیزرگترین نثر نسویس زبان انگلیسی، زبان خود را لایق نداند تا نوشته هایش را به آن زبان بنویسد. بیکن کاملترین نمونهٔ عصر رنسانس انگلستان است، فردی است عالم و دانشمند، در همانحال دلبستهٔ ظواهر دنیائی، جاه طلب، توطئه گر و شیفتهٔ جلال و ثروت. در عین آنکه از همه چیز می داند، بکلی از خویشتن بیخبر است. خواننده ای که با او و آثار او آشناست، در ذهن خود ویرا چنین تصویر می کند که در کتابخانهٔ شخصی خویش نشسته، مختصر نوری محوطهٔ اتاقش را روشن کرده، در اتاق مجاور جمعی مغنی برایش آهنگ ملایم می نوازند و او با لذت و بیقر اری انگشتان خود را در توده ای از سنگهای قیمتی و گوهرهای کمیاب فرو می کند. چشمان بیکن بر انبوه جواهر دوخته شده و گوشش متوجه موسیقی است اما فکرش در جهان معنی بدنبال حقیقت می گردد و گاهی در این میان بیاد سیاست می افتد و بیدرنگ نقشه ای می چیند که چگونه از نو فتنه ای برپا کند \*\*

در نظر بیکن، کاملترین نوع حکومت، حکومت الیزابت اول است که با قدرت فرمان می راند و در عین حال گوش به مشاوران دانشمند دارد و به آراه نمایندگان نیز احترام می گذارد. در همانحال که باین اصول مسعتقد است، اعتقاد دارد که پادشاه باید قدرت و استقلال خود را حفظ کند و در مواقع لازم، بی اعتناه به دیگران راه خویش را در پیش گیرد.

اینکه ظاهر او چه بوده و چه شکل و شمایلی داشته، جان آبـری<sup>۷۱</sup>، یکی از همعصران او مـینـویسد «چشمانـی

۷۶ \_ ادبیات انگلستان \_ عصر جدید \_ صفحه ۹۹

بلوطی، زنده و ظریف داشت و این چشمان مانند چشمان افعی نافذ بود» و در جای دیگر اضافه می کند که «به گل و گیاه علاقه داشت، وقتی غذا می خورد، در اتاق دیگر موسیقی متر نم بود. خدمتگز ارانش کفشهای چرم اسپانیا به پا می کردند تا رایحهٔ چرمهای انگلیسی مشام او را نیازارد» ...

پاره ای از نامه های خصوصی که از او باقی مانده نشان می دهد که او به دوستیهای ساده و بسی تکلف رغبت داشت اما از دوست نوازی و رفیق پر وری گریزان بود. گوئی خود به نقص و جود خویش و اقبف بود و اغلب مزامیری را زیر لب زمزمه می کرد که در آنان، سالک طریقت زندگی از راه خویش بدور افتاده و سرگران مانده است.

فیلسوف انگلیسی از پدر خویش با غرور یاد می کرد<sup>۸۰</sup>. خلق و مشربش بیشتر به مادرش رفته بود که بسر سر هر چیز کوچک آزرده می شد. به بر ادر دلبستگی بسیار داشت و به همسرش نیز مسهر مسی ورزید، هر چند از او صاحب فرزند نشده بود. آنچه می توان از دو رسالهٔ وی، یکی پیرامون عشق <sup>۸۲</sup> و دیگری پیرامون ز ناشو تی <sup>۸۳</sup> فهمید، او به عشقبازی اعتقادی نداشت. هر مشرب و رفتار او در حد اعتدال بود و در هیچ کاری طریق افسراط نمی سعود.

در روانش شوق آموختن موج می زد. آرزو داشت آرام گوشه ای بنشیند و فکر کند و حین فکر کردن، قیلمش بروی کاغذ به گردش آید اما در همانحال عاشق لذت تن بود. دوست داشت در فروغ چهلچراغهای کاخ پادشاه. اندام هوسبار پرنسسها و دوشسها و بارونسها را به آغوش بگیرد و کامجوشی کند. خودش درپاره ای از نامه هاشی که از وی باقیمانده به این هوسخواهی ها اشاره می کند و می نویسد «در همانحال که معتقدم من برای خدمت به بشریت خلق شده ام و در من چنین توانائی هست که نور حقیقت را بر تمام زوایای تاریک طبیعت بتابانم، با اینحال عاشق قدرت سیاسی هستم و دلم می خواهد بر انسانها و امور فرمان برانم» و در جای دیگر می افزاید که «در تئاتر زندگی آدمی، این تنها خدایان و فرشتگان هستند که باید تماشاگر باشند» آم. دو تن از نزدیکان او، ویلیام رالی می کند. توبی ماتیو درباره بیکن نوشته است «من در او هرگز کینه توزی ندیدم.

۸۰ ـ بریتانیکا. ماکروبیدیا ـ جلد ۲ ـ صفحه ۵۶۶

۱۸۱ فرانسیس از طفولیت، مغرور و خودبین بود و همیشه ادعا می کرد که پدرم سرنیکلاس، کسی است که از قوانین عصر جدید پشتیبانی کرده و مادرم زنی است که دستنبشته های دنیای قدیم را به انگلیسی برگردان کرده است. در دوازه سالگی وقتی وارد تسرینیتی کالیم در کمبریج و مادرم زنی است که درستنبشته های دنیای قدیم را به انگلیسی برگردان کرده است. در دوازه سالگی وقتی وارد تسرینیتی کالیم در کمبریج تدامند، چنان با نخوت و غرور رفتار می کرد که همکلاسانش از او فاصله می گرفتند و هنوز شانرده سال نداست که در کلاس درس فلسفه، تعالیم فلسفی ارسطو را خطا و گمراه کننده خواند و با استاد خویش به جدال برخاست. از همان آغاز زندگی پیش خود فکر می کرد که برای ابلاغ رسالتی به این دنیا آمده و باید وظیفة خود را به نمو اکمل انجام دهد، اما همین «رسول منطق و اخلاق» با مرگ پدر به افلاس و فقر افتاد و مبالغ بدهکاری او بهمیز انی رسید که قدرت باز پسرداخت نداشت. (شرح زندگانی فسلاسفه بزرگ، صفحه ۸۴)

<sup>82 -</sup> On Love

<sup>83 -</sup> On Marriage

۸۴ \_ زندگانی نامهٔ فلاسفهٔ بزرگ \_ صفحه ۸۵

<sup>85 -</sup> Willam Rawley

<sup>86 -</sup> Tobie Mathew

آنچه که مرا و امی دارد تا از او ستایش کنم بزرگی او نیست بلکه فضائل اوست. برای این از او تمجید نمی کنم که نسبت به من محبتهای بسیار نشان داده بلکه از او تعریف می کنم بخاطر اینکه زندگی و مشربش قابل احترام بود.»

ویلیام رالی او را ارباب شریف و مهربانی می داند و می نویسد که او از گفتگو احتر از نداشت و همیشه با دقت به سخنان طرف مقابل گوش می داد. وقتی بر مسند تکیه می زد روش آمر انه داشت، اما در آمیزش می ودب و آراسته بود. خود را خدمتگز اری معتقد می پنداشت و به کسانی که به وی خدمت می کسردند، مستقابلا یساری می کرد <sup>۸۷</sup>.

اما حقیقت امر جز این باید باشد و نمونهٔ کامل آن رفتاری است که بمکن نسبت بعدوست و

سرور خود، ارلاف اسکس در پیش گرفت. او درمانده و بدهکار بود و نیاز به حامی توانگر و قدر تمندی داشت که دست او را بگیرد. خودش به ایسن واقسعیت مسعترف است و در جسائی می نویسد «در این دنیا، دوستی نیست، یا اگر باشد نادر است و حداقل اینکه بین آنان که با هم در یک سطحند، وجود ندارد» و بعد اعتراف می کند که «این دوستی ممکنست بین یک رئیس و مرئوس باشد، زیرا هر دو بهم محتاجند و باید دست یکدیگر را یگیرند.» وقتی ملکه البزابت تمناهای پیایی ارلاف اسکس را شنید که بهبیکن مقامی شایسته تفویض کند. ملکه گفت «آقای بیکن دارد بتدریج خود را مطابق میل ما میسازد» اما کمکی بــهوی نکرد و در نتیجه ارلاف اسکس خود ناچار شد به او پاری دهد و در نتیجه خانه و ملکی به او بخشید و همچنین هدایای شایستهای فرستاد. وقتی زندگیش بهبود حاصل کرد. بهاین فکر اف تاد که زن ثروتمندی بگیرد و در عین حال از نفوذ کسان زن برای پیشبرد آرزوهای خود استفاده کند. بهمین منظور دختر با نام و نشانسی را سراغ گسرفت و از او خسواستگاری کسرد. دختر، سر ادواردکک را بر او رحجان داد و تقاضای وی را رد کرد. فرانسس شانههای خود را بالا انداخت و زیر لب گفت «جطور این زن پیرمردی را بهمن ترجیح داده است که هفت عیب دارد: خودش و شش بچهاش»میزان قروض فرانسیس افیزوده گشت و بستانکاران ویبرا بهزندان افکندند، اما بزودی ارلاف اسکس دست باری بسویش در از کرد و او را از زندان و افلاس رهانید. وقتی روزگار بسوی سردار جوان پشت کرد و میلکه از وی روی پیر تیافت، او بسیاد دوستش فرانسیس بیکن افتاد که در اینزمان جای او را گرفته بود. اما فرانسیس از یک مطلب وقوف داشت و آن ابنکه دیگر ارلاف اسکس بکارش نمی خورد و او باید ملکه را راضی کند. از اینرو قد برافراشت اما نه به حمایت دوستش بلکه به حمایت ملکه. دیگران ایس شایعات را شنیدند اما باور نکردند. لرد ربرتسیسیل، در عین ناباوری به او نوشت «خالهزاده، مین از دیگران می شنوم که داری ارلاف اسکس را بسوی مرگ می بری اما من باور نمی کنم.» اما ایس



در نظر فرانسیس بیکن، کاملترین نوع حکومت، حکومت الیزابت اول است که با قدرت کامل فرمان می راند و در عین حال گوش به مشاور آن دانشمند دارد و به آراء نمایندگان احترام می گذارد. در همانحال که به این اصول معتقد است،

اعتقاد دارد که پادشاه باید قدرت و استقلال خود را حفظ کند و در مواقع لازم بی اعتناء بهدیگران راه خویش را در پیش گیرد. بیکن بر منوال همین عقیده، سرادوارد کک، قیاضی کیل میحاکم انگلیس را

بهزانو درآورد. بحث بر سر حدود اختیارات دربـار و شخص پـادشاه بـــود و سرادوارد که خود حقوقدانی عالیمقام بـود بـهاستناد قــانون اساسی و حقـــوق مدنی بهشخص پادشاه حق نمیداد که در مسائل قضائی دخــالت کـند و در همهٔ موارد، آنجا که قانون صریحاً اشاراتی نداشت، عرف را مــلاک داوری و عمل

در این دیدار، سر فرانسیس بیکن، فیلسوف کهنه کار که پنجاه و پنجمین سال زندگی را پشت سر می گذاشت، رشتهٔ سخن را بهدست گرفت و چنان داد سخن داد که در پایان جلسه، سر ادوارد و همه یاران او برابر رأی پادشاه عقب نشستند و قدرت و استقلال دربار بیشتر شد.

در عین حال، ملکهٔ انگلستان چندان اعتقادی به او نداشت و وی را به حریم قلب خویش نزدیک نمی کرد. یک بار که بیکن در دادگاه به دوست و سرور خویش، ارل اف اسکس، خیانت کرد و مطابق میل ملکه او را محکوم به مرگ ساخت، الیز ابت پاداش شایسته به او نداد و فرمان داد یک هزار و دویست لیره پول به او

بدهند. بیکن وقتی پولها را شمردگفت «علیاحضرت ملکه احسان فرموده اند اما نه به آن حد که استحقاق من بود!»

اگر سیر در روان ناآگاه فرانسیس بیکن مشکل است و شناخت شخصیت پیچیدهٔ او آسان نیست، پیژوهش در دنیای تفکرات و تصورات او بسیار آسان است. نوشته های او، چه به زبان انگلیسی و چه لاتین، مسؤید ایسن حقیقت است که بیکن از نوابغ عصر خود بود و خودش هم می دانست. در یادداشتهای خود می نویسد:

در من شور و شوقی هست که در دیگر ابناه بشر نیست. من از قسانون بسیش از هر انگلیسی آگاهم. آیا در سراسر قلمرو انگلیس کسی هست که ادعا کند باندازهٔ مسن لاتسین و یسونانی می داند؟ من یک دائرة المعارف متحرک هستم. از زمان ارسطو تا بامروز، ایس مسن هستم که می دانم چه چیز است و چه چیز درست<sup>۸۱</sup>.

این ادعائی است انکارناپذیر. نیکلاس هیلیارت که در عصر بیکن نقش آفرین نامدار و چیره دستی بود ۴۰ گفته بود «ایکاش در من چنان قدرتی وجود داشت که بجای ترسیم ظاهر او، عقلش را نقاشی می کردم.» این منفکر بزرگ قرن هفده، بررغم تصور خود، برای سیاست آفریده نشده بود بلکه برای ادب خلق شده بود. بیکن قبلم بسیار قدر تمندی داشت. مطالب خود را بگونهای می نوشت که خواننده را امکان گریز نسمی داد. حرفهائی که

۸۸ ـ زندگانی نامهٔ فلاسفه بزرگ. صفحات ۸۹ و ۹۰
 ۸۹ ـ بریتانیکا ـ ماکرویدبا ـ جلد ۲. صفحه ۵۶۶

می زد، منطقی و اصولی بود. در همانه الیکه به زبان لاتینی و یونانی عشق می ورزید. سخنان حکمای آنان را فبول نداشت. می گفت «فلاسفهٔ یونان می گویند اگر آب بخار می شود و به هوا می رود و می بارد، برای اینست که خدا می خواهد نبات بر دهد و انسان و حیوان غذا بخورد.» این حرفهای غیر علمی را باید متوقف کرد. استدلال باید از روی عقل باشد نه احساس. دیگر زمان آن رسیده که باید معتقدات مذهبی را از اصول علمی جدا کنیم.» و آنگاه بیکن بر علوم طبیعی تکیه می کرد و در آثار خود نظیر احیاء العلوم کبیر و ارغنون جدید و پیشرفت دانش، از ارزش و اهمیت ریاضیات و فیزیک و نجوم و شیمی و زیست شناسی و امثال آنها سخن به مسیان می آورد.

آثار فرانسیس بیکن را بطور مجموع بهچهار گروه میتوان تقسیم کرد:

اول کتب و رسالات فلسفی دوم کتابهای تاریخی و ادبی. سوم نوشتههای سیاسی و چهارم نوشتههای قضائی و حقوقی.

از کارهای ارزشمند ادبی بیکن، سلسله مقالات اوست که نخستین مجموعهٔ آن در سال ۱۵۹۷ به چاپ رسید و اینزمان، دورانی بود که درامهای منظوم ویلیام شکسپیر، انگلستان را تسخیر کرده بود. مجموعهٔ اول بیش از ده مقاله نداشت ولی بیکن بتدریج به آنها افزود تا زمانیکه تعدادشان به ۵۸ رسید و در نسخه ای که یکسال قبل از مرکش انتشار یافت، کلیهٔ ۵۸ مقاله در آن به چاپ رسیده بود.

ارزش مقالات او را می توان از اظهار نظرهائی دریافت کسه پساره ای از مشاهیر ادب انگلیس دربسارهٔ آنسها کرده اند. توماس بابینگتون ماکالی، مورخ و مقاله نویس بزرگ قرن نوزده انگلستان ۱۰، پسیر امون ایس مجموعه می نویسد:

بیکن را مردم بخاطر مقالاتش می شناسند. دربارهٔ ار غنون جدید و پیشرفت دانش زیاد صحبت می شود اما کمتر کسی آنانرا می خواند. این مقالات بی تردید بر افکار بشر تأثیر زیاد گذاشته منتهی اثر آنها را از رهگذار دیگری نشان داده اند و کسانی معمولا آنها را خوانده انسد کسه رهبران فکری دنیا بوده اند. از طریق این مقالات است که انسدیشهٔ بسیکن مستقیما بسا فکر خوانندهٔ متعارف تماس حاصل می کند. در این نوشته ها، بیکن یک کرسی تدریس «عوام فهم» ساخته که همه در آن شرکت می کنند و او با زبان ساده با همه سخن می گوید و همه از گفته های او لذت می برند. فیلسوف انگلیسی بدین ترتیب به خواننده امکان داده که از راه اشارات و نکته سنجیهای او، خویشتن را بهتر بشناسند و عموم افرادی که طی نسلها نوشته های او خوانده و با خود پرسشهائی مطرح کرده اند، انصاف داده اند که او شایستهٔ اینهمه تبحسین و ستایش بوده است".

۱۹ منظور Essays است که شاید بهتر باشد آنرا مقالات ادبی نرجمه کرد. این مقالات در آثار بیکن زیر عنوان Essays ثبت شده است. 92 - Thomas Babington Macaulay (1800–1859)

۹۳ \_ کتاب شاهکارهای ادبیات انگلیس. صفحهٔ ۳۰ ر ۳۱ \_ WILIAM SWINTON: Masterpieces of English Literature pp.30,31

و منتقد شهیر دیگری، الکساندر اسمیت، شاعر بزرگ قرن نوزده اسکاتلند ۱٬ دربارهٔ مجموعهٔ مقالات بیکن میگوید:

حملههای فر انسیس بیکن زیر سنگینی فکرش، مانند شاخههای پیر باریک درخت میوه، خیم شده است. خواننده چنین می بندارد که نویسندهٔ این مقالات همان ویلیام شکسیر بوده است. نوشته های او بگونه ای است که انسان می پندارد مشکلی در زندگی نویسنده پیش آمده و آن مشکل را وی، هوشیارانه و مدبر انه، موشکافی می کند. کار او بازی با الفاظ و یا تـفریح بـا موضوع نسبت. او بین مردمی زست می کند که اشر افیز ادهانید و افکار به لندی دارنید و او نمی تواند خود را با آنیان همدم و همفکر سازد. در فضای مغزش، آهنگی شاهانیه طنین انیداز است. وقتی میخواهد پیرامون بنائی چیز بنویسد. یک کاخ باعظمت مقابلش نمایان مر شود که ورودیهای بسیار دارد و هر سوش حند حیاط گسترده است و تبالارهای بیذیرائی آن حشیررا خیره میکند. وقنی از باغ صحبت میکند، بوستانی است که محل اقامت شاه و شاهزاده است و مانند ندارد. حتى وقتى خواننده بهفهرست مطالب نظر مى انبدازد، ميانند اسنست كيه دارد صورکت اسامی جمعی اشراف طرازاول را میخواند. برای مثال عنوانهای بعضی از مقالات او چنین است: پیرامون یک مکان بزرگ<sup>۹۵</sup>. پیرامون تسهور <sup>۹۶</sup>، پسیرامون نسیکی و خسوبی طبیعت". پیرامون نجیبزادگی". پیرامون فتنه ها و فسادها". پیرامون خداناشناسی…. پیرامون خرافات برستی ۱۰۱ پیرامون سفر ۱۰۲ پیرامون امیراتوری ۱۰۳ پیرامون مشورت قضائی، ۱۰۴ ــ مطالبی که بیشتر بدرد شاهزادگان و سیاست پیشگان میخورد و خلاصه کتابی است که باید در صندو قخانهٔ این اشخاص وجبود داشته بیاشد و سرشت نجیا را فضیلت بيامو زد ...

سیر فکری بیکن در مقالات او، ویرا انسانی نشان می دهد کسه مسنزه است و پساکدامن. چسون از راستی و راستکرداری سود بسیار برده، از اینجهت میخواهد که دیگر ابناء بشر نیز چون خود او در طریق صواب گام

```
94 - Alexander Smith, Scottish Poet (1830-1867)
```

<sup>95 -</sup> Of Great Place.

<sup>96 -</sup> Of Boldness

<sup>97 -</sup> Of Goodness and goodness of Nature.

<sup>98 -</sup> Of Nobility

<sup>99-</sup> Of Seditions and Troubles

<sup>100 -</sup> Of Atheism

<sup>101 -</sup> Of Superstition

<sup>102 -</sup> Of Travel

<sup>103 -</sup> Of Empire

<sup>104 -</sup> Of Counsel

بردارند و شادکام شوند. در عین حال، مواردی پیش می آید که نویسندهٔ مستظاهر، نسقش خسود را بسر صحنهٔ بازیگری از باد می برد و نهان خود را چنانکه هست آشکار می سازد. برای مثال در مقاله ای که از دوستی سخسن به میان می آورد، زیرکانه به این نکته اشاره می کند که باید «ضعفها و سستی ها»ی دوست را هم شناخت تا در مواقع لزوم از همین حربه ها برضد او استفاده کرد و آنوقت از بحث خود چنین نتیجه می گیرد که:

در میان تراژدیهای بشر. گناهی از این بزرگتر نیست که شخص ریاکار باشد

خواننده گاهی حس می کند که بیکن هوشیار تر از آن بوده که خود را نشناسد و از اینرو اگر خود را به نادانی میزده، «تجاهل عارف» بوده، برای مثال چون می داند مال پرستی مذموم است و جاه طلبی نکوهیده، مصر آنه در نوشتههای خویش اشاره به این نکته می کند که نویسنده تازندگی راحت نداشته باشد نمی تسواند بنویسد و فیلسوف تا جای مطمئن و غذای کافی در اختیار نداشته باشد، قادر نیست ارمغانهای فکری خود را رایگان بعدیگری اعطاء کند.

آنگاه اشاره بهخود میکند و میافزاید:

زمانی که من زندگی آسوده ای یافتم، بشر را از اسارت کج فکری رهائی خواهم بخشود. آنانرا با راز طبیعت آشنا خواهم کرد. به آنها خواهم گفت حرارت چیست، برودت چیست، سر حرکت در چیست، غذا چیست و راز پرهیز کدام است. اما پیش از آن، باید تروت کافی داشته باشم تا دست به تجربیات بزنم. باید قضاوت دربارهٔ مرا به زمانی موکول کنید که من به آرمانهای خود برسم و آنگاه برسم و از فرضیه های خود نتیجه گیری بکنم. اجازه دهید من به اوج قدرت خود برسم و آنگاه پس از آنکه به گوشهٔ انزوا رفتم، دانشگاههای جدید تأسیس خواهم کرد و کرسی های تازه بوجود خواهم آورد. مطلب خواهم نوشت و تحقیق خواهم کرد و به انسان سود خواهم رساند. آیا آمال و آرزوی من بی ارزش است؟ آنکس که به آرمانهای خود رسیده، نسباید وسائل و امکاناتی را که به او داده اند، نادیده بگیرد.

علیرغم تمام تناقضی که در گفتار و کردار فرانسیس بیکن هست، ادب شناسان عالم او را یکی از بزرگترین فلاسفهٔ عصر رنسانس و یکی از پیشگامان نهضت تجدّد خواهی در علم و حکمت می شمارند. بیکن شیفتهٔ علم بود و از اینرو همه جا در آثار خود کوشیده است مقام عالم را بالابرد و برکار آنها در راه تأمین سعادت بشر ارج نهد. یک کتاب مهم او که در آن دورنمائی از جهان ایدآلی خود ترسیم کرده و چرخ رهبری قوم را بسدست عالمان داده، آتلانتیس جدید است که در حقیقت تقلیدی است از مدینهٔ فاضلهٔ افلاطون و یا تسوماس مسور، سرزمینی است که خوشبختی مردم از رهگذار حکومت عالمان و متفکران تأمین شده است.

نام آتلانتیس یا آتلانتیکا<sup>۱۰۷</sup> عنوان افسانه ایست که نخستین بار بوسیله افسلاطون در مکالمهٔ تیمیوس و همچنین کریتیاس<sup>۱۰۸</sup> آمده و اشاره بهجزیرهٔ پهناوری است مسافتی دورتسر از جبل الطارق امروزی و از نظر مساحت، بزرگتر از آسیای صغیر است و شامل لیبیا نیز می شود و دارای مردمی است متمدن که بر اروپای جنوب باختری و آفسریقای شمالفریی فسرمان می رانند. این قوم که در دوران ما قبل تاریخ دارای تمدن درخشانی هستند، بدست آتنیها نابود می شوند، بگونه ای که اثری از آنان باقی نمی ماند.

در مکالمهٔ کرتیاس، افلاطون از زبان سقراط، حکومتی را عرضه میکند که تبحت لوای آن همهٔ مردم، بسته به استعداد و لیاقت خود، در کمال خوشبختی بسر می برند.

سر توماس مور، حکیم عالیقدر انگلیسی نیز، آرزوی خود را برای اینجاد یک حکومیت عادلانیه در داستان یو توپیا، انتشار یافته در سال ۱۵۱۶ میلادی، مجسم می کند:

یو توپیا، بمعنی «لامکان» جزیره ایست خیالی در «زیر خط استوا» که در آن مسردمی با عالیترین شبوهٔ اقتصادی و اجتماعی زیست می کنند. در اینجا افراد جامعه همه خوشبختند. زیرا کشاورز غذا تهیه می کند و صنعتکار وسائیل زندگی فراهم می آورد. عدالت اجتماعی بگونه ای است که هیچکس ناراضی نیست و کسی با دیگری سر جدال ندارد. ساکنان ایسن جزیره، باشش ساعت کار در روز، همه فعالند و در دورانهای معینی، افراد کار خود را تنهیر می دهند تا یکی بر دیگری رجحان نداشته باشد. یمو توپیا دنیائی است که در آن رنج و سیه روزی و تباهی نیست و تبعیض و ستم و زور در آن راه ندارد (۱۰۰۰).

فرانسیس بیکن نیز در جهان خیال دنیائی ترسیم کرده که در آن نامرادی و بدبختی نیست اما این دنیا، بـا مـدینهٔ فاضلهٔ افلاطون و ارض موعود سرتوماس مور تـفاوت کـلی دارد. جــرج بــی ـــ دو هوزار، مــؤلف کـــتاب روشنفکران و ایدئولوژیهای جدید ۱۱۰ اختلاف بین دو اثر را اینگونه توجیه میکند:

توماس مور، حکیم و تاریخدان انگلیسی، از آفرینش یموتوپیا چه هدفی داشت؟ بعضی ها گفته اند که منظور او صرقاً توجیه و اثبات امپریالیسم انگلستان بوده و گروهی دیگر اعتقادشان اینست که وی می کوشیده از این طریق اصلاحات اجتماعی بموجود آورد و یا امکان چنین اصلاحات را به تمسخر گیرد. سرتوماس مور خدمتگزار پادشاه بسود و سرانسجام شهید راه

<sup>107 -</sup> Atlantis - Atlantica

۱۰۸ ـــ پیرامون رسالات افلاطون و مکالمات تیمیوس و گریتیاس، رجوع شود به بخش جمهور از افلاطون در همین کتاب. ۱۰۹ ـــ پیرامون یوتوپیا نوشتهٔ توماس مور، رجوع شود بهجلد یکم از سیری در بزرگترین کتابهای جهان IIO - GEORGE B. de HUSZAR: The Intellectuals and Modern Ideologies.

معتقدات خود شد. در کتابی که نگاشته، او دارد با مسألهٔ استبداد فردی می جنگد. آیا این جستجو در راه کسب قدرت برای این منظور است که تحوّلی درعالم بوجود آورد و یا اینکه می خواهد بگوید بیعدالتیها را نمی توان در عالم بر انداخت زیر اعمال دولت فی اسدند و خدادم ملت نیستند. بعضی از صاحب نظران را عقیده بر اینست که توماس مور در کتاب خود دارد با خویشتن می جنگد که آیا طرفدار خردمندی و هنرهای آزادگر انه بیاشد و یا ایسنکه در جهان تصوّر، دنیائی را که امکان وجودش نیست، پیش خود مجسم کند. مور فیلسوف است و فیلسوف پژوهشگر حقیقت. در عین حال در خدمت پادشاه است و ناچار باید با عقیدهٔ مردم بهمبارزه برخیزد. این وضع و موقع یک اندیشمند قرن شانزده است.

اما در قرن هفده وضع متفاوت است. توجه بشر معطوف علم شده و دلبستگی به ادب یونان و روم رفته رفته فراموش می شود. تلاش دانشمندان در ایس راه است که از طریق بکارگیری روشهای علمی، نیروهای پنهان در طبیعت را بسود خویش بکارگیر ند. در ایس عرصهٔ گسترده، فرانسیس بیکن ظهور می کند که او نیز خادم شاه است و کتابی می نویسد زیر عنوان آتلانتیس جدید که در آن سرزمین رویائی خود را مجسم می کند. یو توپیای فرانسیس بیکن با یو توپیای توماس مور متفاوت است. اینجا مدینهٔ فاضله ایست که علم بوجود آورده و حکومت بدست عالمان است. در اینجا از سنن قدیمه اثری نیست. ارزشها تغییر یافته و بجای مذهب و قومیت علوم طبیعی و مادی قانونساز است. در جامعهای که علم حاکم بود، مسأله تفوق طلبی و زیادت خواهی از میان می رود و در نتیجه افراد و آحاد جامعه، اسیر آزمندیها و کامخواهیهای گروه معنی نیستند"

اندیشهٔ نگارش آتلانتیس جدید در ذهن بیکن از همان آغاز جوانی پیدا شد. بیست و دو ساله بود که رسالهای نوشت زیر عنوان بزرگترین بخش زمان که در آن از آرزوی خویش برای ایسجاد یک جسامعهٔ مسر فه تسر و سعاد تمندتر سخن گفته بود و امروز از این رساله، اثری در دست نیست. نه سال بعد، در ۱۵۹۲ نامهای به شوهر خالهٔ خود، لرد بارگلی نگاشت که در آن تقاضا کرده بود به وی امکاناتی بخشد تا افکار متعال خود را برای رفاه جامعه با دقت و شکیبائی برصفحهٔ کاغذ آورد و خدمتی شایستهٔ ارج به افر اد بشر بکند. یکی دو سال بعد، برای خوشنودی خاطر ملکه، نمایشنامهای نگاشت نیمه در اماتیک، زیر عنوان شور ای تفریح ۱۲۰ که در آن خطاهای جامعهٔ انسانی را به باد تمسخر گرفته و در عوض از دانش اندوزی و خردمندی ستایش بسیار کرده بود. حدود سال ۱۵۹۴ به فکر نگارش آتلانتیس جدید افتاد و شاید از همان تاریخ، نخستین فصول آنر ا بر شتهٔ تسحر بر آورد. آتلانتیس جدید هیچگاه کامل نشد و زمانی که فیلسوف انگلیسی چشم بر زندگی فرو می بست صفحات آورد. آتلانتیس جدید هیچگاه کامل نشد و زمانی که فیلسوف انگلیسی چشم بر زندگی فرو می بست صفحات آن همچنان گشوده بروی میزش بود. بنظر می رسد بیکن در انتخاب نتیجه گیری از داستان علمی و فلسفی خود

تردید داشته و نمیدانسته آنرا چگونه پایان برد.

در این کتاب، از اختراعات و اکتشافات اثری نیست. گوئی بیکن کمترین آگاهی از تحول علمی زمان نداشت. از اینکه کپلر، ستاره شناس آلمانی راجع به حرکت اجرام سماوی چه گفته ۱۱٬ ناپیربا ابداع لوگاریتم چه دگرگونی در علوم ریاضیات آورده ۱٬۰ هاروی طبیب انگلیسی با کشف گردش خون چه انقلابی در علم پزشکی ایجاد کرده ۱٬۰ گالیله با تلسکوپ خود با چه رازهائی از گنبد آسمان آشنا شده ۱٬۰ کوپرنیک با پی بردن به راز منظومهٔ شمسی، چگونهٔ همهٔ اساس تصور بشر را پیرامون جهان هستی بهم ریخته ۱٬۰ و گیلبرت با کشف خاصیت مغناطیسی پاره ای اشیاه، چه راه تازه ای پیش پای آدمی نهاده ۱٬۰ کوچکترین خبری به گسوشش خورده بود، با اینحال رو بسوی دنیای علم کرده و بر ابر عالمان که قادرند آسایش بشر را تأمین کنند، سر تعظیم و تکریم فرود آورده است.

داستان آتلانتيس جديد بطور اختصار جنبن است:

#### روایت کنندهٔ داستان میگوید:

از پرو به شرق می رفتم. من و هم راهانم در دریای جنوب ره گم کردیم و سرانجام پس از چندی سرگردانی به جزیره ای رسیدیم. این پایان مصیبتی بود که چندین روز گرببان ما را در بر گرفته بود. وقتی سفینه را بسوی لنگرگاه پیش راندیم، چشم ما بر جمعیتی افتاد که باچوب و چماق در کرانه صف کشیده بودند و انتظار ما را داشتند. گوئی مهاجمینی بودیم که قصد آزار آنسانرا داشتیم. زور قی بسوی کشتی ما آمد و نمایندهای از سوی حکومت بر ابر ما ایستاد. طوماری دردست داشت به چهار زبان عبری، یونانی، لاتین و اسپانیائی که در آن نوشته شده بود مردم جزیره آماده انددست یاری بسوی ما در از کنند در صور تیکه پای به ساحل نسهیم. در بسالای طومار، تصویری از یک صلیب بود و این تصویر به ما این پیام امید بخش را داد که با مردمی از پیروان جهان مسیحیت سروکار داریم. به نماینده فهماندیم که قصد آزار و یا چپاول کسی را نداریم و رهروانی هستیم که ره گم کرده ایم و چندتن بیمار در کشتی است که نمی توان آنانرا نادیده گرفت. در صور تیکه دست یاری بسوی ما در از کنند، در ازای خدمت آنان، کالاهائی نادیده گرفت. در صور تیکه دست یاری بسوی ما در از کنند، در ازای خدمت آنان، کالاهائی شدیم. ما را به مکانی رهبری کردند که نام خانه بیگانگان ۲۰۰ بر خود داشت و دیری نگذشت که طسیم. ما را به مکانی رهبری کردند که نام خانه بیگانگان ۲۰۰ بر خود داشت و دیری نگذشت که طسیم. ما ی مداوای بیماران با داروهای لازم حاضر شد. ما بسیار شائیق بودیم که بسیش از طسیم. ما ی مداوای بیماران با داروهای لازم حاضر شد. ما بسیار شائیق بودیم که بسیش از

<sup>113 -</sup> Johannes Kepler (1571-1630) German Astronomer.

<sup>114 -</sup> John Napier (1550-1617) Scottish Mathematician.

<sup>115 -</sup> William Harvey (1568-1650) English Physician.

<sup>116 -</sup> Galilio Galile (1564-1642) Italian Astronomer.

<sup>117 -</sup> Nicholas Copernicus (1473-1543) Polish Astronomer.

<sup>118 -</sup> Sir Humphrey Gilbert (1539-1538) English Navigator.

<sup>119 -</sup> House of Strangers

حرکت این مردم را بشناسیم و از نحوهٔ زندگی آنان آگاه شویسم. مدیر خانهٔ بیگانگان که او را حاکم میخواندند، از راه کرامت بهما اجازه داد که مدت شش هفته در دیار آنان اقامت کنیم و در این دوران، هر پرسشی دربارهٔ زندگی آنان داشتیم، با آنها در میان گذاریم. نخست، موضوع سخن بسوی دیانت کشیده شد. حاکم گفت که شبی، قریب بیستسال پس از عروج عیسی به آسمان، صلیب عظیمی بر ستونی از نور، بر پهنهٔ دریا ظاهر شد. مردم شتابان بسوی صلیبرو آوردند اما متوجه شدند که قادر نیستند زیاد به آن نزدیک شوند. پیری خردمند سر نیاز برخاک سائید و تمنا کرد عیسی مسیح توضیح این تجلی را بدهد. در آن دم صندوقی پیدا شد که متضمن تورات و انجیل بود و در آن مکتوبی از سوی بار تولومیوی قدیس ۲۰ وجود داشت که نوشته بود به به فرمان رسیده که به این مردم صلیب نور انی را متجلی گرداند و از آنان بخواهد به مسیح روی آورند و با خواندن انجیل، روان خود را روشن سازند.

حاکم برای آنان چنین میگفت که قریب سه هزار سال پیش از آن تاریخ، مردم ایس جزیره با صنعت دریانوردی آشنا شدند و با ساکنان چین و فنیقیه و همچنین آتلانتیس بساب مسراوده گشودند. اینان با همهٔ زبانها آشنائی یافتند و از طریق همین آشنائی راز تمدنها را آموختند. قریب یکصد سال سپری گشت. روزی ناگهان طوفانی سهمگین آغاز شد و بخاطر این طوفان، آبها به خروش آمد. گوئی دریا قصد فنای عالم را داشت زیرا یکدم آرام نگرفت و آنسان طغیان کرد که همه جا به زیر آب مدفون شد. از مردم قارهٔ عظیم آتلانتیس اثری باقی نماند و کسی جان بدر نبرد، جز چند تن، که تحت لوای پادشاه خردمندشان، سلیمان شاه ۱٬۲۰ خویشتن را از قهر و خشم طبیعت رهانیدند و به این جزیره آمدند تا حیات نوینی را آغاز نهند. این فرمان پادشاه بود که باقی ماندگان رابطهٔ خودر ابا جهان خارج قطع کنند وخود در پی نجات خویش برآیند. سلیمان شاه بخاطر اینکه شادکامی مردمش را که از نظر تعداد کم بودند، تأمین کند، دانشکده ای بوجود آورد که نام آزرا خانهٔ سلیمان "۲۰ نهاد. خانهٔ سلیمان محل اجتماع تمام عالمان بود و ایس عالمان شروع کردند به کار تا از طریق تفکر و تلاش و جانبازی، زندگی دیگر افر ادر ا بهبود بخشند. اینان همه متکی به خود بودند اما هر دوازده سال یکبار، شش تن از افراد خانهٔ سلیمان بخشند. اینان همه متکی به خود بودند اما هر دوازده سال یکبار، شش تن از افراد خانهٔ سلیمان حق داشتند که به دیگر سرزمینها سفر کنند و کتاب و وسیله و خبر همراه آورند.

هرچه ما بیشتر دربارهٔ آنها پرسش می کردیم، بیشتر شیفتهٔ آنان می شدیم. آنان ما را به جشنی دعوت کردند که به افتخار افرادی بود که هریک بیش از سی نفر عضو خانواده داشت. رئیس خانواده بر زیر قبهای از گل که با نقره و ابریشم آذین یافته بود قرار داشت. آنگاه میشتری از سوی پادشاه فرمانی از تبریک برای وی آورد و خوشهٔ انگوری از طلا به وی هدیه کرد که برای هریک از اعضاء خانواده، یک انگور به آن آویخته بود. پدر لایق ترین فرزند خویش را انتخاب

<sup>120 -</sup> Saint Bartholomew

<sup>121 -</sup> King Salomona

<sup>122 -</sup> House of Salomon

کرد و خوشهٔ انگور را بهوی سپرد و از سوی پادشاه عنوان «فرزند تاک» را بهاو داد. روز بعد، پیری از خانهٔ سلیمان با ما به گفتگو نشست و ضمن تشریح دنیای آرام و بی دغدغهٔ . خود شرح داد که چگونه در این خانه، که منحصر آمردم اهل علم در آن اقامت دارند، می کوشند تا به خاصیت هر یک از پدیده های طبیعت پی برند، از طریق تبجر به، اسر از ناپیدای عالم هستی را کشف کنند، عناصر گوناگون را باهم تر کیب سازند و مواد تازه بدست آورند، اسر ار خاک و آب و هوا را بفهمند، برای بدست آوردن فرآورده های کشاورزی به تر و بیشتر، شیوه های نو ابداع کنند و براثر آزمایشهای مختلف، نژاد به تر و بر تری از دام بوجود آورند. روشی عرضه ابداع کنند که بتوان مواد غذائی را طولانی تر حفظ کرد و بجای فلزات موجود در طبیعت، فیلزهای مصنوعی دیگری کشف نمود. اینان دیده بانهای رفیعی داشتند که در آنجاها، عالمان هواشناس پیرامون تغییرات جوتی به مطالعه می نشستند، کوره هائی ابداع کرده بودند که در حرارتهای مختلف، مواد را ذوب کنند و باهم بیامیزند، دربارهٔ نور و رنگ به اکتشافاتی دست زده بودند و موفق شده بودند توانسته بودند صدا را از طریق لوله و میله به مسافتهای دور برسانند و موفق شده بودند تا فواصل معینی در آسمان به طیران آیند و با با به مسافتهای دور برسانند و موفق شده بودند، بزیر آب فرو روند.

در خانهٔ سلیمان هر فرد، مسئول کار مشخصی بود. عده ای مأمور بودند که تحقیقات و مطالعات دیگران را دقیقاً به ثبت رسانند و جمعی وظیفه داشتند بسرای پیشرفت کار دانشمندان، نمونه گردآورند و مدام در حرکت و تلاش باشند. روایتگر حکایت می کند که:

ما اینها را از زبان او شنیدیم و آنچه میگفت بچشم خویش دیدیم و من وظیفهٔ خود دانستم که گفتههای او را برصفحهٔ کاغذ آورم و اسرار این سرزمین عجیب را در اختیار شما گذارم.

افسانهٔ آتلانتیس جدید، نوشتهٔ فرانسیس بیکن، در سال ۱۶۲۷ منتشر شد و اینزمان حدود یکسال از مسرگ فیلسوف انگلیسی می گذشت. این رساله، مانند دیگر آثار بیکن، کوتاه بود و خواننده می توانست حدس بزند که این نوشته کامل نیست. در آغاز نخستین چاپ، دیباچهای بود بیقلم «دبیلیو ــ راولی» ۱۲۲ کسه چنین خسوانده می شد:

افسانه ای را که سرور من از خویش بیادگار نهاده، تا آخرین سطوری که ارائه داده، الگویا نمونهٔ آموزشگاهی است که کارش توجیه طبیعت است و در عین حسال عرصهٔ پسدیده هائسی شگرف و عظیم بسود بشر، زیر نام خسانهٔ سلیمان، یسا آمسوزشگاه عالی پسدیده های شش روزه <sup>۱۲۴</sup>، و در اینجا خداوندگاری سخن خویش را پایان داده اند. بیگمان الگو گسترده تر است و مفصلتر از آنجه در این مختصر آمده، با اینجال آنجه نشان داده شده، در حیطهٔ قدرت انسان

۱۲۳ ـ دبلبو ـ راولی W. Rawley ظاهراً منشی و پیشکار سرفرانسیس بوده است. (ر. ک. منتخبات ادبیات انگلیسی از اکسفورد ـ حلد نخست ـ ص ۱۲۵۶) هست. پیداست که عالیجناب در این حکایت کنونی قصدشان ارائه چهارچوبی از قوانین بوده و یا عرضهٔ بهترین نمونهٔ یک حکومت دموکر اسی ۱۲۵ ، اما وقتی دریافتند که نگارش چنین اثری بسیار مفصل خواهد شد، شور و شوق وی بهجمع آوری تاریخ طبیعی، مسیر فکرشان را تغییر داد و بدینصورت در آورد.

این رسالهٔ آتلانتیس جدید، تا آنجا که به چاپ انگلیسی آن ارتباط داد، چنین پیداست کسه عالیجناب بدان منظور به رشتهٔ تحریر آورده که یک بخش آن ارتباط مستقیم با تاریخ طبیعی دارد ۲۰۲۰.

### در این کتاب بدون فصل. بیکن اینگونه آغاز سخن میکند:

از طریق دریا، از پرو (که دنبالهٔ سفرمان نزدیک به یکسال تـمام انـجامید) بسوی چین و ژاپس می رفتیم. از رهگذار دریای جنوب. با آذوقهٔ کافی جهت دوازده ساه، و باد مساعد از جانب خاور ما را پاری می داد، هر چند ملایم و ضعیف بود، و ما به فاصله پنج ماه یا بیشتر ره سیر دیم. تا اینکه باد آغاز شد. از سوی باختر و برای جندین روز، و نـاگـزیر حـرکت مـتوقف شد و در وضعی قرار گرفتیم که فکر می کردیم باز گردیم، ولی آنهم دیسری نیائید و پیادی سهمگین تسر وزیدن گرفت، اینبار از سوی جنوب، و گاهی بهجانب شرق، و در مسیر این باد، که گریزی از آن نداشتیم. بسوی شمال، و بدینسان رفته رفته اندوختهٔ آذوقه یایان گرفت و امساک بسیار ما گرهی از کار نگشود. سر انجام زمانی رسید که ما خو شتن را در میانهٔ گستر ده ترین بهنهٔ آیهای گیتی، بدون قوتلایموت، سرگشته و بی هدف، یافتیم و چون انسانهای خویشتن گم کسرده. سر نوشت را بدست مرگ سیردیم. قلب و صدای خود را بجانب پروردگار بـلند کـردیم و از او «كه كرامات خويش را هيچگاه دريغ نداشته». با الحاح طلب شفقت كرديم و او درماندگي ما را حس کرد. و زمینی فراراه ما داشت. تا بر آن یای نهیم و از خطر نیستی برهیم. و بدینسان پیش آمد که روزگاه بعد، بهنگام غروب، در نظرگاه ما بسوی شمال، زمینی جون تودهٔ ابر پدیدار گشت و امید حصول بهساحل در دلهای ما پدید آمد و ما که از آن ناحیهٔ دریای جنوب آگاهی داشتیم، می دانستیم که بیشک به جزیر های، و با به قارهای، نز دیک گشته اسم. همه شب را ره بدانسوی که زمین جلوهگری آغاز کرده بود. بردیم و سیبده دمان روز بعد، زمینی رویاروی ما بود که مسطح بود و یوشیده از جنگل، آنسان که پش چشم میا سیاه می نیمود، و پس از قبریب یکساعتونیم پیشروی، به لنگرگاه مساعدی رسیدیم که در کرانهٔ شهر آبادی بسود، شهسری نه چندان بزرگ، اما با ابنیهٔ عالی، و از دریانمائی دلنواز داشت، و ما که گذشت هر لحظه

۱۲۵ ــ در دیباچه واژهٔ Common-wealth بکار رفته که باید مشتر کالمنافع یا همسود ترجمه کرد اما در اینجا منظور حکومت جمهوری یا دموکراسی است (رجوع شود به**فرهنگ ویستر** جلد یکم ۳۶۷)

۱۲۶ ـ کتاب پیشرفت دانش و آتلانتیس جدید. چاپ اکسفورد ـ صفحه ۲۵۶

بر ایمان بس طولانی می نمود. به خاک نزدیک گشتیم و قصد پیاده شدن کردیم. اما از هر جانب شناور انی را دیدیم که چماق بدست بسوی ما در حرکنند و گوئی نشان می دادند که ما رخصت پای نهادن به آن خاک را نداریم، و نه فریادی و نه خشونتی و فقط با اشار ات به ما می فهماندند که دور گردیم، و ما که از تماشای این صحنه چندان پریشانحال نگشته بودیم، با خویشتن فکر می کردیم که چه کنیم.

در این دقایق، کرجی کوچکی به ما نزدیک گشت که قریب هشت سر نشین داشت و یکتن از آنان در دست خویش، عصای سر فلزی زردفامی نگاهداشته بود که دو سر آن به رنگ آبی بود و بدون ابر از نشانه ای از بی اعتمادی، پای بر عرشهٔ کشتی ما نهاد و در آندم که یکتن از جمعیت را پیشاپیش دیگران دید، طوماری از پوست (اندکی زردتر از کاغذهای پوستین ماورخشان همچون اوراق الواح تحریر اما نرم و انعطاف پذیر) به آنکس که مقدم بر ما ایستاده بود تسلیم کرد. در این طومار، مطالبی به عبری و یونانی قدیم و لاتین قابل فهم اساتید و اسپانیائی نگاشته بود، بدین مضمون که «پای بر زمین منهید، هیچیک از شما، و آمادهٔ دورشدن از این کرانه شوید در مدت شانزده روز، مگر اینکه مهلت بیشتری به شما داده شود. در عین حال، اگر نیازی به آب به بتعمیر هست، تقاضاهای خویش را بنگارید و این یاری از راه ترحم به شما ارزانی خواهیم به بتعمیر هست، تقاضاهای خویش را بنگارید و این یاری از راه ترحم به شما ارزانی خواهیم داشت» و امضائی که پای این فرمان بود از بالهای فرشتهٔ کوچک، که افر اشته نبود اما جمع کشته بود و صلیبی بر آن خورده بود. وقتی مامور پیام را تسلیم داشت بسوی کرجی بازگشت و یکن را پیش ما نهاد تا پاسخ ما را دریافت دارد و باز گردد ۲۰۰۰.

در این داستان، بیکن فنای آتلانتیس بزرگ و پیدایش آتلانتیس جدید را از زبان حاکم بدینسان بازگو میکند:

باید بدانید (شاید حقیقت انرا بسختی باور دارید) که حدود سه هزار سال پیش، و شاید هم بیشتر، دریانوردی در جهان (بخصوص برای سفرهای طولانی)، از امروز مجهزتر بود. پیش خود تصور نکنید که من از پیشرفت شما در این دوران «شش برابر بیست سال» ۱۲۸ آگاهی ندارم. من از همه چیز باخبرم و در عین حال بشما می گویم که از امروز پیشرفته تر بود، شاید سفاین آنها نوعی بود از نوع کشتی نوح که جمعی را از آن طوفان رستاخیز مانندرهانید، و بهرحال به مسافران اعتماد می بخشود که در دریاها بدنبال حادثه روند، و هرچه بود این ادعا عین حقیقت است. فنیقی ها و بخصوص دریانوردان اهل صور، ناوگان قدر تمند داشتند، و همچنین کارتاژی ها که تا حدی سمت مغرب قرار دارند. در جانب شرق، مصریها و فلسطینی ها همانگونه نیرومند بودند. چین و آتلانتیس بزرگ (که شما نام آمریکا بر آن نهاده اید) که امروز

۱۲۷ ــ صفحات ۲۵۷ و ۲۵۸ کتاب

جز تخته بند و کرجی ندارند، در آن روزگاران، سفاین بزرگ داشتند. ایس جزیره (که تسنها یادبود ثابت قدمی است از آن عهد و روزگار) یکهبزار و پانصد کشتی عظیم داشت. از ایسن گذشتههای دور، شاید شما فقط چیزی شنیده باشید اما اطلاعات ما بسیار گسترده است. در آن دوران، این سرزمین شناخته شده بود و چهبسیار کشتی ها و سفینه ها در حرکت بودند که نام آنرا بر خود داشتند. بهنگام عبور سفاین از این سرزمین، مردمی که کارشان دریانوردی نبود به این وادی می آمدند و رحل اقامت می افکندند، مانند ایر انی ها، عربها و ساکنان کلده، که می ماند د و امروز در نوارهائی از خاک این جزیره، بازماندگان آنها زندگی می کنند، و امسا کشتی های ما راهی بسیاری از اقالیم پراکنده شدند و به تنگهای که محل اقامت شماست و شما آنرا «ستونهای هر کول» نامیده اید، پای نهادند و به دریاهای اطلس و مدیتر آنه رفتند و به پاگوئین ۱۲۰ (که با کامبلین ۲۰ یکی است) ره سپردند و به دریاهای شرق، تا مرز تاتار، طی طریق کردند.

ساکنان آتلانتیس بزرگ، تا یک عهد بعد از آن تاریخ، و شاید هم بیشتر، رو به کمال رفتند "".

اما انتقام الّهی، زمانی نه چندان بعید پس از این پیشر فتهای غرور آمیز، بر سر این مردم فرود آمد. در دورانی کمتر از یکصد سال، آنلانتیس بزرگ بکلی منهدم شد و به فینا گر ائید، و ایسن نیستی بخاطر زلزله نبود (که افر اد شما چنین پنداشتند) زیر ا در این مسیر سابقهٔ زلزله نبود بلکه از صفحهٔ گیتی محو شد بخاطر طوفان و سیلابی که سراسر آنرا در بر گرفت. چه بسیار سرزمینهائی که رود بیشتر دارند و کوهستانهای رفیعتر که در دوران بارانهای سیل آسا همه جا را در زیر پوشش خود می پوشاند اما همچون سیلاب و خروش امواج دنیای کهن نسبوده و نیست. طوفان آتلانتیس تا حدود چهل پا آب را بهر سوی سرازیسر کسرد و آدم و حیوان را نیست. اما بودند معدودی وحشیان کوه نشین که جان بسلامت بردند. به این جمع، پرندگان را نیز باید افزود که پروبال گشادند و بر فراز شاخسارهای درختان رفیع مأوی گرفتند. این مردم گرچه خانه هائی داشتند که در مرتفعات تپه و کوه، در ارتفاعی بیش از چهل پا بنا شده بود، اما خروش دریا و آسمان آسیب بسیار به آنها رسانید تا آنحد که رو به ویرانی رفتند و ساکنانشان خروش دریا و آسمان آسیب بسیار به آنها رسانید تا آنحد که رو به ویرانی رفتند و ساکنانشان در اثر گرسنگی و بی بناهی جان سر دند".

زیباترین و ارزشمندترین بخش افسانهٔ آتلانتیس جدید که در حقیقت جـولانگاه تـفکرات فـیلسوف انگلیسی است. قسمتی است که روایتگر داستان پای بهخانهٔ سلیمان و یـا آمــوزشگاه عالی پــدیده های ششروزه میگذارد. راهنما چنین آغاز سخن میکند:

<sup>129 -</sup> Paguin

<sup>130 -</sup> Cambaline

۱۳۲ \_ صفحات ۲۶۸، ۲۶۸ کتاب

شما دوستان عزيز من بايد بدانيد كه بين همة اعمال نيك پيادشاه، يكي از آنها بير ديگر ان رجحان دارد. این عمل، ایجاد و بر قراری انجمن با کانونی است که نام خانهٔ سلیمان پر خود دارد و این کانون شریفترین بنیادی است که پنصور ما تا بهامروز در جهان بوجود آمیده است و اكنون اين خانه، فانوس فروزان اين سلطنت است. اين انجمن وقيف راه مطالعة سديدهها و مخلوقات خداوند شده است. بعضي را عقيده بر اينست كه نام بنيانگذار آن تحريف شده و می بایستی خانهٔ سولامو نا ۲۳۳ باشد اما مدارک باقیمانده بگونهای است که مـا امـروز آنـرا می نامیم و حاکی از انست که نام سلطان عبریان، که بر ای شما آشناست، بسروی آن نهاده شده است و امروز در اختیار ما میراثی است از او، که شما آنرا شنیده اید و به آن دست نیافتید، و آن کتاب تاریخ طبیعی است که او دربارهٔ نیاتات نگاشته و از درختان کنار لینان تا خزههائی که پیر بدنهٔ دیوارها روئیده و از هرچه که جان دارد و جنبش دارد، سخن بهمیان آورده است. ایس نکته مرا وا می دارد تا به بندارم که بادشاه ما، که از بسیاری جهات با فرمانر وای عبر انبها تشابه دارد. (و سالی چند پیش از وی می زیسته) با انتخاب این نام برای این بنیاد، افتخاری به او ارزانسی داشته است؛ و اینکه عنوان آموزشگاه عالی پدیده های ششروزه بر آن نهاده، اطمینان دارم که یادشاه عالی ما از عبرانیها آموخته که خداوند جهان را، بها همهٔ آنیجه در اوست، در مهدت شش روز آفرید و بنابر این، این آموزشگاه نیز می تواند از راز طبیعت راستین اشیاه (که خدای باریتعالی در آفرینش آنها شاهکار کرده و انسان در بهرهگیری از آنها) سر در آورد""

و آنوقت راهنما بتفصیل از آنچه در این پژوهشگاه علمی میگذرد. یک بهیک بحث بهمیان میآورد و از وسائل و آزمایشگاهها و تجربیات خویش و نتائجی که از این تلاشها گرفتهاند بهتفصیل یاد میکند. در این سیر و سیاحت علمی، روایتگر داستان تنهاست و همین اوست که از آنچه می بیند و میشنود. یــادداشت

فرانسیس بیکن رسالهٔ خویش را با این سطور پایان می دهد:

و وقتی سخن خود را به پایان برد، از جای برخاست، و من همانگونه که آموخته بودم، زانبو بسر زمین زدم و او دست خویش را بر سر من نهاد و گفت «پسرم، خداوند به تبو بسر کت دهد و ایسن ار تباطی که بین خویش برقرار ساخته ایم جاویدان سازد. من به تو رخصت می بخشم که آنچه را که نوشتی، بخاطر سود دیگر اقوام منتشر کنی، زیرا ما، بصورت سرزمینی ناشناخته، در آغوش خدا زیست می کنیم.» و آنگاه مرا ترک گفت و دستور داد مبلغی حدود دو هزار دوک بعنوان خرج سفر در اختیار من و همسفر انم بگذارند، چه اینان، در همه شرائط، آنجا که یای نیاز در

بر میدارد.

# میان باشد، بخشندگیهای بسیار دارند ۱۳۵

و بیکن افسانهٔ خویش را در اینجا خاتمه می بخشد و ناشر زیر آن می نگارد «بقیهٔ آن کامل نشده است». اینکه رسالهٔ علمی فرانسیس بیکن چه نقشی در عالم بازی کرد حداقل می توان گفت که انجمن پادشاهی، سازمانی که بخاطر حمایت فرهنگ و علم و هنر در انگلستان بوجود آمده بود <sup>۱۲۶</sup>، امکاناتی را فراهم کرد تا عالمان محقّق و اندیشمند، در محیطی همچون خانه سلیمان در آتلانتیس نو گردهم آیند و برای بهبود زندگی بشر به تلاش برخیزند. ارزش مقام بیکن دیرگاهی بعد متجلی شد که جمعی عالم و دانشمند در انجمن پادشاهی، عنوان یدر علوم جدید را به وی اعطا کردند.

فر انسیس بیکن، با آثار فلسفی و علمی خود، در پایگاه یک فیلسوف و عالم، در نظر محققان اینگونه شناخته شده است:

ویلبامبرادلی اوتیس و موریس ــ هــ نیدلمن، دو استاد دانشگاه نیویورک و مؤلف کتاب تاریخچهٔ ادبسیات انگلیس ۱۲۷، نوشتههای بیکن را اینگونه ارزیابی میکنند:

منظور اساسی بیکن در آثارش اینست که دانش آدمی را گسترش دهد و تحت نظام مشخصی در آورد و آنرا در یک مرکز علمی متمرکز سازد تا عالمان از روی نظم و تر تیب معیّن به مطالعه و تجربه بپردازند. در طریقی که گام بر میداشت، نه فسلسفهٔ فکری افسلاطونیان جسدید و نسه باریک بینیهای بیحاصل ارسطاطالیسیان، ویرا از حرکت باز میداشت. در نظر او حتی دانش بتنهائی هدف نبود بلکه نوعی علم بود که سر منزل غائیش بر قراری فرمانروائی بشر بر طبیعت است. بهترین نمونه در نظر او، تلاش هوشیارانهای است که در اندیشهٔ جوردانو برونو ۲۸٬ فیلسوف ایتالیائی همعصر او هست. بهر حال این بیکن بود که بنیاد یک مرکز مجهز علمی را در «انجمن پادشاهی» نهاد. این او بود که مکتب جان لاک را زیر نفوذ خویش گرفت و این وی بود که پدر سیر فکری روانی انگلیس خوانده شد و عامل پیدایش شیوهٔ تجربی در حوزهٔ علم بود که پدر سیر فکری روش القائی او با فرامین دینی حکمای اسکولاستیک ۲۰٬ مغایرت دارد ۲۰۰۰.

۱۳۵ \_ صفحه ۲۹۸ کتاب

۱۳۶ \_ انجمن بادشاهی Royal Society نام کاملش انجمن پادشاهی لندن برای پیشرفت دانش طبیعی در سال ۱۶۶۰ تأسیس شده و کهنسالترین انجمنی است که در اروپا تاسیس گردیده است. همین انجمن بود که نامورانی چون کمایینانکوک را بـهآبسهای دوردست دریاها فرسناده و بهنامورانی چون فارادی و نیوتن یاری کرد تا در تحقیقات علمی خویش توفیق یابند.

<sup>137 -</sup> Willian Bradley Otis and Morriss H. Needleman: English Literature.

<sup>138 -</sup> Giordano Bruno (1549-1600) Italian Philospher.

۱۳۹ به از وازه لاتینی داسکولاء بمعنی مدرسه. و این نام در قرون وسطی متداول گشت که آموختن علم و دانش و حکمت جز از رهگذار مدهب و دیرو کلیسا نبود. اسکولاستهکدScholastic علم و حکمت وابسته بهآن دوره است.

۱۴۰ ــ صفحهٔ ۲۷۱ از کتاب مورد بحث

و همچنین کاتلین مارگریت لی، استاد فلسفهٔ دانشگاه اکسفورد، در آخسرین سطور میقالهٔ خسویش دربارهٔ فرانسیس بیکن، در دائرة المعارف بریتانیکا ۱۳۱ اینگونه می نویسد:

نوشته های او عقر بکهائی هستند بسوی گسترش علم و فلسفه. اینان نگاهدار ندهٔ یک سلسله تجربیات آدمی هستند و بنیانگذار این اعتقاد که بین طبیعت و مغز انانی امکان انعقاد یک پیمان زناشوئی هست. سر هنری ووتن، رئیس کالج ایتون ۱۲۲، توصیه کرده بود که آثار بیکن، فیلسوف همعصرش، در کلاس درس، در مقام یک استاد عهد کهن، خوانده شود و همین پیام آور تکریم او بود به انجمن پادشاهی در فاصلهٔ یک نسل بعد، و ستایشی بود از نبوغ ادبی او بهنسلهای آیند ۱۲۳.

<sup>141 -</sup> KATHLEEN MARGUERITE LEA: Francis Bacon (Britannica-vol.II, pp566.)

## فهرست کتابها و رسالاتی که برای تهیهٔ این یژوهشنامه مورد استفاده قرار گرفتهاند"

- 1 FRANCIS BACON: The Advancement of Learning and New Atlantis; London Oxford University Press: 1969.
- 2 FRANCIS BACON: New Atantis; Oxford; At the Clarenton Press; 1915.
- 3- FRANCIS BACON: Advancement of Learning-Novum Organum and New Atlantis; Great Books of the Western World; Encyclopaedia Britannica Series No. 30; 1952.
- 4 MORTIMER J. ADLER AND PETER WOLFF: Foundation of Science and Mathematics; The Great Ideas Program; Encyclopedia Britannica Series; 1960
- 5 HENRY THOMAS AND DANA LEE THOMAS: Living Biographies of Great Philosophers; Garden City Books; New York; 1941.
- 6 KENNETH MATHEWS: British Pholosophers; William Collins of London; London.
- 7 BASIL WILLEY: The Seventeenth Century Background; The thought of the age in relation to religion and poetry; A Doubleday Anchor Book; U.S.A.; 1953.
- 8 JAMES O'DONNELL BENNETT: Much Loved Books-Best Sellers of Ages; Boni and Liveright; New York: 1927
- 9 GEROGE B. de HUSZAR: The Intellectuals-A Controversial Portrait; The Free Press of Glencoe, Ill, U.S.A.; 1960.
- 10 IFOR EVANS: A short History of English Literature; a Pelican Original; Penguin Books; London; 1970.
- 11 FRANK KERMODE & JOHN HOLLANDER: The Oxford Anthology of English Literature; Oxford University Press; 1973.
- 12 CRANE BRINTON: Age of Reason; New York; The Viking Press; 1962.
- 13 G.H. MAIR: English Literature-Modern; London Williams and Norgate; 1927.

- 14 WALDO CLARK: A Short History of English Literature; Evans Brothers Lt.; 1976.
- 15 CALVIN S. BROWN: The Reader's Companion of Literature; A Mentor Book; New American Library; 1973.
- 16 THOMAS BABINGTON MACAULAY: Critical and Historical Essays; London J.M. Dent and Sons; 1961.
- 17 FRANK N. MAGILL: Masterpieces of World Philosophy; London; George Allen; 1961.
- 18 ENCYCLOPAEDIA BRITANNICA; 1974.
- 19 ENCYCLOPAEDIA AMERICANA; 1963.
- 20 WILLIAM BRADLEY OTIS & MORRIS H. NEEDLEMAN: An Outline History of English

  Literature; Vol. I; Barnes and Noble; New York; 1965.
- 21 WILLIAM SWINTON: Masterpieces of English Literature; N.Y. Harper & Bros. 1880.

منظومه عاشقانه:

# ربایش طره

The Rape of the Lock

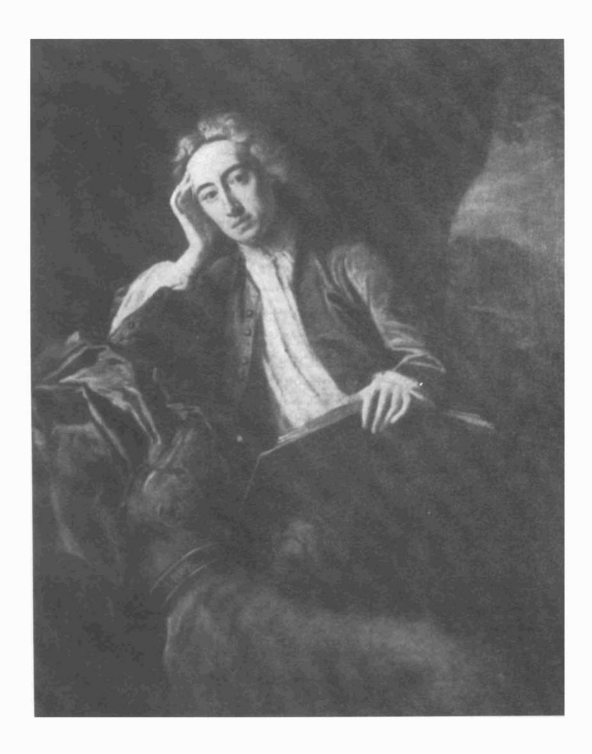
نخستین سال انتشار: ۱۲۱۳ میلادی

# ۔... الکساندر پوپ

Alexander Pope

(1544-1444)

ا نگلیسی



الکساندر پوپ، شاعر بزرگ انگلیس در قرن هجدهم، انسان رنجوری بود که قربانی سل استخوانی شده بود. قامتش بدانگونه کسوتاه بسود کسه وقستی میخواستند او را بر پشت میزی بنشانند ناچار می بایستی نشیمن او را بالاتر بیاورند. اگر اندامش کوتاه و نحیف بسود، صورتش عاری از جسذبه نسبود. چشمانش جذاب و لبریز از لمعان حیات بود. دشمن جان او سردردی بسود که هر گاه و بیگاه بر او یورش می بسرد و او با استنشاق بخار قسهوه آن را علاج می کرد. ضعف جسمانیش بحدی بسود که او را مسحتاج مصاحبت داشسمی زن

نمی کرد و بهمین سبب سراسر عمر تنها بزیست. حساسیت بسدن او نسبت به بسرما بحدی بود که در تمام فصول سال زیسر پیراهنی ضخیم آستیندار گرم می پوشید. وقتی می خواست بها خیزد، ناتوانی زانوان و کمرش آنگونه بود که می باید کرست پهن سفتی به کمرش ببندند و تا وقتی این کرست بسته نشده بود نمی توانست راست بایسند. وقتی آن را بر کمرش می بستند آنوقت جلیقه ای بروی آن می پوشید تا دیده نشود. یک سمت او کوتاه تیر از سمت دیگر بسود پاهایش بحدی باریک بودند که او معمولا سه جفت جوراب ساقه بلند ضخیم می پوشید و این کار را خودش نمی توانست انجام دهد بلکه خادمهٔ منزل می کرد. او هیچگاه قادر نبود لباس خویش را پیر تین کند با از تنین درآورد و با

نمی تو انست به بستر برود و یا از بستر برخیزد اگر کسی به او یاری نمی کسرد.
همین ضعف مفرط سبب شده بود که او نتواند مر تب حمام کسند. مسوهایش سر اسر ریخته بود و هر آنگاه با میهمانی غذا صرف می کرد، عرقچین مخمل بر سر می گذاشت. در مواقع دیگر و قتی در مراسم رسمی شرکت می جست لباس سیاه می پوشید و کلاه گیس بر سر می نهاد و شمشیر کوتاهی هم می بست. و قتی خوابش می گرفت قادر نبود جلو آنرا بگیرد و پیاپی سرش خم می شد و یکبار که در حضور و لیعهد نشسته بود و دربارهٔ شعر صحبت مسیداشت بسخواب

(از کتاب **زندگانی نامه الکساندر پوپ** نوشته ساموئل جانسون.)

نقاشی کار جوناتان ریچارسن Jonathan Richardson نقاش انگلیسی.

رفت....

میلاد فرمانر وائی می کرد. وقتی در هفتادوهفتمین سال حیات خود در گذشت. شاید نمی دانست که نیام او پس از مرگ، نه تنها بعنوان یک قیصر قدرتمند و احیاکنندهٔ افتخارات رومیان در تاریخ باقی خواهد ماند. بـلکه عصر او، بمنزلهٔ عصر درخشان ادبیات لاتین. در ادب دیگر کشورهای اروپا نیز پـایدار خـواهدمـاند و در ادبــیات ملتهائي مانند انگلس و فرانسه دورانهائي خواهد آمد که آنر ا دور ان اگيو ستوس خيواهند نياميد`. امير اتيور نیرومند روم، وقتی در سال ۳۱ پیش از میلاد بسر سیاه مسارک آنستونی و دلدار افسونگر مصری او، کسلئوپاترا،

گایوس اکتاویوس، معروف به اگوستوس، نخستین امیراتور روم که بین سالهای ۲۷ پیش از میلاد تا ۱۴ بعد از

غالب آمد و آنانرا وادار به خودکشی کرد. و پس از آنکه دو سال در شرق، مصر و پیونان و سوریــه و آسیای صغیر را آرامش بخشود، به بایتخت امیر اتوری بازگشت و به احیای هنر و ادب پر داخت. در عصر او نامورانی چون هوراس و ویر ژبل و لیوی و اووید ظهور کردند که اولی در اشعار غنائی و طنزی، دومی در اشعار حماسی و رزمی، سومی در تاریخ و چهارمی در منظومههای عشقی از مفاخر ادب لاتین بشمار آمدند.'

۱ ـ گایرس جو لیوسسزار او کناویانوس مشهور به اگوستوس (Gaius Julius Caesar Octavianus (Gaius Octavius) از چهر مهای جاوید تاریخ روم باستان است. او در سال ۶۳ پیش از میلاد در رم به دنیا آمد و در ۱۴ بعد از میلاد. در نسولا Nola درگسذشت. اوکستاویانوس بسا اکتاویوس فرزند گایوساکتاویوس، قیصر روم بود که در چهار سالگی بدر خود را از دست داد و مادرش آنیا Atia با شوهر دومش لوسیوس مارسیوس فیلیپوس Lucius Marcius Phillipus و بر ا بزرگ کرد. از آنجا که طفل هوشمندی بود، از همان دوران کودکی تنوجه عم بنزرگ

خود. جولیوس قیصر را برانگیخت و در نتیجه قیصر او را به فرزندی خود گرفت. هفتادوهفت سال زندگی او با افتخارات بسیار توأم است و از همین روست که او را نخستین امیراتور قدرتمند روم (۲۷ پیش از میلاد تا ۱۴ بعد از میلاد) خوانده اند. سازش ظاهری و رزمآوری نبهائی او با حریفان زورمندی چون بروتوس و آنتونی و یمپی و غلبه بر آنان و بازگرداندن صلح و آرامش بـــسراسر امپراتــوری. از فصول درخشان تاریخ زندگی اوست. قدرت و عظمت او در روم بجاثی رسید که سنا به وی لقسب امیراتسور قسیصر اگسوستوس Imperator Caesar

۲ \_ اگوستوس از حامیان جدی هنر و ادب بود. هوراس Horace دو کتاب قصائد Odes و مکاتیپ Epistles خود را بیش از نخستین سال بعد از میلاد به تشویق اگوستوس سرود. ویرژیل دو شاهکار خود اینه ئید Aeneid و جورجیکس Georgics را در همین سالهها بـه پـایان بـرد.

←

**—** 

عصر اگوستوس در تاریخ ادب انگلستان، از سال ۱۶۶۰ شروع می شود و تقریباً به ۱۷۸۰ ختم می گردد و یا بزبانی دیگر، از دوران تابندگی نبوغ الکساندر پوپ آغاز می شود و به زمان خاموشی چراغ عمر سامسوئل جانسون پایان می گیرد. در فرانسه، عصر آگوستوس دوران ظهور مشاهیری چون کرنی، راسین و مولیر است که با آفرینش نمایشنامههای نوع تراژدی و کمدی و درام، نام فسرانسه را در سراسر جهان بسر سر زبانها انداختند. سبب اینکه این دورانها به دوران اگوستوس مشهور شد جز این نبود که ادب روم و یونان بار دیگر زنده شد و مکتب گلاسیسیسم که سیر در آثار قدما و تقلید از هنر روم و یونان است، بین مردم این جوامع رواج گرفت.

در انگلستان، نخستین کسی که دریچهٔ بینائی را بسوی عصر طلائی ادب و هنر یسونانیان و رومسیان گشود، الکساندر پوپ بود که دو کتاب جاودانی هومر، ایلیاد و اودیسه، را به شعر انگلیسی برگردان کرد. پوپ ایس کار عظیم را در سال ۱۷۱۳ آغاز نهاد، یعنی زمانیکه بیستوپنجساله بود و وقتی آخرین ابیات اودیسه را با همفکری دوست شاعر خود، ویلیام بروم، پایان بسرد، سال ۱۷۲۶ ببود و در آن هنگام سخنسرای انگلیسی بسه سی وهشتمین بهار عمر خویش رسیده بود. انتشار این دو حماسه، و دیگر رسالاتی که او پیر امون ایس دو اشر نگاشت، چنان شور و شوقی در دل مردم نسبت به آثار قدمای یونانی بر انگیخت که تا یکقرن بعد ادامه بافت. آما آنچه الکساندر پوپ را در شمار نامآوران جاوید ادب انگلستان درآورد، ترجمهٔ منظوم ایس دو رزمنامه یا دیگر آثار شعری یا نثری وی نبود، بلکه آفرینش منظومهای ببود از نوع حماسهٔ طنزی یا داستان قسهرمانی مطیعهٔ میشور است.

سکستوس پر و پر تبوس Sextus Propertius کتاب اول تا سوم مسوافی Elegies را در همین دوران تسقدیم ادب دوستان کسرد. تسبیولوس Tibullus شاعر دیگر غنائی نیز در همین دوران مجموعهٔ مرافی خود را به آخر رساند. لیوی Livy تاریخ پاډېود رم را به اصرار اگوستوس شروع کرد و مورخ دیگر ، پولیو Pollio نیز تاریخی را نوشت که منضمن شرح زندگی و فتوحات اگوستوس بود (و امروز از این کتاب اثری در دست نیست) او وید Ovid کتاب مسخ Metamorphoses را بخاطر آگوستوس نگاشت و با مرگ او در تسبیدگاه، عصر آگوستوس در دست نیست) او در تسبیدگاه، عصر تاگلوستوس مشهور است دورانی است که شاعران و نویسندگانی مانند پوپ، جسوزف آدیسون ( Joseph Addison ( 1672 – 1729) جسان گسی جسوزف آدیسون ( Joseph Addison ( 1679 – 1687) به باز ظهیور جسان گسی از مورخان، عصر اگوستوس را از ظهیور جان در ایدن شاعر ( John Gay ( 1681-1720) که دانند. Samuel Johnson ( 1709-1784) و نا مرگ ساموئل جانسن فرهنگینویس ( Samuel Johnson ( 1709-1784) مدانند.

۳ - شوق به آدب و هنر روم و یونان بدرجه ای رسیده بود که هوراس والپول (۱717-1717) Horace Walpole مرافف انگلیسی و یکی از و قایع نگاران مشهور قرن هجدهم در یادداشتهای خود آرزو کرد که کاش زمانی برسد که «عصر اگوستوس بدان سوی قارهٔ اتلانتیک نیز ره یا بد و مثلا در بوستن یک توسیدید، در نیویورک یک کزنفون، در مکزیک یک ویرژیل و در اقلیم پرو، یک نیوتن ظهور کند...» (برای آگاهی بیشتر رجوع کنید به بریتانیکا حربردیا حیلا ۱ حسفحه ۴۶۹)

M.H. ABRAMS: A Glossary of Literary ام اج آبر امز، استاد دانشگاه کرنل در آمریکا و مؤلف کتاب فرهنگ اصطلاحات ادبی M.H. ABRAMS: A Glossary of Literary برامز، استاد دانشگاه کرنل در آمریکا و مؤلف سند: mock-epic چنین می نویسد:

شعری است که شیوهٔ استادانه و سبک مقید به آداب یک منظومهٔ رزمی را تقلید می کنند و مسحتو اچیزی جسز یک مسوضوع بی اهمیت و عوام سند نیست. نمونهٔ بسیار بارز این نوع شعر، منظومهٔ ریایش طرّه سرودهٔ الکساندر پوپ است که از رهگذار یک حماسهٔ پر آب و تاب و شکوهمند. نزاع بین عده ای زن زیبا و مرد آراسته و پر طمطراق را بر سر ربودن چند تبار گیسوی یک بانو بیان می کند. داستان تمام عناصر یک حماسه و جزئیات تشریفاتی یک رزمنامه را در بر گرفته است، برای مثال تسمام و سائل غیرطبعی و خارق العادهٔ صحنههای نمایشی در آن آمده، موضوع یک سفر دریائی بر عرشه سفینه به میان کشیده شده،

ربایش طرّه منظومه ایست در پنج بند و حدود هشتصد بیت، که شاعر در بیست و چهار سالگی آنر اسروده است و این قطعه، بموجب داوری ادب شناسان انگلیسی، یکی از شاهکارهای منظوم ادب این قوم و یکی از آنسار برگزیدهٔ ادب عالم است. شعر تقلید طنز گونه ایست از اینه ئید و برژبل، یا ایلیاد هومر، و از همین روست که در مکاتب شعری، مکتب حماسهٔ طنزی خوانده شده است.

نخستین پرسشی که به ذهن یک پژوهنده می آید اینست که چگونه سخنور عالیقدری چون الکساندر پوپ، شاعری که به زبانهای لاتین، یونانی، فرانسوی و ایتالیائی تسلط کامل داشته و عشق فر اوانی به حماسههای هومر و ویرژیل می ورزیده است. رضایت داده است که طبع سخن آفرین و ذوق افسانه ساز خود را بکار اندازد و منظومه ای بسر اید که بجای غرور ملی، در آن هجو و طنز باشد و بجای آنکه سلحشوری چون آخیلس یا جهان پهلوانی مانند یولیسیس را بیافریند، دلدادهٔ نازک طبعی را خلق کند که به منظور لذت بخشیدن به دل بیقرار، جعد یار را برباید و بدنبال آن، رسوائی عظیمی براه اندازد.

برای پاسخ دادن به این سئوال. نخست باید شاعر را شناخت و سپس سیری در جامعهٔ قسرن هجدهم انگلستان کرد، جامعهای که نحوهٔ زندگی مردم و طرز فکر و کردار طبقهٔ حاکمهٔ آن. داستانسر ایانی چون جوناتان سویفت را پرورش داد تا با نوشتن آثاری چون سفرنامهٔ گالیور، همه کس را به باد تسخر بگیرد و با زبان طنز، از اربابان خودکام، انتقاد کند.

عصر پوپ، در تاریخ سیاسی انگلستان، عصر طبقهٔ اشراف ازخودراضی است، عصر مردم سر فرازی است که می پنداشتند در هنر و ادب، در آسایش و تجمّل، در ذوق و سلیقه و در فهم و درایست، همعصر اوگسوستوس امپراتور قرن یکم بعد از میلاد روم هستند. این دوران که با مرگ جان درایدن، ملک الشعراء دربار انگلیس در آغاز قرن هجده شروع می شود، و با درگذشت الکساندر پوپ در سال ۱۷۴۴ پایان می گیرد، مصادف است با فرمانروائی ملکه آن، جرج اول و جرج دوم. کوئین آن، دختر جیمز دوم، بدون آنکه صاحب فرزندی شود و

قهرمانان به جهان سفلی ره می سپر ند و سرانجام نبردی قهرمانه بین دو جنس زن و مرد براه می افت که بسجای سلاح آتشین، سنجاق و انفیه و استماره بکار رفته است. تعبیر طنز قهرمانی غالبا شامل آثار منظومی است که با وجود رعایت اصول یک نظم حماسی، تمسخر و تحقیر و کنایه در یک داستان پیش یا افتاده آمده و یک مثال دیگر را می توان شعر کسیک توماس گی Thomas Gay شعر د که عنوانش اینست چگاصه ای در سوگ یک گریه مسحبوب Ode on the Death of a Favourite

۵ — کوئین آن Queen Ann ملکه انگلستان، خواهر کوئین ماری (ملکة دیگر انگلیس که در سال ۱۶۹۳ در اثر ابتلاء به بیماری آبله درگذشت) و دختر جیمز دوم بود (که پس از یک سلسله نیردهای فرساینده، با کشتی به فرانسه پناهنده شد و دهسال پایان عمر خویش را تسحت حمایت لوثی چهاردهم گذراند). پر نسس آن ۳۹ ساله بود که بر تخت سلطنت نشست و این زمان سال ۲۰۷۱ میلادی بود. وی در سال ۱۶۹۳ با جرج از شاهزادگان دانمارک و بر ادر کریستیان پنجم ازدواج کرده بود و از وی صاحب ۱۷ فرزند شده بود که فقط یکتن از آنها، جرج، معروف به دیوک آف گلوستر George. Duke of Gloucester زنده مانده بود و او هم عمر ش بیش از یازده سال نیاثید. بسدین تسر تیب از خساندان استوارت، جز وی که بعنوان ملکه بر تخت سلطنت نشست. هیچکس وجود نداشت که جانشین او گردد. ملکه آن، برخلاف انتظار پارلمان، که از روی بیمیلی مقام سلطنت را به وی تفویض کرد. فرمازوای لایقی از کار درآمد — و شاید یکی از علل موفقیت او، وجود سیاستمدار و سیهسالار لایقی چون جان چرچیل معروف به دیوک آف مارلبورو Duke of Marlborough بود. وقتی در روز اول اوت سال ۱۷۷۳، سلکه

مالک تاج و تختی باقی گذارد، چشم بر زندگی می بندد و با در گذشت او، خاندان کاتولیک استوارت، جای خود را به خاندان پروتستان جرج می دهند. جرج اول، معروف به جرج انستخاب کسننده، و نسب خود را به الیز ابت، دختر جیمز اول می دانست و از همین رو داعیهٔ سلطنت داشت. ادعا و ابسرام طرفدازان استوارت و داعیهٔ هواخواهان جرج به جدالها و جنگهائی انجامید که تا سال ۱۷۴۵ ادامه یافت و سرانجام در آنسزمان، چارلز ادوارد معروف به منظاهر جوان ، با برخورداری از حمایت اسکاتلندی ها، بخشی از خاک انگلیس را تصاحب کرد و قلمروی از حکومت برای خود ترتیب داد. این واپسین تلاش و جانبازی پیروان استوارت بود و کاخ هانوور که به خانوادهٔ جرج تعلق داشت، در اختیار آنان باقی ماند.

پس در نخستین گام، می توان پنداشت که الکساندر پوپ فرزند دورانی بود که بی ثباتی و ناپایداری بر سرزمین انگلستان حکمفرمائی می کرد و مردم، بویژه طبقات مرفه و خودکام، پیش خود می پسنداشتند که از بسیاری جهات، متمدن ترین و مترقی ترین جوامع ارویائی هستند.

از طرقی عصر پوپ، عصر یکه تازیهای پارلمانی و خودنمائیهای احزاب بود و سبب این امر هم جز ایس نبود که به که پادشاه، یعنی جرج اول، آلمانی بود و زبان انگلیسی را نمی توانست بخوبی صحبت کند و جرج دوم که به انگلیسی تسلط داشت، فرد بیکفایتی بود و در اینصورت، آنانکه فرمان می راندند، وزیران بودند و وزیران هم بازیچهٔ قدرت احزاب خود. ویگها که اعضاء حزب آزادیخواه بودند و توریها که حزب محافظه کاریا

آن درگذشت، پارلمان درمانده بود که برای جانشینی وی چه کند. سرانجام نمایندگان بر آن ثهدند که سلطنت را به جسرج از خساندان هاندور تسلیم کنند و وی در آنزمان در دانمارک بود. با ورود او مراسم تاجگذاری انجام گرفت اما اسکاتلند که هواخواه خاندان استوارت بـود قسیام کرد و این مقام بیش از یکماه بطول نینجامید. نوشته اند جرج اول خود پای به میدان نبرد گذاشت و اگر از عرصهٔ پیکار نگریسخته بـود. مسلما جان خویش را از کف داده بود. با واگذاری تخت سلطنت به جرج اول، حزب محافظه کار قـدرت خـویش را از دست داد و حـزب ویگز یسا لیبرالهای آزادیخواه جای آنان را گرفتند.

در تاریخ چنین آمده است که جرج اول هرگز از اقامت در انگلیس و ادامهٔ سلطنت راضی نبود و همواره آرزو داشت به زادگاه خویش و کاخ خویش در هانوور باز گردد. اوضاع آشفتهٔ زمان، انجام این آرزو را محال میساخت تا سرانجام در سال ۱۷۲۷، پیمان صلح بها اسپانیا بسته شد و جرج که همسر خود را سال پیش از دست داده بود، تصمیم گرفت به هانوور سفر کند. طالع بینان و فالگیران به وی چنین گفته بودند که او بیش از یکسال پس از مرگ همسر نخواهد زیست و چون شاه خرافات برست نگر آن آینده خویش بود، در این سفر تعجیل کرد، تا آنجا که در راه، حین سفر در کالسکه، اسیر حمله و غش شد و در صبحگاه ۱۰ ژوشن سال ۱۷۲۷ درگذشت. و قستی خبر بسه لندن رسید، جسرج در راه، حین سفر در کالسکه، اسیر حمله و غش شد و در صبحگاه ۱۰ ژوشن سال ۱۷۲۷ درگذشت. و قستی خبر بسه لندن رسید، جسرج آگوستوس، معروف به پرینس آف ویلز George Augustus, the Prince of Wales زمام امور را بدست گرفت و بنام جسرج دوم بسر تمخت سلطنت نشست. در آنزمان وی ۲۵ ساله بود. از آنجا که از کودکی منفور پدر بود، نه دانشی اندوخته بود و نه با معرفتی آشنا شده بود، فقط مخلاف پدر، قادر بود به انگلیسی صحبت کند.

6 - Protestant George, Elector of Hanover. 7 - Charles Edward, the young Pretender.

<sup>-</sup> Protestant George, Elector of Hanover. 7 - Charles Edward, the young Pretender. 8 ویگ Whig در انگلیسی، از واژه ها whiggamore آمده که مرکب از دو کلمه است. یکی Whig بمعنی فریادی که سوارکار به اسب یا مادیان می زند تا حیوان را به حرکت درآورد و دیگر mare (که بندریج تحریف شده و بصورت more درآمده) و معنی مبادیان بنا اسب است و مادیان می زند تا حیوان را به حرکت درآورد و دیگر mare (که بندریج تحریف شده و بصورت more درآمده) و معنی مبادیان بنا اسب است و این واژه را ساکنان انگلیس به مردم اسکاتلند اطلاق می کنند فرد سال ۱۶۳۸ به شهر ادیبرورگ تاختند که خود را و یگز می تامیدند. بنابر این اصل ریشه و یگ از اسکاتلند است اما در تاریخ سیاسی، به حزبی اطلاق شد که طی سالهای ۱۶۹۷ تا ۱۸۳۷ دست به اصلاحات و سیمی زد و آرمانهای دعو کر اتیک مردم انگلیس را جامهٔ عمل پوشید. ایس حزب بعد بسه حزب لیبرال معروف شد و حزبی بود مخالف توری یا حزب محافظه کار. (و بستر به جلد ۲ به صفحه ۲۰۸۳)

۹ - توری Tory از نظر لغوی به معنی راهزن است و این معنی از زمانی متداول گشت که جمعی از ایر لندیهای بی خانمان. سر به تعرّد و باغیگری
برداشتند و جمعی از سربازان و ساکنان انگلیسی را کشتند. از نیمه دوم قرن هفدهم، وازه توری به فردی اطلاق شد که عضو حزب سخالف
ویگ یا لهبرال یا کارگر باشد و از سال ۱۹۳۰، این کلمه رسما به صحافظه کار conservative تسدیل شد. (ویستر ــ جلد ۲ ــ صفحــه
۱۹۲۷).

گروه هواخواه سلطنت را تشکیل میدادند. بر ابر یکدیگر صف آرائی کرده و هر کدام بسنوعی مسبارزطلبی می کردند. ویگها مدافع قانون اساسی سال ۱۶۸۸ بودند و ترجیح میدادند پروتستانها بر سر کار باشند و در باطن از آزادی مذهب و حقوق مدنی طرفداری می کردند در حالیکه توریها تلاششان متوجه مقام سلطنت بود و از همین رو، مورد اعتماد مردم نبودند و بهرحال، نمایندگان هر دو حزب. در پناه قدرت مالکان و توانگران. بس تودهٔ مردم انگلیسی سیادت می کردند و هدفهای خود را پیش می بردند.

علیرغم این آشفتگی ها در دنیای سیاست، در دو جبهه، انگلستان پیشروی درخشان و قابل ستایشی داشت:
یکی در دنیای استعمار و گسترش نفوذ انگلیس در دیگر سرزمینهای جهان، و دیگری در جهان ادب و پرورش
شاعران و داستانسرایانی که قصولی زرّین و افتخار آمیز بر صفحات تاریخ ادب این قوم می افزودند.
در جبههٔ نخست، دوک مارلبورو، رهبر حزب آزادیخواه و مرد قدر تمند دوران سلطنت ملکهٔ آن، رهبری اتبحاد
اروپا را بر ضد لوئی چهاردهم امپراتور فرانسه پذیرفته بود و در نبردهائی با سپاه فرانسه، به پسیروزی رسیده
بود. استعمار بریتانیا در قارهٔ آمریکا و در کرانههای اقیانوس اطلس گسترش می یافت و بازرگانان انگلیسی در
هند، به رقابت با فرانسه و پرتغال پرداخته و مقدمات اشغال نیمقارهٔ هند را فراهم می آوردند.

در جبههٔ دوم، با اینکه فر انسه متفکر آن قدر تمندی چون ولتر داشت که مجال خودنمائی برای دیگر آن باقی نمی گذاشت، با اینحال انگلستان در پسناه دو شخصیت بزرگ، یکی سر ایساک نسیو تن در ریساضی و دیگری جانلاک در فلسفه، توانسته بود با فرانسه به رقابت برخیزد. در عرصهٔ شاعری و داستان نویسی نسیز افرادی چون جو ناتان سویفت، جوزف آدیسون و دانیل دوفو پر ور انده بود که کتابهای آنان، مانند سفر نامهٔ گالیور ''، تراژدی کاتو'' و داستان اجتماعی مال فلاندر ز''، شهرت و احترام بسیار برای انگلستان ببار آورده بود. پیدایش این هنر آفرینان موجب گشته بود که مردم به کتاب و نشریه توجه بیشتر نشان دهند و بجای مسباحث سیاسی، در محافل خود از ادب و هنر سخن بر انند. قهوه خانه های لندن، که در این دوران تعداد آن از دو هزار

۱۰ ــ پیرامون سفرناههٔ گالیور و زندگانی جوناتان سویفت، رجوع شود به جلد دوم از کتاب سیری در بزرگترین کتابهای جهان. تألیف همین نویسنده.

۱۱ - تراژهی کاتو، معزوف به تراژهی کاتوی اهل یو تیکا Cato of Urica از مشهورتین نمایشنامههای آغاز قرن هجدهم است که بوسیله جوزف ادیسون Joseph Addison شاعر و نمایشنامه نویس انگلیسی نگاشته شده است. این تر ازدی در پسنج پسرده است و به شعسر آزاد سروده شده و نخستین باری که بروی صحنه آمده سال ۱۷۱۳ میلادی بود. ماجرا در شهر یونیکا و نخستین پرده با تالار کاخ حاکم شروع میشود. میشود. موضوع بگرد و ایسین تلاشها و جانبازیهای کاتو بر ضد قیصر روم دور می زند و از آنجا که آرمان آزادیخواهی او عملی نسی شود. رجحان می دهد که به زندگانی خویش پایان بخشد. سرانجام هم جز این نیست، زیرا کاتوی آزاداندیش، خود را بسروی شمشیر خسویش میفکند و جان می سپارد. سبب اینکه جوزف ادیسون چنین نمایشنامهای را نگاشته این بوده است که در زمان او اختلاف بسین ویگها و توری ها بالا گرفته بود و هر آنگاه کاتو فریاد برمی داشر که و آزادی و نظر توری ها (محافظه کاران) مارلیورو قیصر تانی بود که آزادی را در گلو خفه ویگها، دیوک اف مارلیورو یک کاتوی تاتوی تاتوی و شته است.

۱۷ - مال فلاندوز نوشتهٔ دانیل دوفو DANIEL DEFOE: Moll Flander بسال ۱۷۷۱ نگاشته شد و داستانی است به شیوهٔ اتوبیوگرافی. قهرمان زنی است بسیار زیبا که نزدیک به دوازده سال از عمرش را به فاحشگی گذرانده، نزدیک به پستج سال شوهر داشته، قریب دوازده سال دزدی می کرده و هشت سال در شمار محکومین، عمر خویش را در زندان گذرانده است، ولی همین زن، مسألا در شمار تسوانگران درمی آید و در دوران سلطنت چارلز دوم، عمری را به شرافت و شهرت بیابان می برد. (سال فسلاندرز در مجموعهٔ سهری در بسزر گترین کتابهای جهان خواهد آمد)

گذشته بود، " محلی بود که دوستداران شعر و نثر در آن گرد می آمدند و نشریاتی را که اینگونه آثار را به چاپ می رساندند، با صدای بلند می خواندند و اظهار نظر می کردند. زنان انگلیسی از همین زمان در بافتند که باید مطالعه کنند و شعر و داستان بشناسند و برای اینکه از مردان عقب نمانند باید در فعالیتهای اجتماعی، بویژه تعلیم و تربیت، پای به میدان بنهند. زنان طبقه مرفه نیز می کوشیدند بیشتر و بهتر آداب مجلس آرائی و پذیرائی و خودنمائی را بیاموزند و برابر مردان صاحب نظر و سختگیر، به جلوه گری پردازند.

در چنین دورانی، الکساندر پوپ ظهور کرد و چون خود او، از جهاتی آماج تمسخر و تحقیر جامعهٔ خویش بود، در اینصورت شگفت آور نیست که او منظومهٔ ربایش طرّه را بسرایند و از ایس رهگذر، بیازیگران بسعضی از طبقات اجتماع را به ریشخند و کنایهگوئی بگیرد.

الکساندر پوپ، در روز ۲۱ ماه مه سال ۱۶۹۸ در شهر لندن دیده به عالم هستی گشود. پدرش، الکساندر پوپ، بازرگان با اعتباری بود که تجارت پارچه کتان می کرد و بهنگامی که الکساندر پای به عرصهٔ وجود گذاشت، از فعالیت خویش دست کشید و با تروتی که اندوخته بود به ناحیهٔ بینفیلد در ویندزور فورست رفت تا با آسایش خیال، عمر خویش را در کنار افراد خانواده بسر آرد ۲۰ الکساندر پوپ، پدر، فرزند یک کشیش وابسته بسه کلیسای انگلیس بود اما خود وی ترک آئین کرد و در شمار پیروان کاتولیک وابسته به کلیسای رم درآمد و همین امر در زندگی الکساندر جوان تأثیر داشت، بطوریکه وی از همان آغاز که خدود را شناخت، از بس اختلاف و کینه توزی بین پیروان کیشها دید، از مذهب نفرت کرد و تا پایان عمر یک مرتد باقی ماند. در آن اعصار، کاتولیک بودن در جامعهٔ انگلیس، گناه بزرگی محسوب می شد. کاتولیکها مطابق قانون محروم بودند از اینکه زمینی داشته باشند و یا تا ده مایلی حومهٔ لندن زیست کنند و اگر کسی را می یافتند که از قانون معرول معدول کرده، کیفر سنگینی برایش مقرر می داشتند. سبب اینکه الکساندر پوپ، پدر، به بینفیلد در ناحیهٔ ویندزور فورست کوج کرد همین بود و بعدها هم که الکساندر پوپ شاعر، از راه فروش کتابهای خدود سرمایهای فورست کوج کرد همین بود و بعدها هم که الکساندر پوپ شاعر، از راه فروش کتابهای خدود سرمایهای اندوخت تا ویلای زیبائی برای خود اجاره کند، این ویلا خارج از حومهٔ ده مایلی لندن بود. چون کاتولیک بود، حق نداشت وارد دانشگاه شود و یا مجاز نبود مشاغلی انتخاب کند که با مردم سروکار داشته باشد و اگر بسر او مایلیتی می بستند این مالیات دوبر ابر مردم دیگر بود.

الکساندر پوپ شاعر از یک نعمت بزرگ دیگر نیز محروم بود و آن اینکه بیمار بود و رنجور و ناقص الخلق. او از بدو تولد، قربانی سل استخوانی شده بود و از اینرو، قد او از چهار پا و شش اینچ تجاوز نکرد (حدود یک

۱۳ – رجوع شود به تاریخ ادبیات انگلیس. نالیف ویلبام آلن نیلسن WILLIAM A. NEILSON: A History of English Literature چاپ مک میلان – نیویورک – سال ۱۹۲۸ – ص ۱۹۹

۱۴ - ثروت پدر را در این زمان رقمی معادل ۱۰٫۰۰۰ لیره نوشتهاند (الکساندر پوپ، اشعار و نوشته های برگزیده - تالیف ویلبام ک. ویستات (WILLIAM K. WIMSTAT Jr. (Alexander Pope, Selected Poetry and Prose) بعدر در سال ۱۶۵۸، تصمیم گرفت که از لندن خارج شود و بگوشه ای پناه برد که دور از جنجالهای سیاسی باشد زبرا در همین سال، آسوب طلبان شهر را اشغال کرده بودند. مادر الکساندرپوپ جوان، همسر دوم الکساندرپوپ پدر بود و او نیز مانند شوهر، کاتولیک متعصب بود.

متروبیست و هشت سانتیمتر). <sup>۱۵</sup> ولی صورت ظریغی داشت و چشمان زیبا و نافذی، بطوریکه نقاشان اصرار می کردند سیمای او را نقاشی کنند و یا پیکرتراشان، نیمتنهٔ او را بسازند. با اینحال همه از پیرو جوان، آشنا و بیگانه، او را تحقیر می کردند و به باد تمسخر می گرفتند، بطوریکه خود او مکرر به دوستانش می نوشت «من الکساندر کوچک هستم که هر زنی به من می رسد، جز خنده تحویلم نمی دهد.»

اما او چیزهای دیگری داشت که موجب خنده نبود و بعکس ستایش همه را بسوی خود برمیانگیخت. او بسیار کتاب خوانده بود و بسیار می دانست. در مباحث ادبی، بویژه شعر، استاد ببود و صاحب نسظر، از همه مسهمتر استعداد حیرت انگیزی داشت به اینکه افراد مخاطب خود را تحت تأثیر قرار دهد و از اینراه، برای خود دوست بباید و آن دوستان را از راه محبت و وفاداری، برای خود نگاهدارد.

الکساندر پوپ، از آنرو که به مدرسه راهی نداشت و از بسیاری از حقوق مدنی محروم بسود، نساچار خسود آموزگار خود گشت و به اندوختن دانش زمان پر داخت. از نخستین سالهای طغولیت به گوشهٔ انزوا نشست و از قلم و کتاب جدا نگشت. کتابهای مورد توجه او، آثار یونان و روم بودند و بهمین سبب، بغراگرفتن زبانهای یونانی و لاتین پر داخت و بزودی فرانسوی و ایتالیائی را نیز به آنها افزود. همواره آرزو داشت به مسحوطهٔ اکسفورد یا کمبریج راهش دهند و چون بر آوردن این آرزو، بخاطر اینکه کیش کاتولیسم را پذیرفته بسود، امکان نداشت، راهی لندن شد و پای به محوطهٔ قهوه خانه ها نهاد. در این قهوه خانه ها می توانست افراد با نام و نشان را ببیند و با آنان همصحبت شود. در این دوران، قهوه خانهٔ ویل آن زمیعادگاههائی بود که بزرگان ادب انگلیسی در آن جمع می شدند و حتّی افراد سر شناسی چون در ایدن، ملک الشعراء، زمان، پسای بسدرون آن مسی نسهاد. الکساندر نوجوان احساس افتخار می کرد که این ناموران را با چشم خود می بیند و به مباحث آنان گسوش میدهد.

در زندگی خصوصی، تنها بود. نه همسر داشت و نه معشوقی. نوشته اند که دو بار از تسمام وجدود عاشق شد: یکبار به دختری به نام مارتا بلاونت، که شاید او تنها انسانی بود که ویرا از خویش نراند و پاسخ محبت او را داد و دیگری لیدی ماری ورتلی مونتاگو، که دورانی شاعر نازکدل را در عالم خیال به خود مشغول داشت و روزی که وی شور و عشق و بیقراری خود را با او در میان نهاد، زن زیبا و خودکام، با صدای بلند بر عشق یکجانبهٔ او خندید و او را از خود براند. پوپ پاسخ احسان مارتا بلاونت را در مجموعهٔ شعری داده زیر عنوان سیرت ژنان د تقدیم به یک بانو ۲۷ که آنرا بسال ۱۷۳۵، وقتی چهل وهفتساله بدوده، سروده و در فدوریه

۱۵ ــ الکساندر از اوان کودکی، از درد مداوم سر می نالید و تأثیر این ناراحتی در بسیاری از اشعار او منعکس است. رنجوری و درد او را مجبور می کرد که به خلوت انزوا پناه برد و برای اینکه خود را مشغول بدارد، کتاب میخواند و شعر می سرود. حاصل این گوشه گیری، عدم رشد بدن و از تناسب افتادن اندام بود، بطوریکه قوز درآورده بود و بهمین علت، بعضی از مخالفان به او لقب الکساندر گوژپشت داده بودند.

۱۶ ـ الکساندر در قهوه خانهٔ ویل Will's Coffeehouse نامورانی چون جان درایدن. ویلیام وایچرلی، درام نویس و خالق نمایشنامهٔ معروف William Congreve (1670-1720) ویلیام کنگریو William Wycherley: The Country Wife آفسریننده نـمایشنامه عشق پرای عشق Lovefor Love ارا گرانویل شاعر (1763-1690) Earl Granville و هنرپیشگان معروف زمان را می دید کـه گردهم می شبینند و دربارهٔ ادب و هنر بحث می کنند.

VY

همانسال انتشار داده و دومی را در منظومهٔ سافو<sup>۱۸</sup> که با نیش تحقیر بــر لیدی مــونتاگو تــاخته و او را همانـــند سافو، شاعرهٔ همجنس گرای دوران کهن یونان، زنپرست معرفی کرده است.

الکساندر پوپ، از سنین خردسالی شعر می سرود و این شعرهای او تقلیدی بودند از آثار شاعرانی که او به دیوانهای آنان دست می بافت. پدرش مشوق او بود و از فرزند خویش می خواست که شعر بسراید. وقتی طفل کسالی بود و برایش معلم کشیشی آورد تا دروس ابتدائی را به او بیاموزد، یا وقتی او را به دبستان کاتولیکها در گوشهٔ هایدپارک یا توایفرد ۱٬ نزدیک وینچستر ۲٬ فرستاد، هر روز در لابلای اوراق درسی او می دید که فرزند شعر سروده است و پدر این اشعار را می خواند و او را ستایش می کرد. نبوغ زودرس پوپ همراه با ستایشهای پدر سبب شد که او در ۱۲ سالگی منظومهای بسراید زیر عنوان قصیدهای بسیرامون تستهائی ۱٬ که موجب حیرت هر خواننده شود. سر انجام در ماه مه سال ۱۷۰۹، وقتی الکساندر پای به بیست و یکسالگی نهاده بود، کتابی از او منتشر شد زیر عنوان شعرهای روستائی ۲٬ که حاصل چند سال رنج او بود و این اشعار تقلیدی بودند از شعرهای ویرژیل، شاعر حماسه سرای روم.

شعرهای روستائی در یکی از مجلات ادبی زمان بنام جنگ شعر <sup>۱۲</sup> منتشر شد و جمعی منتقد با حیرت بر شاعر نوجوان نگریستند اما دیری نگذشت که نام الکساندر پوپ، بخاطر نگارش رسالهای، بر زبان ناموران عصر مانند جوزف ادیسون و سر ریچارد استیل جاری گشت و حتی این دو شخصیت بزرگ ادبی زمان، بهشاعر جوان پیشنهاد کردند که از آنپس آثارش را برای درج در مجلهٔ وزین ادبی تماشاگر <sup>۲۲</sup> که با سر دبسیری ادیسون و همکاری استیل انتشار میبافت، بفرستند. این رساله عنوانش رسالهای بر انتقاد<sup>۲۵</sup> بود و شیوهای بود تقلید از آثار هوراس شاعر بزرگ روم. این منظومه حاصل دو سال زحمت سراینده بود و الکساندر جوان، در طول مدت کوتاه عمر خویش، آنچه در زمینهٔ مسائل ادبی، شامل شعر و نش، شنیده یا خوانده بوده، بصورت شعر در

از خود نراند. علاوه بر مجموعهٔ اشعار زیر عنوان سیرت زنان، تقدیم به یک بانو The Characters of Women, to a Lady، الکسانسدر اشده کری نظیر به بانو م ب ب بخاطر روز تو لدش To Mrs. M. B. on her Birthday و مکتوبی به میس بلاونت An Epistle to نظیر به بانو م ب بخاطر روز تو لدش Miss Blount With the Works of Voiture سرود. آنگونه که در زندگانی نامعهای پوپ نوشته اند، شاعر بهنگام مرگ تسفریبا همهٔ هستی خود را به وی بخشید.

۱۸ ــ لیدی ماری ورتلی مونتاگو Lady Mary Wortley Montague محبت شاعر را به چیزی نشمرد. شاید یک دلیلش این بود که ویلیام کونگریو نیز به وی توجه داشت و در این عرصهٔ رقابت. از درام نویس انگلیسی شکست خورد. منظومهٔ سافو Sappho را بمنظور تحقیر این زن سروده است.

<sup>19 -</sup> Twiford

<sup>20 -</sup> Winchester

<sup>21 -</sup> Ode on Solitude (1708)

<sup>22 -</sup> The Pastorals (May 1709)

<sup>23 -</sup> Tonson's Poetical Miscellanies

<sup>24 -</sup> The Speciator.

این رساله آورده بود. وی در رسالهای بر انتقاد، طرز صحیح و بیطرفانهٔ انتقاد را مطرح می کرد و جامعهای را مجسم می ساخت که جمعی منتقد، بدون داشتن دانش کافی، بیکدیگر می تاختند و اغراض شخصی را بجای داوری راستین و بیطرفانه، در نظریات خویش دخالت می دادند. جسوزف ادیسون و ریسچارد استیل هر دو به به طرفداری از پوپ برخاستند و مقالاتی در ستایش رسالهٔ او نگاشتند. بعداً به او اجازه دادند در جمع سنای کوچک<sup>77</sup> که محفلی مرکب از گروهی از روشنگران آزادیخواه بود شرکت جسوید و بسا نسمایندگان ویگ همصحبت و معاشر شود. این مجلس سنای کوچک در قهوه خانهٔ جدیدالتأسیس بوتون تشکیل می شد و به به مین سبب، الکساندر پوپ، تقریباً از سال ۱۷۱۲، در شمار طرفداران حزب ویگ در آمد.

اما اهمیت حمایت ادیسون و استیل بیش از اینها بود. شاعر جوان تشویق شده بود که کار تازه و بسیسابسقه عرضه کند و شالودهٔ بنای شهرت و موفقیت خود را بریزد. در ویندزور فورست، ضمن دیدار با افر اد با نام و نشان، با مردی آشنا شد بنام جان کاریل، که از نجباه بود و به شاعر جوان با دیده تصسین و احترام می نگریست ۲۰ کاریل توجه الکساندر پوپ را به ماجراثی بر انگیخت، ماجراثی که بظاهر حقیر و مسخره بود اما به باطن بزرگ و رسوائی انگیز. کاریل حکایت کرد که بین دو خانوادهٔ بزرگ کاتولیک، بر سر چند تار مو، نفاق و دو دستگی بزرگی براه افتاد و کار نزدیک است به کشت و کشتار بکشد. لرد پیتر، نجیبزادهٔ عاشق پیشهٔ خاندان پیتر، بخاطر عشقی که به میس آرابلا فرمور، ماهروی سر شناس خاندان فرمور داشته، پنهانی، شاید در آن هنگام که میس فرمور در خواب بوده، جعدی از گیسوان او را با مقراض بریده و نزد خود نگاهداشته است. یک چنین توهین و تجاوزی برای خاندان فرمور غیر قابل تحمل بوده و از اینرو جدال سختی بین دو خانواده شروع شده است.

جان کاریل به الکساندر پوپ پیشنهاد کرد که منظومه ای بسر اید و از طریق سخنان دلنشین و پندآموز خود، کاری کند که صلح و آشتی بین دو خانواده برقرار گردد. الکساندر پوپ این پیشنهاد را پذیرفت و شروع به کار کرد و حاصل تفکر او، منظومه ای است که یکی از آثار بزرگ کلاسیک ادب انگلستان است.



الکساندر پوپ سرودن منظومهٔ ربایش طرّه را در نیمه سال ۱۷۱۱ آغاز کرد و بگفتهٔ خودش، طرح اولیه را در مدت دو هفته ریخت و ابیاتی از آن را آماده کرد، اما شعر را در اختیار کسی نگذاشت. در بهار سال ۱۷۱۲، این منظومه را در دو بند، با ۳۳۴ بیت به آخر برد و برای مدیر مجلهٔ جنگ شعر ۲۰ فرستاد. نوشته اند میس آرابیلا فرمور ۲۰، دختر خوبروئی که با از دست دادن چند تار گیسوانش به لرد پیتر، آن حادثهٔ پسر سر و صدا را آفریده

<sup>26 -</sup> The Little Senate.

<sup>27 -</sup> Button's Coffeehouse.

۲۸ ــ جان کاریل John Carryll بعد ها در شمار یاران نزدیک پوپ در آمد و تا پایان زندگی او را رها نکرد.

<sup>29 -</sup> Miscellaneous Poems, edited by Bernard Lintott (1712)

<sup>30 -</sup> Miss Arabella Fermor, daughter of Henry Fermor of Oxfordshire.

بود. از خواندن آن چکامهٔ شیوا و خیال انگیز خوشنود شد اما دیری نگذشت که بر شاعر خشم گرفت و آنیخنان رسوائی براه انداخت که دامنهٔ خصومت و جدال بین دو خانوادهٔ فرمور و پیتر گسترده تر گردید. از سوئی افراد دیگری که در این داستان منظوم نقش داشتند، سر به خروش و فریاد برداشتند و کینه او را بدل گرفتند. حتی یکتن از آنان بنام سر جرج براون آگ که پوپ سیمای او را در نقش سر پلوم آگمصور کرده بود، چنان بر آشفت که سوگند خورد خون پوپ را بر زمین ریزد. این شور و هیجان و غوغا از آنزمان آغاز شد که الکساندر پوپ در متن شعر تغییراتی بوجود آورد، بدینتر تیب که منظومه را از دو بند و ۳۳۴ بیت، به پنج بند و ۷۹۴ بیت افزایش داد و چنانکه مرسوم زمان بود، ماجرای سادهٔ ربودن طرهٔ دختری را بیا افسانه های اساطیری بهم آمیخت و حماسه ای بوجود آورد که طنین آوای آن در سراسر انگلستان پیچید.

منظومهٔ ربایش طرّه نوعی حماسه طنزی است که همهٔ نقش آفرینان آن، آماج تحقیر و تمسخر و کنایه اند، حتی ملکه نیز از نیش قلم او در امان نمانده است. بلیندا<sup>۳۲</sup>، بازیگر اول زن، که جعد او ربوده مسیشود، مسیس آرابـلا فرمور، دختر هنری فرمور، ثر وتمند مقیم کنت است که کاخی در ناحیهٔ اکسفورد شایر و خیانهٔ میجللی در لندن دارند. میس آرابلای زیبا که شهرت زیبائی او زبانزد همه بود. سر انجام در سال ۱۷۱۴ زناشوئی کرد و از آنجا که به هنر و ادب دلبستگی داشت. کاخ خویش را مرکز تنجمع شاعران و نبویسندگان و هنر آفرینان ساخست. ظاهراً عمر او دیری نیائید و در سال ۱۷۳۷، در سنینی که هنوز جوان بود. چشم بر زندگی فرو بست. بازیگر دیگر این داستان، ربرت، هفتمین لرد از خاندان پیتر مقیم اسکس است که تسوجهش بسوی آرابسلا معطوف می شود و چون از سوی او محبتی نمی بیند. جعدی از گیسوانش را می رباید و بیدنبال آن رسوانسی بزرگی براه میاندازد. لرد پیتر، ظاهراً پس از دورانی ناامیدی، بادختری بـنام کـاترین وارمـزلی " زنـاشوثي، می کند و زندگی دلخواهی را بنیاد می نهد اما ناگهان دچار بیماری آبله می شود و در جوانی، در سال ۱۷۱۳، عالم هستي را بدرود مي گويد. الكساندر يوپ كه شاهد اين مرگ غمانگيز و نابهنگام بوده. در آغاز بندينجم از این منظومه، از وی یاد می کند. خاندان پیتر ظاهراً در ناحیه اسکس چنان ارج و منزلتی داشتند که شاعر نامور دیگر انگلیسی، ادموند اسینسر، در منظومهای زیر عنوان **سرود مبارکباد<sup>۲۵</sup>،** از ازدواج وی یاد میکند. در منظومهٔ ریایش طرّه، چنانکه شیوهٔ حماسه سرائی روزگار کهن در یونان و روم است، صور، یا الهمه گسان اساطیری شعر و هنر که تعدادشان به نه میرسد. نقش مؤثر دارند<sup>۳۶</sup> زیرا اگر این الههگان نسبودند. شاعر قادر نبود شعر بسراید یا پیکر تراش نمی توانست پیکره ای را خلق کند. الههٔ الهام بخش الکسانــدر پــوپ، دوست او

<sup>31 -</sup> Sir George Browne

<sup>32 -</sup> Sir Plume

<sup>33 -</sup> Belinda

<sup>34 -</sup> Catherine Warmsley

<sup>35 -</sup> EDMUND SPENSER: Prothalamion

۳۶ ـ موز Muse در اساطیر بونان باستان. یکی از نه الههگان شعر و هنر و یکی از ارباب انواع طبقات پائین ایزدان هستند که معمولا تصاویر آنان بصورت نه دوشیزهٔ زیبا و محجوب نشان داده می شوند و اینان دختر ان زئوس، ربالارباب هستند که هر یک مظهر یک رشته از ادب و هنر شناخته شده اند از قبیل تاریخ، شعر غنائی، کمدی و چکامه های روستائی، تر ازدی، موسیقی و رقص، اشعار حماسی، اشعار شهو انی، اختر شناسی و نفعات مذهبی. نقش موزها در ادبیات کلاسیک بسیار ارزنده و مهم است. (برای آگاهی بیشتر رجوع کنید به حماسه او دیسه سرودهٔ هومر در جلد ۳ سیری فر بزرگترین کتابهای جهان)

جان کاریل است که ماجرای ربودن طرهٔ میس آرابلا را برای وی حکایت کرد و او را واداشت تا این منظومه ساتیریک را بسراید. دوستی پوپ با کاریل تا پایان زندگی کاریل که در سال ۱۷۳۶ اتفاق افتاد ادامه بیافت و نامههای متبادله بین آندو، از مراسلات ارزشمند قرن هفدهم است. بازیگر دیگر این داستان، سر پلوم است که نام راستین او سر جرجبراون بوده و وی با آرابلا نسبتی داشته است. وی و همسرش لیدی براون، که در این منظومه با نام تالستریس آیفاگر نقش بوده، کاریکاتورهای جالب این نمایشنامه اند. خشم و نفرت سر جرج براون پس از خواندن این حماسه طنزی بحدی بوده که میخواسته دست خود را با خون شاعر بیالاید. در داستان قهرمانی مطایبه آمیز ربایش طره، همانگونه که ذکر آن رفت، سنت قدیم حماسه سرائی رعایت شده است و یکی از اصول این سنت، شرکت دادن ایزدان است، چنانکه در دو حماسهٔ ایسلیاد و اودیسه، بازیگران اصلی خدایان هستند نه سلحشورانی چون آخیلس و هکتور و منه لائوس یا یبولیسیس. اینان مدام در زندگی انسانها دخالت میکنند و مهر و دوستی یا کینه و دشمنی خود را بصورتهای گوناگون، در اعمال قهرمانان، بنسته ظهور می رسانند.

در این منظومه، پوپ پای ارواح و اجته را بهمیان کشیده است و این امر دلیلی داشته است: نخست اینکه مردم قرن شانزده و هفده انگلستان، چنین اعتقادی را داشتند که با هر فرد انسان، نگهبانی هست بصورت روح، که این روح متعلق به یکی از باران و نزدیکان او بوده و اینک که او حیات را آغاز نهاده است، تا پایان عمر از او مواظبت خواهد کرد. دوم اینکه شاعر از این طریق، شیوهٔ قدمای بسونان را در کسار حماسه سرائی دنبال کرده و از این گذرگاه فرصت یافته است که تعبیراتی نظیر «نگهبان آسمانی»، «اسواران نورانی» بیافریند و در حماسهٔ خود بکار برد. سوم اینکه استادانی چون ویلیام شکسپیر و جان میلتن در آثار منظوم خود، از این ارواح و اجنه و ملائک و فرشتگان استفاده کرده انسد و بسرای مثال در نسمایشنامهٔ طسوفان، شکسپیر «آری یل» را بکار گرفته که میتوان ملک ترجمه کرد و یا میلتن در منظومهٔ فردوس از دست رفته، یادآور جمعی از فرشتگان محبوب و مطرود است.

در منظومهٔ ربایش طرّه، رمز و استهاره مکرر بکار رفته است. برای مثال در رزمنامهٔ ایلیاد، سپاه یونان مرکب از رزم آوران آتنی و اسپارت و دیگر اقوام آن سر زمین، برابر دلیران تروی صف آرائی میکنند و دلاوران آنها بهزور آزمائی و نبرد تن به تن می پردازند. الکساندر پوپ در این منظومه، میز قماری را مصور کرده است که سه تن پشت آن نشسته اند و به بازی اومبر ۲۸ که متداول آنزمان بود مشغولند. در اینجا، میز صحنهٔ جدال است و کارتهای بازی فرماندهان و سربازان. در این نبرد، آنکه استادانه تر بازی میکند، بلیندا، دختر زیبا روی است و نحوهٔ بازی او بگونه ای که شاعر توصیف کرده، نشان می دهد که پوپ در این بازی، استاد مسلم بوده است. در این داستان منظوم، مسائل اخلاقی و اجتماعی نیز مطرح شده است و برای مثال آنجا که کلاریسا۳۰، یکی از

<sup>37 -</sup> Thalestris

۳۸ ــ بازی اومبر Omber نوعی بازی با ورق است که در اصل از اسپانیا آمده و بازیکنان که سه تن هستند با چهل ورق به بازی می نشینند. در قرن هفدهم این بازی در بین اشراف رواج داشته و کسی که این بازی را استادانه میدانسته. مورد احترام بوده است.

نقش آفرینان زن داستان، لب به سخن می گشاید و خطابه ای ایر ادمی کند که ۲۶ بیت است. پیامی از دیسن و اخلاق می دهد که آنروز بین پیروان کیش کاتولیسم انگلیس متداول بسوده است. در مسوارد دیگر هم پسوپ، صحنه هائی از زندگی و تفکر ات مردم قرن شانزدهم و آغاز قرن هفدهم آنگوساکسن را مسر تسم مسی سازد و خواننده پژوهشگر و نکته سنج متوجه می شود که در بسیاری موارد، شاعر لحن تحقیر و تسمسخر را داشته است. با اینحال، بگونه ای که میس مارتا بلاونت، دختری که به شاعر عشق می ورزیده و همهٔ عمر در کنار او باقی مانده است، حکایت می کند، پوپ بهنگام سرودن شعر، اغلب می گریسته و احساس غم و درد می کرده است. شاید بهمین سبب است که داستان منظوم ربایش طرّه، هر چند بنظاهر یک حماسهٔ طنزی و مطایبه آمیز است. اما سراسر مشحون از احساس و زیبائی است.

# موضوع ربایش طرّه بطور اختصار چنین است:

«بهنگام نیمروز، وقتی آفتاب جهانتاب، دلباختگان آرمیده و سگان دامن پروریده را از خواب ناز بیدار می کند و آنانر ا خرامان از تخت پائین می کشاند، بلیندای خوبروی و ناز پرورده، هنوز در بستر بود و در جهان دلپذیر رؤیا سیر می کرد. او خواب می دید. خوابی روحنواز و جان پرور، که سراپای وجود عشق انگیزش را غرق در شادی می ساخت. او خواب می دید که «آری یل" » ملک آسمانی در گوشش نواهای دلپذیر زمزمه می کند، به او مسی گسوید که او زیباترین زن روی زمین است و از آنرو که چشمان هوسبار و کام طلب مردان همه جا او را تعقیب می کند، ناگزیر او همه جا و در همه هنگام از وی نگاهداری خواهد کرد تا مبادا از سوی بدخواهی به او گزند برسد ــ و در عین حال به او هشدار می دهد که خطری در کمین اوست و بید سخت مواظب باشد مبادا از سوی حسودان و حسرت پیشه گان رنجی بر وی وارد آید. باید سخت مواظب باشد مبادا از سوی حسودان و حسرت پیشه گان رنجی بر وی وارد آید. دامن پرورده، که نام «شاک" » بر خود داشت، از کف رفت و بسراغ ارباب خواب آلود رفت و با زبان خود شروع به نوازش او کرد. بلیندا چشم از خواب گشود و با لبخندی امیدبخش از تغت پائین خزید. در این هنگام چشم او به نامه ای افتاد. با شوق و کنجکاوی آنرا گشود و در یکدم همه چیز را از یاد ببرد ــ بلیندا فراموش کرد که آری یل چه به او گفته بود و چگونه به وی یکدم همه چیز را از یاد ببرد ــ بلیندا فراموش کرد که آری یل چه به او گفته بود و چگونه به وی

بتی، پرستار و خدمتکار او آماده بود که بلیندای زیبا را آرایش دهد. آینده با تمام شکوه و زیبائی بر ابرش جلوه گر بود و او در همان هنگام که سیمای دلنواز خود را در آئینه می دید. خوشنود بود از اینکه شب هنگام، در معیّت جمعی از خواستاران و ستایشگران در کشتی خواهد نشست و بروی رودخانهٔ تیمز بهگردش و تفرج خواهد پرداخت.

<sup>.</sup> ۳ - آری پل Ariel در اسطوره های یونان باستان، روح هوا یا آب است و در این منظومه، پاکنهاد است و درستکردار، در حالیکه در نمایشنامه طوفان اثر شکسیر، روح پلیدی است که مدکار پروسیرو. بازیگر نمایشنامه می شود.

بزودی سفر شامگاهی آغاز شد و باران، مست بادهٔ عشق و انگور، گردشی خیالانگیز آغاز نهادند. همه بلیندای خوبروی را تحسین می کردند اما نگاه لرد پیتر، جذبه و شیفتگی بیشتری در برداشت. او چشم از بلیندا بر نمی داشت و گاه و بیگاه، با شور و هیجان بر موج گیسوان آراستهٔ او می نگریست که در بر ابر نسیم بازی می کرد. چقدر آرزو داشت که تاری از آن تارها عطر آمیز و جعدی از آن جعدهای مواج داشته باشد، اما چگونه؟ آیا دختر خوبروی به چنین آرزوی سرکش او پاسخ مثبت می داد؟ هرگز. پس ناچار باید تمهیدی بیندیشد و پنهانی باین گنجنهٔ عشق انگیز دست باید.

لرد پیتر بعدامان ربالنوع عشق آویخت. قربانگاهی برای او ساخت و همهٔ یادها و یادبودهای دیگر معشوقگان را برابر آن افکند، آنگاه زانو زد و از او تمنا کرد تا ایس آرزویش را بر آورد. طرّه دلدار را بعدستش دهد تا بر آن عبادتگاه بنهد و هر صبح و شام، آنرا پرستش کند. و اما بر عرشه کشتی، آری پل همه جا و همه دم مواظب بلیندای آشوبگر بود. یک روح را مأمور کرده بود تا از گوهرهای او پاسداری کند، روح دیگری بادزن ظریف دستش را از مقابل چشم دور ندارد و روح سوم مواظب گیسوان او باشد. آری پل هر بیار که بسر نگاه هوسبار مسردان می نگریست، بر تعداد پاسداران می افرود. یک روح مراقب لباس او شده بسود و یک روح مواظب لبان او و یک روح مواظب عصمت او. بههمهٔ این ارواح نگهبان سپرده بود که اگر در کار خویش قصور ورزند و زبانی بر بلیندای ماهر و وارد آید، آنان را بسختی کیفر خواهدداد. کار خویش قصور مرزند و زبانی بر بلیندای ماهر و وارد آید، آنان را بسختی کیفر خواهدداد. مسافران از کشتی بدر آمدند و پای بعدرون یکی از قصوری نهادند که آمادهٔ پذیرائی از آنان شده بود. در آنجا همه چیز آمادهٔ ورود میهمانان بود اما بلیندا در یکدم هوس کرد که بر پشت میز بازی بنشیند و با دو تن از خواستگاران خود، بازی اومبر بکند. بنا بر میل او، لرد پستر یکی از در حریف بود.

آری یل بلافاصله دست بکار شد و ارواح دیگری را مأمور کردت ا مواظب بلیندا باشند، از کارتهای او مراقبت کنند و بهاو یاری کنند تا برندهٔ بازی شود.

وقتی فنجانهای قهوه که رایحهٔ دلپذیری از آنها بر میخاست، بسرابر میهمانها آورده شد، لرد پیتر که قبلا خود را آماده ساخته بود، در یکدم که دختر زیبا سر خود را بروی فنجان خم کردتا مشامش را با بوی نوازش بخش قهوه انباشته کند، بیاری مقراضی که بوسیله کلاریسا باو داده شده بود جعدی از گیسوان او را برید. در آن دم، روحی که مامور زلفان عطر آگین بلیندا بود، سعی بسیار کرد که دختر را از خطوی که ویرا تهدید می کرد آگاه سازد، اما بانوی او متوجه نشد و لرد به آرزوش رسید.

اما اینکار با شیون بلیندا توام بود. دختر زیبا از وحشت فریادی کشید و لرد پسیتر که از شادی سر از پای نمی شناخت، خروش برداشت و پولاد افزاری را ستایش کرد که در یکدم، چنان ماهرانه، تارهای گیسو را بریده است. پیتر، فلز مقراض را با پسولاد شمشیرهای رزم آوران یونانی مقایسه کرد و پیروزی خود را از پیروزی اسپارتها بر تروآبرتر و بالاتر شمرد. اما در

مقابل بلیندا میخروشید و ناله سر میداد. گوئی هکتور بود که در دشت تروی، در بر ابر حریفی چون آخیلس بر خاک افتاده بود. آرییل که وضع را چنین دید، گریه را سر داد و از آن تـالار گریخت.

بر این صحنهٔ رسوائی انگیز، همه کسانی که در آنجا حضور داشتند می نگریستند. اما یکتن دیگر نیز ناظر بر آن ماجرا بود که بهجشم مردم دیده نمی شد. او امیریل"جن مالیخو لیا برانگیز بود که کاری جز ایجاد جنون بین نژاد بنیآدم نداشت. همینکه وضع را آشفته و بر هم دید، فـرصت را برای یکه تازی مغتنم شمرد. بیدرنگ بهژرفای زمین رفت تا بـهمـغاک هراسناک اسیلین " رسید. اسیلین، ملکهٔ کج خلقی و تندخونی بود و عفریتی بود که جز شر و آشوب نمی آفرید. امبریل از او خواست تا ویرا باری دهد در اینزمان که فرصت پراکندگی تخم نفاق و دو روثی و غم و خشم و پریشانی هست، دست بهفعالیت زند و بین ساکنان آن وادی، مصببت و رنج فسرو بارد. عفریتهٔ بد نهاد بدو دو مشک داد، یکی مملو از شیون و فریاد و ناسز ۱، و دیگری انباشته از اشک و غم و محنت. امبریل ره آورد سفر را بدوش گرفت و بیدرنگ بعدنیای آدمیان باز آمد. وقتی او بهجهان بلیندا یای نهاد، دختر زیبا را آرام دید، اما آرامشی که در آن غم نهفته بسود. نخست دهان مشک اول را گشود و همینکه محتوی را بر سر او خیالی کیرد. نیاگهان پیربروی غمگین، چون دیوانگان، فریاد و فغان سر داد و شر ار خشم و نفرت خود را بسر سر همه بــاریدن گرفت. تالستریس، بار دیرین بلیندا پای بهمیان نبهاد و چون او نیز از هوای مشک استنشاق کرده بود، بجای اینکه دختر خروشان را آرامش دهد، خشم او را بیشتر از اینرو دامن زد که به او بفهماند که اکنونکه تارهای گیسوی او نزد لردیبتر است. در حقیقت شرف و اعتبار او نزد دشمن است و این عمل ربایش طرّه، چون تجاوزی بوده است که به عنف به شرف و حیثیت و اعتبار او شده است.

بلیندا بهیچگونه آرام نمی گرفت و تالستریس که وضع را چنین دید، بسوی بسرادر خسویش، سرپلوم رفت و از وی خواست تا نزد لرد پیتر رفته و بهر تمهیدی که می داند، جعد او را باز ستاند. سر پلوم خود از کسانی بود که از هر حادثهٔ کوچک، ماجرای بزرگی می ساخت. در دم بسراغ لرد غاصب رفت اما لرد از دادن حلقهٔ گیسو امتناع ورزید.

چون خبر بهبلیندا رسید، امپریل که شاهد صحنه بود وقت را از دست نداد و در همانجا محتوی مشک دوم را بر سر دختر سرگشته خالی کرد. غم و ماتم و اشک و انسدوه، چسون پشهگان مهاجمی بر تن و روان او فرود آمدند. ناگهان دختر اشک و زاری را سر داد و جهان را با ناله و ماتم خود پر ساخت. در حین اشکباری با خود می اندیشید که این چه خطائی بود که مرتکب شد اینکه با جمعی جوانان کام طلب و عشر تجویای بیرون نهد و خویشتن را ایسنگونه رایگان

<sup>42 -</sup> Umbriel, the melancholy gnome.

<sup>43 -</sup> Spleen, the queen of all bad tempers.

در اختیار آنان گذارد. در ایندم بیاد آری پل افتاد و خوابی که دیده بود، اما دیگر دیسر بسود و سرشک افشانی بر گذشته بیهوده بود. در میان جمع آشنایان دو خاندان، دختری بود روشنگر و آزاد اندیش بنام کلاریسا. کلاریسا که وضع را چنین دید و از مساجرا وقسوف یسافت، زبسان به بشماتت بلیندا گشود. زنان را عموماً خودخواه و خویشتن پرست نامید و مردان را جاهل و نابخرد، که اینگونه سر تعظیم و مجامله در بر ابر زن فرود می آورند و برای اندک محبتی، گداشی عشق می کنند. کلاریسا از مکر زنان سخن گفت و آنگاه از فریب مردان سخین به میان آورد و سر انجام همه را به باد استهزاه گرفت که بر سر مسائلی چنان خرد، جدالی چنان کلان بسراه می اندازند.

اماً در آین میان تالستریس دست بردار نبود و یکتنه بر آن شد که با دشمنان بلیندا به مسبارزه برخیزد. در دیدار بعدی، باز هم صحنهٔ رزم براه افتاد و حریفان از هر سوی بیکدیگر تاختند و در آندم همه دلاورانه می جنگیدند، آنگونه که نبرد تروی در برابر آن بازیچهای بود. در ایسن جدال بظاهر مضحک، همه شرکت داشتند، حتی ارواح پاسدار بلیندا هم شرکت جسته بودند و امبریل سخت از این کشمکش خوشنود بود، زیرا در حقیقت این او بود که با افشاندن گرد نقاق، آتش عناد و کینه توزی را دامن زده بود.

در کشاکش رزم، فکری به مخیله، بلیندا خطور کرد. او باید بهر شیوه ای هست لرد پیتر را از پای در افکند. در یکدم بسراغ قوطی انفیه می رود و مقداری گرد را با انگشتان خود ببرداشته و بصورت لرد پیتر می باشد. لرد فی الفور به عطسه می افتد و با عطسه او، وقسفه ای در جنگ بوجود می آید. بلیندا باز هم به حملات خود ادامه می دهد و اینبار یکی از سنجاقهای گیسوان خود را بر می دارد و لرد را تهدید می کند که اگر حلقه گیسوی او را پس ندهد، سنجاق را بجای دشنه بکار خواهد برد. اشر افزادهٔ سارق، که دست به سرقت چنان گنجینهٔ رسوائی انگیزی زده است، دیگر طاقت نمی آورد و خود را بر پای دلدار می افکند. از او می خواهد که از گناهش در گذرد اما خشم سردار فاتح را پایانی نیست. بلیندا، همچون اتسللو، ببر سرخشم است و یکدم آرام ندارد. سر انجام، نجیبزادهٔ غاصب آماده می شود حلقه را باز گرداند اما از آن تارهای عطر آگین خبری نیست. هیچکس نمی داند کجاست. همه به تفکر می نشینند که چه بسر سر طرق آمده. جمعی معتقد می شوند که تارها بسوی ماه صعود کرده است و به آنجا رفته است که نگاه دلدادگان آنجاست و خاطره های عاشقان آنجا اما موز، الهه شعر و هنر، حلقه گیسو را می بیند دوخته اند می بندارند ستارهٔ زهره است، اما هر گز کسی ستارهٔ زهره را چنان تابنده و فرزنده دوخته اند می بندارند ستارهٔ زهره است، اما هر گز کسی ستارهٔ زهره را چنان تابنده و فرزنده دوخته اند می بندارند ستارهٔ زهره است. مردم که بسر آن اختر تابان دیسده دوخته اند می بندارند ستارهٔ زهره است، اما هر گز کسی ستارهٔ زهره را چنان تابنده و فرزنده است.

الکساندر پوپ، سرایندهٔ منظومهٔ ریایش طرّه، بلیندا را پندی آرامش بخش میدهد که اگر او جعد دلربای خویش را به عنف از دست داده، در عوض در آنزمان که او دیده بر حیات فرو می بندد. نسلها آن کوکب رخشان را خواهند نگریست که یادگار پر ارزش اوست و نام او همراه با آن ستاره. جاودان خواهند ماند.

### \* \* \*

الکساندر پوپ، منظومهٔ ریایش طره را در بهار سال ۱۷۱۴ کامل کرد و این همان دورانی بیود که شاعر انگلیسی از ویندزور فورست راهی لندن می شد تا در باشگاه «اسکریب لروس" » به دیگر دوستان ادبیب و دانشمند خود بیپوندد. این باشگاه در خانهٔ مجلّل دکتر آربوت نات" ، پزشک مخصوص علیا حضرت ملکه آن، در کنزینگتون پالاس تشکیل می شد و اعضاء آن عموماً عضو حزب توری بودند، یعنی محافظه کاران و سلطنت طلبان. الکساندر پوپ در میان اعضاء از همه جوانتر بود. او فقط ۲۶ سال داشت و دیگر اعضاء آن نامورانی بودند مانند جو ناتان سویفت، داستانسرای ظنز نویس، جان گی، شاعر و ادبیب، هنری بولینگ بروک " ، سیاستمدار و متفکر، توماس پارنل" ، شاعر طنز نویس، ربرت هارلی با عنوان افتخار آمیز «ارل اف اسکس" » که شغلش وزیر خزانه داری بود و جمعی دیگر که با همکاری هم نشریه خیاطرات میار تینوس اسکریب لروس" را می نوشتند. عنوان باشگاه و حتی عنوان نشریه، یک اصطلاح ساختگی بود و چیزی بود اسکریب لروس" را می نوشتند. عنوان باشگاه و حتی عنوان نشریه، یک اصطلاح ساختگی بود و چیزی بود شبیه به «باشگاه قلم زنان کم مایه و پر کار » و هدفی که اینان داشتند این بود که نگذار نید هر تهی میایه فریبکاری از راه قلم مردم را بفریبد و دکانی برای کسب پول و شهرت باز کند. در عین حال نشریه، متضمن قریبکاری از راه قلم مردم را بفریبد و دکانی برای کسب پول و شهرت باز کند. در عین حال نشریه، متضمن آرمانهای حزب محافظه کاران بود.

الکساندر پوپ در همین دوران که فاصلهٔ ده مایلی ویندزور فورست تا لندن را طی می کرد، ریایش طره را در پنج بند و ۷۹۴ بیت به آخر برد. هر چند قهرمان زن داستان، خانم آربلا فرمور، که در ایس دوران ازدواج کرده بود، پیشاپیش از موضوع منظومه آگاهی داشت و داستان آن را در دو بند در نشریهٔ جنگ شعر خوانده بود، با اینحال شاعر انگلیسی وظیفهٔ خود دید که نسخه ای از داستان منظوم را با دستنبشتهٔ خود برای وی بفرستد. باین منظور در ۲۷ ماه مارس سال ۱۷۱۴، مکتوبی باین مضمون برای بانوی مزبور نگاشت و همراه نسخه ای از شعر برای او فرستاد:

بهبانو أرابلا فرمور

مادام.

این انکاری است بیهوده اگر ادعا کنم که من برای این منظومه ارزشی قائل نیستم، زیسرا آنسرا به شما اهداء کرده ام. در عین حال، میخواهم شما گواه من باشید که هدف مین از سرودن ایس شعر، بر انگیختن توجه چند بانوی جوان هوشمند و شوخ طبع است باین نکته که نـه تـنها بسر

- 44 Scriblerus Club
- 45 Dr. John Arbuthnot, the Queen's Physician.
- 46 Henry Bollingbrook
- 47 Thomas Parnell
- 48 Robert Harley, Earl of Essex.
- 49 The Memoirs of Martinus Scriblerus.

نابخر دیهای جزئی ناشی از بیدقتی همجنسان خود بخندند بلکه بر رفتار خوش نیز خنده زنند. از آنجا که قرار بود این بیام یا آوای رمیز بگوش شما بیرسد، طنین آن سر اسر جهان را فسر ا گرفت. یک نسخهٔ ناتمام آن در اختیار ناشری قرار گرفت و اینک رضای خاطر مهرآگین شما موجب خوشنودی خاطر منست اگر اجازه دهید که نسخهٔ اصلاح شده را بجای آن منتشر کنم و این تغییر و تکمیل ضروری بود زیرا بدون رعایت «فن شعر<sup>۵۰</sup>» این منظومه ناقص می نمود. «فن شعر»، بانوی من، در اینمورد اصطلاحی است که بوسیله منتقدان معمول شده و آن عبارت از بکار گیری نقش ایزدان، فرشنگان و اهر بمنان در منظومه است. مانند اینست که سخنسر ایان باستان، از یک نظر، همانند بانوان امروزی بودهانید. بدینمعنی که میاجرا، ولو بسیار حقیر و پیش یا افتاده، می باید عظیم و خطیر جلوه کند. این بهره وری از فن شعر را من بر بنیاد تیازه و شگفتآوری نهادم و آن اینکه عقاید مذهبی **فرقهٔ رزی کروشن <sup>۵۱</sup> ر**ا در مورد روح بکار بستم. من میدانم که استعمال واژه های مشکل نزد بانوئی مانند شما عمل نامطبوعی است اما برای یک شاعر ضروری است کاری کند که اثرش قابل فهم باشد بویژه برای بانوان، و من از شما خواهش میکنم که اجازه فرمائید این چند اصطلاح سخت را برای شما توضیح دهم. فرقهٔ رزی کروشن مرکب از افرادی است که من باید آنانرا به شما میعرفی کینم. بسهترین تفسیری که پیرامون این گروه مذهبی نگاشته شده، در کتابی است فرانسوی زیر عنوان کنت **گابالی <sup>۵۲</sup>، که هم از نظر عنوان و هم از نظر حجم مانند یک رمیان است و از اینر و می تسوانم** بگویم که جمعی از جنس لطیف، اشتباهاً بتصور اینکه داستان است. آنرا خوانده اند. بر منوال اعتقاد پیروان این فرقهٔ چهار عناصری که در میان ارواح سکنی دارند، عبارتند از سیلفها<sup>۸۳</sup> گنومها<sup>۵۲</sup>، نیمفها<sup>۵۵</sup> و سالاماندرها<sup>۵۴</sup>.

۵۰ در این نامه، برای قن شعر که مؤلف این کتاب انتخاب کرده، وازه machincery بکار رفته که در صنایع شعری چنین معنی می دهد دعوامل فوق طبیعی که در شعر حماسی یا درام کلاسیک بکار می رفته و به یاری آن، توطئهٔ داستان یا پایان داستان تنظیم می شده است. بهترین نعونهٔ شعری که در آن فن machinery یا ابزارهای ویژهٔ شعری یا داستانی بکار رفته، حماسهٔ جاودانی ایلیاد سرودهٔ هومر است. (برای آگاهی بیشتر رجوع شود به قرهنگ و بستر حالد یکم حاصفحه ۱۹۸۰)

۵۳ \_ سیلف Sylph در اساطیر کهن، روحی است که در هوا یا بر هوا زیست میکند و میتواند مذکر یا مؤنث باشد اما معمولا بصورت دختر زیبا و ظریف و سبکالی مصوّر میشود.

۵۲ \_ گنوم gnome جن زشتروی کوتاه قامتی است که در اسطورها نقش مخالف سیلف را بهعهده میگیرد.

۵۵ ــ نهمف nymph در اساطیر رم و یونان باستان. پری دریائی است و جزو ایزدان دنیم خدائی، است که معمولا در جوببارها و بیشمها و چشمهها و دریاها سرگردانند و در ادبیات و هنر. معمولا بهدوشیزهٔ زیبا اطلاق میشود.

۵۶ \_ سالاماندر Salamander در افسانههای کهن، نوعی جن یا دیو است که در آتش زیست میکند و در اصطلاح عوام، به افرادی گفته می شود که مقاومت زیاد در برابر حرارت دارند. گنومها که اهریمنان زمینند، از بدکاری خویش خوشنودند. سیلفها که در هوا سکنی دارند، نیک کردار ترین جاندارانی هستند که می توان پنداشت. سخن آنان اینست که فسنا پذیرها می توانند در حریم صمیمیت با آنان در آمیزند مشروط بشرطی که بسرای همهٔ هوشمندان قابل اجراست و آن اینکه در محیط عفاف بی چون و چرا زیست کنند.

در بارهٔ بندهائی که به این منظومه افروده شده، جملگی عبارات افسانه آسیزند، همانند صحنه های تجسمی آغاز منظومه یا تغییر هیأت پایان آن (باستئناه گم شدن جعد گیسوان شما، که همواره با احترام نام آنرا بر زبان جاری خواهم ساخت) نامهای افرادی که در ایس مسنظومه آمده، مانند اسامی ارواح، ساختگی است و شخصیت بلیندا، تا آنحد که در نسخهٔ اخیر بکار بسته ام، شباهتی بهشما ندارد، مگر زیبائی او.

اگر این شعر من متضمن همان وقار و زیبائی باشد که در شما هست، یا در روح شما هست، نه در حد کمال زیبائی شما که آوازهاش همه جا طنین افکنده، بلکه تا نیمی از آن، گیتی را در بر خواهد گرفت. اقبال آن هر چه میخواهد باشد، من از این خوشنودم که بهمن ایس فرصت را عنایت کردید که صمیمی ترین احترام خود را به پیشگاه شما تقدیم دارم.

بندهٔ فروتن و فرمانبردار شما ــ الکساندر پوپ٬

الکساندر پوپ این نامه را نوشت و شعر را منتشر کرد. اینکه چه عاملی سبب ناخوشنودی خاطر زن زیبا شد معلوم نیست. منظومه بجای اینکه افراد دو خانواده را بهم نزدیکتر کند، از هم دور تر کرد. اما شعر یک ائسر داشت و آن اینکه جامعهٔ ادب دوست آنروز انگلستان را به هیجان آورد، بطوریکه نام سر اینده اش بعنوان یکی از بزرگترین شاعران قرن هجدهم انگلستان بر سر زبانها افتاد و خود منظومه، علیر غم تصوری که شاعر از آیسندهٔ شعر انگلیسی داشت، در دنیای ادب جاودان ماند.

چه رنجهای مشؤمی که از درون بندهای دلبستگی برنمیخیزد، و چه کشمکشهای عظیمی که بر سر مسائل پیش پا افتاده براه نمیافند. این ترانه را برای الههٔ الهام بخش خویش کاریل، سر می دهم <sup>۸۸</sup>، چه سود که بلیندا نیز از سر مهر نظری برآن افکند. سخنم چیزی شایستهٔ بیان نیست، اما ستایش انگیز خواهد بود، اگر آن ماهرو الهامم بخشد، و الههام ارمغانم را پذیرا شود.

۵۷ \_ ترجمه از متن انگلیسی، کتاب مصور ریایش طوه، سرودة الکساندر پوپ، چاپ آمریکا، سال ۱۹۶۸، ص ۶ ۵۸ ـ انتخاب موز یا الهه الهام پخش، در شیوهٔ حماسمسراتی سخنوران یونان و روم باستان ضروری بوده، حتی هوراس در شعر غنائی نیز از موز یاری می جسته است. پوپ برای تقلید از قدما، برای شعر خویش موز انتخاب کرده اما از آنجا که شعر او حماسهٔ طنزی است، دوست خویش جان کاریل را برگزیده که خود، کار تمسخر آمیزی است. لب به سخن بگشا، ای فرشته جمال و بگو چه انگیزهٔ شگفت آوری ممکن بود، نجیب زادهٔ بزرگواری را وادارد تا بسوی پریچهری دست تطاول دراز کند؟ بگو چه سبب حیرت آوری که هنوز رازش در پردهٔ اسرار است، امکان داشت خورشید طلعت شریفی را وادارد تا تمنّای نجیب زاده ای را رد کند؟ چگونه ممکنست در اعمالی چنان تهور آمیز، مردانی چنان حقیر، پای به میدان نهند؟ و در سینه هائی چنان ظریف، خشمی چنان خروشان مکان گیرد ۲۵۹؟

و آنگاه با خامهای طنزآمیز، خواب نیمروز بلبندا را اینگونه ترسیم میکند:

خورشید از درون پرده های سپید، خرامان خدنگی از نور بدرون فرستاد، و دیدگانی را گشود که می باید فروغ روزگاهی را تحت الشعاع قرار دهد، اینک زمانی است که سگان دامن پروریده جنبش آغاز می کنند. می و دلدادگان بیداری کشیده، بهنگام نیمروز چشم از خواب می گشایند، زنگ سه بار بر زمین کوفته شد، و ساعت با اشارهٔ انگشت، نوای سیمین را سر داد، بلیندا هنوز سر بر بالش پر داشت،

۵۹ \_ دو بیت اخیر، لحن تصنخر دارد. پوپ هم مردان را مسخره کرده و هم زنان را. در بیتی که میگوید ددر سینه های چنان ظریف، خشمی چنان خروشان مکان گیرد؟» پوپ تقلید از ویرزیل کرده است که در حماسه اینه ثید، بند یک، میگوید «آیا بخردان آسمانسی مسمکنست چنین خشمی از خود نشان دهند؟» برای آشنائی با شیوهٔ کلام پوپ، چند بیت از بند اول نقل میشود.

#### CANTO I

What dire Offence from am'rous Causes springs, What mighty Contests rise from trivial Things, I sing – This verse to Caryl, Muse! is due: This, ev'n Belinda may vouchsafe to view: Slight is the subject, but not so the Praise, If she jnspire, and He approve, my Lays.

Say what strange Motive, Goddess! cou'd compel A well-bred Lord t'assault a gentle Belle?

Oh say what stranger Cause, yet unexplor'd,

Cou'd make a gentle Belle reject a Lord?

In tasks so bold, can little Men engage,

And in soft Bosoms, dwell such mighty Rage?

و سیلف پاسدار او، آسایش خوابش را افزونتر داشت.

آری یل، روح اثیری که سرپرست سیلف هاست. در آن هنگام بسراغ بلیندای زیبا می آید که وی در خواب است و در جهان احلام اینگونه با او به گفتگو می نشیند:

و باز هم بدان، آنکه زیباست و پاکدامن،

مردان را از خود میراند و در این زمان است که سیلف وی را مهآغوش میگیرد. این ارواحند، که رها از نظام فنایذیرها. بهآسانی،

بههر سیمائی که مشتاقند، چه زن و چه مرد درمیآیند.

بهمن بگو، کدام کس است که عفاف دوشیزگان سست اراده را یاسداری میکند.

در ضیافتهای درباری و در بالماسکههای نیم شبان؟

از نقشههای خیانتآمیز رفیق و شرارههای جسورانهٔ هوس؟

از نگاههای روزگاهی و نجواهای شب هنگام؟

آندم که فرصتی مناسب، شرار شهوت را دامن میزند؟

یا وقتی آهنگ موسیقی زانو را سست میسازد و دستافشانسی و پسایکوبی بسر هیجسان دل مرافز اند؟

و آرىيل، خود پاسخ خويشتن را مىدهد:

و آنکس جز سیلف نیست و عرش نشینان خردمند می دانند. هر چند خاک نشینان بر آن واژهٔ شرافت نهاده اند.

آری یل، از دختر زیبای خواب آلود دست بردار نیست. با او سخنها می راند و ویر اهشدار می دهد که از گنومها یا جنهای پلید بگریزد، زیرا این گنومها هستند که در روان دوشیزگان فرو می روند و با بسر انگیختن شرارههای هوس، آنانرا وامی دارند تا تسلیم تمنّای مردان هوسباز شوند.

هستند حوریانی که بر جمال خویش غرهاند. و بهحکم سرنوشت چون و چرا ناپذیر حیات. در کالبدشان جای میگیرند.

۶۱ در این ابیات، منظور پوپ اینست که بلیندا، زنگی را که به اتاق خادمه متصل است. بصدا درمی آورد و دمیائی را بمنظور فراخواندن خادمه. سه بار بر زمین می کوبد و ساعتی را که نوای موسیقی سر می دهد (اصطلاح نوای سیمین silversound باین منظور بکار رفیته است) بکار می اندازد. اما با وجود همهٔ اینها دوباره بخواب می رود.



پری پیکر دریائی. برای فنای انسانها. گیسوان خود را بگونهای آراسته بود که دو حلقهٔ زلف.

همراه با حلقههای کوچک رخشان، بطور مساوی و در نهایت زیبائی، در زمینهٔ گردن عاج فام لطیف خویش آویخته بود.

غلامانش در این زندانهای پیچاپیج بهعشقش گرفتار آمده بودند و قلبهای قدرتمند، با این تارهای ظریف بهزنجیر کشیده شده بودند.

از همین دامهای موثین است که پرندگان فریب میخورند. طرّههای لطیف، نژاد شاهانهٔ انسان را زودتر بهدام میکشد

و زیبائی، تنها بهنیروی یک تار مو، او را اسیر میسازد... (از منظومهٔ ربایش طرّه سرودهٔ الکساندر یوپ)

نقاشی کار ابری بردزلی Aubry Beardsley نقاش آمریکاثی

از باد غرور و نخوت انباشته شان می سازند.
و از آنجا که عشقی راستین در بین نیست و دعوتها با فریب آلوده است،
اندیشه های شادی بخش، بر مغز تهی آنان چیره می شود،
و وقتی اشراف زادگان و منصب داران، با همهٔ جلال و شکوهی که بدنبال دارند،
با نشان های افتخار آمیز بند جوراب و ستاره ها و تاجها نزدیک می شوند ۲٬۰
و با نوای ملایم «بانوی زیبای من» برابرشان تعظیم می کنند ۲٬۰
همینجاست که روح زنان را با شائبه ریا آلوده می کنند،
وا می دارند تا چشمان عشوه گرشان به رقص در آید،
گونه های کودکانه شان با سرخی شرم گلگون شود،
و قلبهای کوچکشان بسوی آن مردان به طپش در آید.

دربند دوم، الکساندر پوپ، سرایندهٔ منظومهٔ ربایش طرّه، گوئی به کالبد و سرژیل رفته است کسه در رزمسنامهٔ جاودانی خود اینه ثید، می خواهد سفر اینه آس بروی رود تیبر را در منتهای فصاحت و بلاغت و آنگونه که شیوهٔ حماسه سرائی روم باستان است، مضمون آرائی کند<sup>آئ</sup>. تعریف زیبائی بلیندا بر عرشهٔ کشتی، بهنگام عبور از رودخانه تیمز و در آنحال که دلباختگان گرد او را گرفته اند و هر یک بنوعی آرزوی تصاحب او را دارند، اغراق آمیز و شکوهمند است.

در سرآغاز بلند دوم. پوپ چنین میسراید:

خورشید هرگز با چنان شکوهی در پهنههای آسمان، بر اقیانوس ارغوان پوش هستی نور نیفکنده بود، که آنروز سیلابی از شعاع زرینش را بر سینهٔ سیمین تیمز تابانده بود. حوریان زیباروی و مردان جامه آراسته، گرد او تابندگی داشتند، اما هر نگاهی، بتنهائی بر او دوخته شده بود. بر پستانهای سپیدش، صلیبی رخشان آویخته بود، صلیبی که دینداران بر آن بوسه میزدند و بی اعتقادان آنرا می ستودند،

۶۷ ـ پوپ. این بیت را بدینگونه سروده است.And Garters, Stars and Coronets appear گارتر که نشان بند جوراب است و بوسیله هانری هشتم رواج یافته. افتخار آمیزترین نشانی است که پادشاه به کسی اعظا می کند. همچنین ستارهها و تباجها (معمولا در ضیافستهای رسمی پادشاه. بانوان و آقایان بدینصورت ظاهر میشوند).

<sup>9</sup>۳ \_ پوپ در این بیت. اصطلاح Your Grace را بکار برده و این جمله که از نظر لغوی معنی «بانوی زبیا» یا «بانوی صاحب لطف و جمال» را می دهد، در قرن هفدهم بین مردان معمول بوده که در ضیافتها، هنگام برخورد با یک بانوی مستشخص و بسهنگام بسوسیدن دست او، بکار می برده اند.

۶۴ ــ رجوع شود به رزمنامه معروف ویرزبل بنام Aeneid و رزم آوریهای قهرمانش اینهآس Aeneas

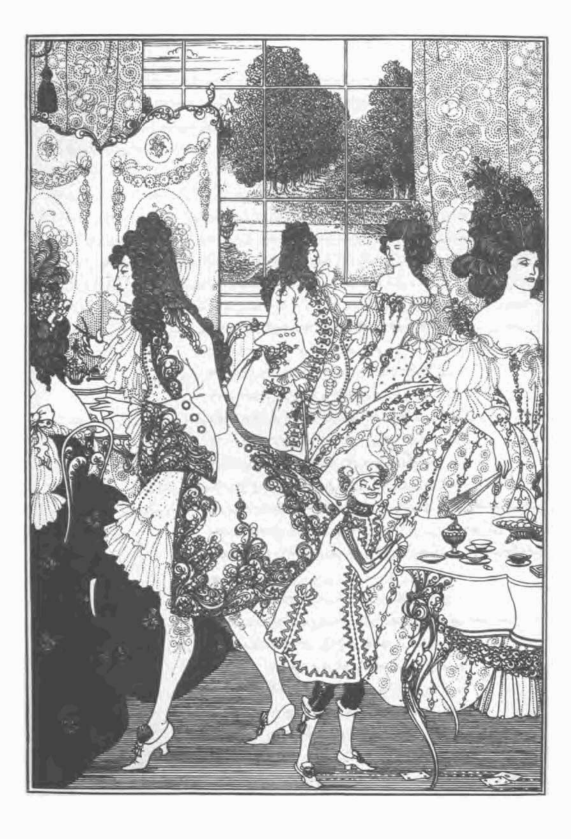
نگاههای مسرتآلودش نمایشگر درون شادش بود، درونی که چون چشمانش چالاک بود، و این نگاهها بر کسی دوخته نشده بود. بسوی همه میخندید و بر یای کسی مهر نمیریخت، تمنّائی نمی پذیرفت اما کسی را نمی آزرد، چونان شعاع خورشید، بر بینندگان مینگریست، و چونان خورشید. بر همه یکسان میتابید.

بر شانههای سیمین بلیندا، دو حلقهٔ گیسو فرو افتاده است، دو حلقهای که دام رهائی نایذیر دلهاست و بسیننده را چون برندهای مسحور، به بند خویش گرفتار میسازد:

> یری پیکر دریائی، برای فنای انسانها، گسوان خود را بگونهای آراسته بود که دو حلقهٔ زلف، همراه با حلقههای کوحک رخشان، بطور مساوی و در نهایت زیبائی، در زمينة گردن عاج فام لطيف خويش أويخته بود. غلامانش در این زندانهای پیجاییچ، به عشقش گرفتار آمده بودند. و قلبهای قدرتمند. با این تارهای ظریف به زنجیر کشیده شده بودند. از همین دامهای موئین است که برندگان فریب میخورند. از همین تارهای نازک موئین است که صید بالدار مسحور میشود. طرّههای لطبف، نژاد شاهانهٔ انسان را زودتر به دام می کشد، و زیبائی، تنها به نیروی یک تار مو، او را اسیر میسازد.

لرد پیتر، نقش آفرین مرد ماجرا، که در این منظومه با عنوان «بارون» پاد شده، از همین دم بـه جمع ستایشگران می پیوندد و پس از دقایقی، مفتون و بیقر ار آن جعدهای عشق انگیز، بر آن می شود که حلقه ای از گیسوان را بريايد.

> بارون حادثه طلب، شیفتهٔ آن طرّههای رخشان بود. م، نگریست، آرزو می کرد و بهر بهائی مشتاق دستبابیش بود. مصمم بود یکی از دو جعد را برباید، اما چگونه؟ به زور متوسل شود و یا به خدعه درآویزد؟ زيرا وقتى رنج عاشقى ثمرهاش ييروزي باشد. دیگر کسی نمی پرسد که سرانجام وصلش چگونه بود، با زور یا با فریب؟



بارون حادثه طلب. شیفتهٔ آن طرّه های رخشان بود. می نگر ست. آرزو می کرد و بهر بهائی مشتاق دستیابیش بود.

مصّم بود یکی از دو جعد را برباید اما چگونه؟ بهزور متوسل شود و یا بهخدعه درآویزد؟

راستی وقتی ارادهٔ این انسان بدکارهٔ فناپذیر بر کاری قرار گیرد. چه سریع ابزارهای بدکاری بهدستش میافتد؟ در همین هنگام کلاریسا. با وقار وسوسهانگیزی.

> یک سلاح دو لبه از درون جعبهٔ رخشانش بیرون کشید. بانوان عشقشناس معمولاً بدینگونه بهشوالیههای خویش خدمت میکنند.

باوران طسی منتاس منطود جمیه تولید باشو البیدای طویس عصف کی نشد. سنان را اینسان بدستشان میدهند و آن را برای رزم مجهز میسازند بارون هدیه را با احترام می پذیرد و انگشتان را بـدرون افــزار کــــوچک فــــرو

دستش در این لحظات در پشت گردن بلیندا است. و دختر زیبا سرش بروی بخار دلنواز فنجان قهوه خم شده است.

در ایندم بارون تیغههای رخشان مقراض را گشود جعد را در میان نهاد و دو لبه را بست. در آن نقطهٔ تلاقی، گسوی مقدس،

> از آن سر زیبا جدا گشت... برای همیشه... برای همیشه.. (از منظومهٔ ربایش طرّه سرودهٔ الکساندر پوپ)

. . .

نقاشی کار آبری بردزلی Aubrey Beardsley

بازیگری و طرحسازی و تلاش ارواح در این دقایق تماشائی است. همه مواظبند تا مبادا آن عاشق فریبکار به آرزوی خود برسد اما تأسف آور اینکه ماهروی مغرور به خود نیست. آنچنان به خویشتن غرّه است و آنگونه از ستایشگریهای دلباختگان خوشنود است که هیچگاه بیاد اندرزهای آرییل نمی افتد. سرانجام دقیائی معهود می رسد. بازی اومبر آغاز می شود و بلیندا در این عرصهٔ پیکار، حریفان را به خاک و خون می کشد. هیچیک از حرفا قادر نیست در این بازی ورق همتای او شود. او یکه تاز میدان است و بسرندهٔ اول. بسرای رفع خستگی، بهمیزبان دستور قهوه می دهد. بلیندای زیبا خسته است و تشنه. بوی عطر سکر آور قهوه او را از خود بیخود می کند. سیلفها در همه سوی او گرد می آیند تا مبادا گزندی به بانوی گرامی آنها بسرسد. در همین لحظات، بانوئی جوان پدیدار می شود. نام او کلاریسا است. او هواخواه لردیبتر است. میخواهد به وی بیاری کند، از اینر و پنهانی، برای او مقراضی کوچک و ظریف می آورد که از درون جعبهای آنرا برداشته. مقراض را به دست لردیبتر می دهد و لرد عاشق پیشهٔ هوسناک، آماده می شود در یک لحظهٔ مناسب، جعد دلدار را ببرد. آری یل که وضع را چنین می بیند، خود بسوی بلیندا می دود و با حرکت بالها می کوشد توجه او را به خود بسرانگیزد امسا بیحاصل، خطر لحظه به لحظه نزدیکتر می شود و دوشیزهٔ زیبا را حرجی نیست.

راستی وقتی ارادهٔ این بشر بدکارهٔ فناپذیر بر کاری قرار میگیرد. چه سریع ابزارهای بدکاری به دستش میافتد؟

در همین هنگام کسلاریسا، بساوقار وسوسهانگیزی. یک سلاح دو لبه از درون جعبهٔ رخشانش بیرون کشید.

بانوان عشقشناس معمولا بدينگونه به شواليههای خود خدمت میكنند.

سنان را اینسان بدستشان میدهند و آنانرا برای رزم مجهز میسازند.

بارون هدیه را با احترام میپذیرد و انگشتان را بدرون افزار کوچک فرو میکند.

دستش در این لحظات در پشت گردن بلیندا است،

و دختر زیبا سرش بروی بخار روحنواز فنجان خم شده است.

شتابان بسوی طرّه، هزاران روح کوچک به پرواز درمیآیند.

و در آن دم که بال میگشایند. میکوشند تارهای مو را پس زنند،

سه بار می کوشند گوشوار الماس را تکان دهند تا بانو بخود آید.

و سه بار بلیندا به عقب مینگرد و سه بار دشمن به یورش خود ادامه میدهد.

در همين لحظات وايسين. آري يل بيقرار،

به ژرفای افکار دوشیزهٔ باکره ره یافت،

وقتی با عطر یستانهای او درآمیخته بود.

عقائدی که به مغزش راه میافت درک میکرد.

ناگهان با چشم خویش نگریست که علیرغم همهٔ هنرش،

یک عاشق زمینی پنهانی بدرون قلبش راه مییابد.

حیران و آشفته. دید توانش از دست رفته است. او را به سرنوشت خویش سیرد و با آهی خویشتن را کنار کشید.

در ایندم بارون تیغه های رخشان مقراض را گشود. جعد را در میان نهاد و دو لبه را آماده بستن کرد. اما در یکدم پیش از آنکه دهانهٔ سلاح مرگآفرین بسته شود. یک روح بینوا، از شدت شوق به میان جست. تقدیر کار خود را کرد و مقراض روح را به دو نیم کرد. (اما اجسام اثیری باز سریع به هم می پیوندند). در آن نقطهٔ تلاقی، گیسوی مقدس، از آن سر زیبا جدا گشت، برای همشه، برای همشه.

منظومهٔ ریایش طرّه، بنا به ارادهٔ شاعر، پایانی امیدبخش می یابد. وقتی نزاع بسین لردپستر و هواخواهانش از یکسو، و بلیندای زیبا و طرفدارانش از سوی دیگر، به صلح و آشتی می انجامد، لرد در صدد برمی آید که جعد او را پس دهد اما از آن تارهای دلر با اثری نیست. معلوم می شود طرهٔ یار به آسمان صعود کرده است. در نسظر الکساندر پوپ، شاعر سر اینده، این حادثه عجیب نبوده است زیرا بنیانگذار شهر رم نیز پس از ساختن آن به آسمانها صعود کرده است. طرهٔ بصورت اختری تابان در آسمان است و گیسوئی بدنبال دارد. در افسانههای باستان، این ماجر ا بیسابقه نیست. در سه قرن پیش از میلاد، وقتی بطلعیوس دوم بادشاه مقدونی مصر، قصد اشکر کشی به سوریه را داشته تا با سپاه سلوکید بجنگد، همسرش بر نیس جعدی از گیسوی تابدار خود را به اسکر کشی به سوریه را داشته تا با سپاه سلوکید بجنگد، همسرش بر نیس جعدی از گیسوی تابدار خود را به آمده، گیسوی بر نیس به ستارهٔ دنبالعداری مبدل می شود و منجمان بر آن نام گیسوی پسر نیس می نسهند <sup>67</sup>. در منظومهٔ ریایش طره، وقتی همهٔ نقش آفرینان در جستجوی گیسو به تسلاش مسی افستند، کساریل، رب النوع الهام بخش شاعر، خود با چشم خویش می نگرد که طره به آسمان صعود می کند. در تفر جگاه «مال» که محوطهٔ گستر ده ای برابر کلیسای بزرگ سینت جیمز است و اطراف بر که روزا موندا که آنهم در پارک سینت جیمز قرار دارد، مردم جمع می شوند تا ستاره را ببینند. شاعر مطمئن است که آقای جان پارتریج، منجم مشهور زمان، از دور بین ابداعی گالیله، اختر شناس نامدار، استفاده خواهد کرد و همانگونه که مرگ پاپ اعظم با سقوط از دور بین ابداعی گالیله، اختر شناس نامدار، استفاده خواهد کرد و همانگونه که مرگ پاپ اعظم با سقوط

9۵ ـ در روایات چنین آمده که برنیس دوم Berenice II (حدود ۳ قرن پیش از میلاد) دختر پادشاه سیرن Cyrene کر انههای شمالی آفریقا، با بطلمیوس سوم Ptolemy III فرماتروای یونانی الاصل مصر ازدواج کرد و در نتیجه مصر و سیرن حکومت گستردهٔ واحسدی را تشکیل دادند. برنیس سخت دلیاختهٔ شوهرش بود و هنگامیکه او بسوی سوریه لشکر کشی کرد، برنیس گیسوان خود را به معبد و نوس بخشید تما شوهر سالم از میدان نبرد به خانه باز گردد. گیسو در معبد مفقود شد و مردم برای یافتن آن به سراغ کونون Conon منجم از اهالی ساموس Samos رفتند. او آگاهی داد که خدایان گیسو را به آسمان برده اند و آثرا بصورت مجمع الکواکیی در آورده اند. اکنون نام مجموعهٔ ستارگان شمالی، برنیس است و به Coma Berenice مشهور شده است. برنیس بدست فرزند خود بطلمیوس چهارم به قتل رسید.

لوئی، پادشاه فرانسه را پیش بینی می کند در سالنامهٔ مشهور خود نیز ظهور ستارهٔ جدیدی را خواهد نوشت و نام بلیندا را بر آن خواهد نهاد. سرانجام بگونهای که حکایت می کند، پریچهر گیسو بریده برای تماشای ستاره می رود و یاران به وی مژده می دهند که تا میلیونها سال بعد، این ستاره خواهد در خشید و نام او جاودان خواهد ماند:

بر دیدگان الههٔ هنر و موسیقی اعتماد کنید:
او با چشمان خویش طرّه را دید که به آسمان صعود میکند،
همانگونه که از نگاه شاعر پنهان نماند.
(مگر جز اینست که وقتی بنیانگذار بزرگ رم به آسمانها صعود کرد،
تنها پروکولوس بود که او را با چشم خویش دید؟)
اختری ناگهانی، چون خدنگی به ژرفای ابرجست،
که بدنبال خویش گیسوئی رخشان میکشید.
مگر جز اینست که جعدهای برئیس، با چنان تابشی پراکنده،
پیکانآسا به آسمان جست که آسمان را پولک دوزی کرد؟
ارواح کوچک آنرا نگریستند که فروزان اوج میگیرد،
و شادان بودند از اینکه آنرا تا ژرفای فلک دنبال کنند.

زیبای جهان، از محوطهٔ «مال» آنرا می نگریست،

و با نوای شادی بر فروغ خجسته بنیادش درود می فرستاد،

دلباختگان تقدیس شده آنرا بجای ستارهٔ زهره گرفتند.

و از دریاچهٔ رزاموندا بسویش دست به نیایش برداشتند.

بهنگامی که آسمان از ابر تهی است، پارتریج اخترشناس،

وقتی چشم بر دوربین گالیله بنهد، آنرا نظاره خواهد کرد،

و این جادوگر بزرگ، از این گذرگاه پیش بینی خواهد کرد:

سرنوشت محتوم لوئی را، یا سقوط شهر رم را.

اکنون ای حوری تابان دریا. برای جعد ربوده شده زاری مکن. می بینی که شکوه تازهای بر جهان رخشان هستی بخشیده است. نه هر گیسوئی که بر سر پربروئی لاف زیبائی زده. همچون طرهٔ گمشدهٔ تو می تواند شرار حسد برانگیزد. چه با وجود عاشق کشیهای بسیار چشمان تو، و علیرغم میلیونها که جان سپردهاند. تو نیز خواهی مرد. وقتی آن خورشید طلعتان سیمبر به غروب گرائیدند. که باید بگرایند. و همهٔ آن تارهای گیسو به زیر خاک رفتند. این طرّه را الههٔ شعر و هنر نامور خواهد ساخت. و در میان اختران. نام بلیندا را جاویدان خواهد گرداند.

ربایش طرّه، بدینسان آغاز و پایان گرفت و پوپ با همین یک شعر، نام خویش را در فهرست ناموران ادب انگلیس تثبیت کرد. اینکه بر استی منظومهٔ ربایش طرّه یک شاهکار است و یا اثری است در حد آثار دیگر زبان انگلیسی، جای گفتگو است. منتقدان بسیاری دربارهٔ سبک و شیوهٔ انتخاب الفاظ و مسحتوای مسنظومه بسه اظهار نظر پرداخته اند، اما شاید از همه مستدل تر و منّجز تر، سخن پر فسور ماریون تاکر، استاد ادبیات انگلیسی در دانشگاه نیویورک باشد که در دائرة المعارف آمریکانا، ضمن معرفی این داستان منظوم، چنین می نویسد:

ربایش طرّه، پس از گذشت دو قرن، آنگونه که باید و شاید، تابندگی ندارد. سبک قهرمان گونهٔ آن، اکنون شیوه ای است متروک، کلام تقلیدی آن در ایس عصر اهمیت خود را از دست داده، موضوع صف آرائیها و دلربائیهای «زنان خوشگل» و «مردان جذّاب عاشق پیشه» از یادها رفته است و کارهائی از قبیل ملیله دوزی و برودری کاری مانند گذشته خریدار ندارد. از همهٔ اینها گذشته، یک علت اساسی دیگر نیز هست که سبب شده ربایش طرّه اهمیت خود را از دست بدهد و آن اینکه علیرغم فروتنی شاعر در اهدای شعر خود به میس آرابلا فرمور بخاطر زیبائی و شخصیت او، این منظومه محصول دورانی است که زن جز یک دستاویز مسخره برای مردان

۶۶ \_ بوب منظومة خويش را با اين ابيات پايان مي بخشد:

Then cease, bright Nymph! to mourn the ravish'd Hair,

Which adds new Glory to the shining Sphere,

Not all the Tresses that fair head can boast

Shall draw such Envy as the Lock you lost.

For, after all the Murders of your Eye,

When, after Millions slain, yourself shall die;

When those fair Suns shall set, as set they must,

And all those Tresses shall be laid in dust;

This Lock, the Muse shall consecrate to fame.

And midst the stars inscribe Belinda's name!

#### يادآوري:

مترجم در برگردان شعر از متن انگلیسی به فارسی، کوشیده است اصالت کلام را تا سرحد امکان حفظ کند و در همانحال فصاحت بسیان را نیز از نظر دور ندارد. افزایش پاره ای واژه ها چاره ناپذیر بوده است زیرا بسیاری از نامها و تعبیرات برای خوانندهٔ اروپسائی صعمول و آشناست در حالیکه برای یک ایرانی مهجور و بیگانه و غریب است.

Marion

نبوده است و این حقیقت را جوزف ادیسون، که خود فردی آراسته و مبادی آداب بوده، در ماهنامهٔ تماشاگر به آن اشاره کرده است. پوپ که مذاقش بخاطر نامتناسب بودن اندامش و در نتیجه عدم محبوبیتش بین زنان، آمیخته با تلخی نفرت بوده، در منظومهٔ هجویهٔ خود، عواملی را بکار گرفته که هیچیک برای بانوان تعارف آمیز نبوده است. ستایش او از زن، غیرصمیمی و در مقابل، تمسخر و کنایه و طنزش راستین است.

با اینحال در این منظومه، چنان هنر و استادی بکار رفته که مسائلی از قبیل گذشت دوران و تغییر سلیقه و دگر گونگی اجتماع را تحت الشعاع خویش قرار می دهد. داستان بگونه ای تنظیم شده که قابل تحسین است. آرایش بلیندا در پشت آئینه، سفر او در روی رودخانه تیمز، بازی ورق نقش آفرینان، چای و قهرهٔ عصر انه، ربودن جعد دختر زیبا و جدال متعاقب آن، دخالت و بازیگریهای ارواح، همه و همه، بجای خویش زیبا و ماهر انه است. صحنه سازی و اوج داستان و فاجعه ای که بدنبال می آورد، کار یک هنر آفرین قدر تمند است. شعر با انباشتگی مضامین طنزی، از نوع ابیات موزون، در حد کمال فصاحت است و زبان نمایشگر «ماهر انه ترین تغییر و تبدیل و راجیهای بی ارزش زمانست به شعری که حماسهٔ طنزی خوانده شده است». بسیاری از به مضامین کنایه آمیزش مولود زمانی است که «می دانست چگونه احساس خدعه آمیز زیسر کانه را به طنز و شوخی و مزاح مبدل کند».

بطور کلی می توان گفت که ر**بایش طرّه** اعلی ترین وصف طنزی اجتماع قرن هفدهم و در نـوع خود شاهکاری است که یک شاعر هنر آفرین استاد آنرا خلق کرده است.<sup>۶۷</sup>

### \* \* \*

سال ۱۷۱۵ میلادی مصادف با یکی از دوران پر بار زندگانی الکساندر پوپ، شاعر بزرگ قرن هجده انگلستان بود. در روز ۶ ژوئن آنسال، وقتی شاعر تازه بیستوهفتمین سال حیات خود را آغاز می نهاد، نخستین جلد از ترجمهٔ حماسهٔ جاودانی ایلیاد، به شعر انگلیسی، همراه با پیشگفتار جامع و توضیح و پای نوشت، انتشار یافت. برگردان ایلیاد به شعر انگلیسی، با پیشباز سریع مردم روبرو شد. پوپ که بخاطر سرودن منظومهٔ ریسایش طرق نامش بر سر زبانها افتاده بود، با این کتاب، دنیای ادبدوست انگلیس را فتح کرد. پنج سال متوالی، انگلستان از هومر سخن گفت. جلد دوم ایلیاد در سال ۱۷۱۶، جلد سوم در ۱۷۱۷، و جلد چهارم در ۱۷۱۸ بسست شیفنگان شعر رسید. دو سال بعد، یعنی در سال ۱۷۲۰، آخرین مسجلدات ایسلیاد، جلد پسنجم و ششم. در کتابفروشیها در اختیار مردم بود. با اینکه پوپ، بخاطر اینکه کاتولیک بود، مورد محبت و حمایت طبقهٔ اغنیای انگلیس نبود، با اینحال فروش این کتابها، رقم بیسابقهای حدود ۲۰۰۰ کلیره استرلینگ سود بسرای او ببار

آورده بود و شاعر با چنین سرمایه ای می تو انست زندگانی مرفهی را برای خود بنیان نهد. <sup>۸</sup> با وجود آنکه ترجمهٔ ایلیاد به شعر، افتخار بزرگی برای پوپ بود، با ایننحال از نشر آشار خویش خسودداری نکرد. در سال ۱۷۱۷، مجموعهٔ شعری انتشار داد زیر عنوان سروده ها <sup>6۹</sup> که متضمن چند قطعهٔ منظوم و منثور بود. شعرها عموماً تقلیدی بودند از آثار اووید و تیبولوس، دو شاعر بسزرگ روم در عصر اوگوستوس اسا همین مجموعه، دو قطعهٔ طولانی داشت که هیچگاه از خاطر دوستداران شعر نرفت و در شمار آشار کلاسیک ادب انگلیس درآمد، این دو قطعه عبارت بودند از منظومهٔ عاشقانهٔ آبلار و هلوئیز <sup>۷۰</sup> و ترانه هاشی بیادبود یک بانوی و اژگون بخت. <sup>۷۱</sup>

نشر دو شعر عاشقانه، از سوی مردی که کیش کاتولیسم کیلیسای روم داشت، بسیار عجیب می نــمود. شعــر نخستین پیرامون عشق دو دلدادهٔ مشهور قـرن دوازدهم، آبــلار و هلو تــیز دور مــیزد و سرگــذشت کشیش دانشمندی را بیان می داشت که بخاطر عشق یک راهبه، از همهٔ مـناصب و افــتخارات گــذشت و شعــر دوم، مرثیهای بود برای زنی که بخاطر عشق یک مرد، به زندگی خویشتن پایان بخشیده بود.

الکساندر پوپ در این زمان، ویلای مجلّلی در توثیکنهام در کر آنهٔ تیمز خریده بود و زندگی مرفهی را برای خویش بنیان نهاده بود. با دوستان تازه ای درمی آمیخت و از بعضی از یاران قدیم می گسست. از جمله با جوزف ادیسون پیوند مهر پاره کرده بود و با نوشتن نمایشنامه ای، او را تحقیر کرده بود. ناشری بنام ادموند کارل، مجموعهٔ شعری منتشر ساخته بود زیر عنوان شعرهای در باری ۲۷ که در آن به بانوئی زیبا و سرشناس بنام لیدی ماری ورتلی مونتاگو اهانت کرده بود. معلوم نیست که بانو مونتاگو به پوپ مراجعه کرده بود و یا پوپ پیشاپیش او را می شناخت. دو روز پس از انتشار مجموعه، شاعر انگلیسی سخت به ناشر تاخت و به تحقیر و استهیزای او پرداخت. نوشته اند که بانو مونتاگو زنی بسیار زیبا و در عین حال خودپرست بود و شاعر به او دلبستگی یافته بود. چون پاسخ عشق پوپ را با خنده های تمسخر آمیز داد، شاید از آنرو که مورد توجه رقیب پوپ بود، او نیز با سرودن شعری زیر عنوان سافو از دلدادهٔ بیوفا انتقام خویش را باز ستاند.

دومین حماسهٔ هومر با عنوان او دیسه، طی سالهای ۱۷۲۵ و ۱۷۲۶ به شعر انگلیسی بسرگردان شد و در اینکار دو تن از همکاران پوپ، ویلیام بروم ۷۳ و الیجاه فنتون ۷۴، در کار تفسیر نویسی به شاعر یاری می کردند. تسرجمهٔ

۶۸ درست دو روز پس از انتشار ایلیاد به شعر انگلیسی. یعنی در روز ۸ زوئن سال ۱۷۱۵. ترجمهٔ دیگری از ایلیاد منتشر شد که مترجمش.
استاد زبان لاتین در دانشگاه اکسفورد بنام توماس تیکل Thomas Tickel بود و پوپ که از این ماجر ا اطلاعی نـداشت. در سقام تـسحقیق
برآمد و بر او مشهود شد کسی که برفسور توماس تیکل را باینکار تشویق کرده و از هر نوع حمایتی نسبت به وی خودداری نـورزیده است.
دوست دبرینش جوزف ادیسون است و چون این راز بر او مکشوف شد. چنان بر آشفت که ادیسون را تا پایان زندگی از یاد نبرد و هرگاه و
بیگاه، با سرودن طنزنامه ای، او را بزبر تازیانهٔ تحقیر و ناسزا گرفت. اما جالب اینکه ترجمهٔ توماس تیکل به فروش ترفت و صردم نسبت به
خرید آن اثر، اقبال چندانی نشان ندادند. بطوریکه ترجمهٔ او کوتاه زمانی بعد از یادها برفت.

<sup>69 -</sup> Works (1717)

<sup>70 -</sup> Eloisa and Abelard (1717)

<sup>71 -</sup> Verses to the Memory of an Unfortunate Lady (1717)

<sup>72 -</sup> Coun Poems (1717)

<sup>73 -</sup> William Broome

<sup>74 -</sup> Elijah Fenton.

انگلیسی اودیسه نیز مانند ایلیاد. با اقبال حیرتانگیز ادبدوستان روبرو گشت و بطور مجموع، فسروش ایسن دو کتاب، سودی برابر با ده هزار لیره استرلینگ (به پول اصروزی منتجاوز از یکصدهزار دلار) بسرایش بسبار آورد. ۷۵

زندگانی الکساندر پوپ، بخاطر اینکه پیرو کیش کاتولیسم کلیسای روم بود، آمیخته با تلاطم و نگرانی و مبارزه بود. علاوه بر آن، وجود دو حزب مخالف ویگ و توری، که اولی آزادبخواهان و دومی طرفداران سلطنت بود، سبب می شد که هر شاعر یا داستانسرا یا نمایشنامه نویس که به یکی از این دو حزب می پیوست، منتقدان وابسته به حزب مخالف سخت بر او بتازند و بر آثارش خرده بگیرند.

ترجمهٔ ایلیاد و اودیسه نیز با اینکه با اقبال عامه روبرو بود. از عیبجوثی منتقدان بدور نـماند. مـخالفان بـر او تاختند که این دو کتاب. سرودهٔ هومر نیست بلکه ساخته و پرداختهٔ خود پوپ است.

در ماه مارس سال ۱۷۲۵، وقتی آثار ویلیام شکسپیر را در شش مجّلد انتشار داد، منتقد قدر تمندی به نام لوئیس تیوبالد کتابی نگاشت زیر عنوان شکسپیر بازساخته ۲۶۰ که در آن سخت به شاعر انگلیسی تاخته بود و از او ایرادهای فراوان گرفته بود. پوپ ناچار بود به او پاسخ دهد و از اینرو، بیشتر دوران عمر او یا در حال مبارزه با بیماری میگذشت و یا جدال با رقیبان و مخالفان. سل استخوانی او را تحلیل می بسرد و بسیماریهائی نسظیر رماتیسم و آنفلوئنزا نیز بر آن افزوده شده بود. با اینحال هر آنگاه توانائی آنرا داشت که بر پشت میز خود قرار گیرد، به فکر انتقامجوئی از حریفان آشتی ناپذیر می افتاد. کتاب منظوم دو نسیاد ۲۰ حاصل رنج و تلاش شاعر در این دوره است.

دونسیاد بسال ۱۷۲۸ منتشر شد و اینزمان تقریباً مصادف بود با سالی که جوناتان سویفت داستان مشهور خود را زیر عنوان سفرنامهٔ گالیور منتشر کرده بود. سویفت ضمن سفرهای خود به ایرلند، سری هم به لندن می زد و در این دیدارها می کوشید دوست دیرین خویش، الکساندر پوپ را نیز دیدار کند. شاید بخاطر همین احترام دوجانبه بود که پوپ، دونسیاد، مشهور ترین اثر انتقادی خود را به سویفت اهداء کرده است.

پوپ دیر زمانی بود که میخواست به کشمکشهای خود با مخالفان خاتمه دهد. بر ابرش زورمندانی بودند مانند جان دیر زمانی بودند مانند جان دنیس منتقد شعر شناس ، ادموند کارل، ناشر ماجر اجو و قدر تمند ۲۸ جان اولدمیکسون، تاریخ نسویس صاحب نظر ۲۹ و از همه تو اناتر، لوئیس تیو بالد، شکسپیر شناس مشهور که با کتاب انتقادی خود، آیندهٔ پوپ را در خطر انداخته بود. پوپ می کوشید پاره ای از این انتقادات را نادیده بگیرد، اما دشمنان دست بسردار نبودند.

۷۵ ــ رجوع شود به الکساندر پوپ و رهایشطرَه ــ نالیف گریگورروی ــ استاد ادبیات انگلیسی. دانشگاه گلاسکو ــ مونارک. 76 ــ Lewis Theobald: Shakespeare Restored.

<sup>77 -</sup> Dunciad

<sup>\*-</sup> John Denis (critic)

<sup>78-</sup> Edmund Curll (notorious bookseller)

<sup>79-</sup> John Oldmixon (historian)

سرانجام شاعر برآن شد که پاسخی منطقی و اساسی برای آنان فراهم آورد و بسر منوال معیارهای زمان، از رسالت خویش دفاع کند. بدینجهت، منطومهٔ مشهور و مفصل خود را که نوعی حماسهٔ طنزی، مشابهٔ ربایش طرهٔ است، زیر عنوان دو نسیاد منتشر ساخت. قهرمان این منظومه، لوئیس تیوبالد است که بیش از همه بر قلب حساس شاعر دشنه فرو کرده بود و پوپ او را در شبح فرزند الههٔ تاریکی، نمودار ساخته است.

دونسیاد، یا داستان دونسها، از نظر لغوی مفهومش زندگانی نامه جاهلان است و از آنجا که جان دونس، عالم اسکاتلندی متعصّب قرن سیزده، مشهور به حکیم زیسرک، مخالف تعلیم و تربیت کلاسیک بود، پیروانش مشهور به سفها و جهّال شدند. بدینسان بازیگران چنین کتابی نمی توانند جز مردم عامی و بی فرهنگ و نابخرد، کس دیگری باشند.

حماسهٔ هزل آمیز دونسیاد مرکب از چهار دفتر است:

در دفتر نخست، الههٔ کودنی که دختر ربةالنوع تاریکی است، دلداری برای خویش انتخاب میکند تا فرمانروائی قلمرو خود را بدو سپارد. این دلدار آقای لوئیس تیوبالد است که منتقد مشهور عصر است (الکساندر پوپ بعداً، شاید بخاطر اینکه با وی از در آشتی درآمده بود، نام او را با کولی سیبر <sup>۸۰</sup> حریف دیگری تعویض میکند و در چاپ ۱۷۴۳، یعنی شانزده سال بعد، منتقد اخیر را جانشین او میسازد).

در کتاب دوم، شرح مبسوطی از اعمال فرمانروا می رود، و این اعمال بگونه ای سفیهانه است که قدرت هزل و کنایه و تحقیر جوناتان سویفت را در داستان سفرنامهٔ گالیور بخاطر می آورد. در دفتر سوم، الههٔ سفاهت، خدماتی به محبوب دلبند خود انجام می دهد. او را به دنیای گذشته و حال و آیندهٔ حماقت میبرد و وی را از سرنوشت خود و امثال خود آگاه می سازد. در دنسیای کودنی، هنر و فرهنگ مرده است.

در دفتر چهارم. کردارهای جاهلانه بحدی رواج دارد که باعث شرم و نفرت خواننده می شود. قدرت کلام شاعر و نیروی هزل او بگونهای بود که پس از استشار آن که در دوران جرج دوم اتفاق افتاد، دشمن دیگر نتوانست کمر راست کند و مخالفان او نیز با احتیاط از بسرابرش گذشتند.

طی سالهای ۱۷۳۳ تا ۱۷۳۴، وقتی شاعر سنین بین ۴۵ و ۴۶ را میگذراند، کتابی منتشر کرد زیر عنوان چهار رسالهٔ منظوم پیرامون اخلاق و فلسفه در طبیعت که می توان آنرا رساله ای دربارهٔ بشر<sup>۸۱</sup> نامید. رسالهٔ پشر متضمن تلاشهای شاعر است برای اینکه انسان را به حقایق حیات، یا آنچه را که خود او در سراسر زندگی به آنها اعتقاد داشته و نتوانسته در کنار آنها زندگی کند، معطوف بدارد. سخن به گرد شکوه هائی دور می زند که بشر مدام از طبیعت خود و سرنوشت خود مطرح می کند، شکوه هائی که مولود انتظارهای بیهوده اوست: از غروری که دارد، اینکه خیال می کند بر گزیدهٔ مخلوقات است و غایت منحصر بفرد عالم هستی است و بنابر این می تبواند در «خود آقائی» جاودانی بسر برد.

پوپ می گوید این انسان باید از نو خود را درس بدهد و بیاموزد که در نظام تبعیض ناپذیر پروردگار، زنجیر قدر تمندهستی، همه را بههم پیوند داده، خواه وضیع و خواه شریف، و در این میان، هر یک از ابناه بشر، حلقه ای است از این زنجیر. اما نکته مهم اینکه در میان ایس حلقه زنجیر جانداران عالم بقاه، بشر خطر ناکترین آنهاست، موجودی است که نه منطق صحیح می پذیرد و نه غرائزش از روی طبیعت کار می کند و بهمین سبب، حلقه بی ثباتی است. ایس رساله، بیشتر بگرد نقصان و «ناکاملی» انسان دور می زند و بحثی است در ایس مقوله که بسر حیات این مخلوق غیر مستقل، در یک حوزهٔ گسترده و در عین حال هم آهنگ، عوامسلی حکمفر ماست که ناگزیر او را محتاج دیگری می کند و امکان «خودمختاری» را از او سلب میسازد. در رسالهٔ آخرین، پوپ می کوشد به انسان در سی بدهد، اینکه بشر خوشبختی خود را در افتادگی و فروتنی بجوید، شادکامی در زیادت طلبی و تسلط بر این و آن نیست بلکه در محبت و پیوستگی است. کرهٔ خاک می تواند فردوس برین باشد، در صور تیکه در آن عشق و ایثار باشد و این زمان است که او یکبار دیگر پر توی از ذات حق می گردد.

الکساندر پوپ از آنزمان که بهخانهٔ شخصی در توثیکنهام در کرانهٔ تیمز رفت، عشق شدیدی بهباغبانی پیدا کرد. در این خانه و در فضای گستردهٔ اطراف آن، وی، برای مشغول داشتن خود و رهائی از عوارض بیماری، به کشت درختها و گلها و بو تههای نادر پرداخت و بوستان خویش را چنان آراست که همهٔ آشنایان و دوستان، با حبرت و ستایش بر ذوق و رنج او می نگریستند. از جملهٔ کسانی که دوستدار هنر او بود، جو ناتان سویفت ببود که بخاطر او بهلندن و توثیکنهام در مجاورت لندن می آمد. پوپ از طریق فروش کتابهای خبود، کالسکهای شخصی خریده بود که هر وقت اراده کند، او را بسوی پایتخت ببرد و قایق مجهزی تهیه دیده بود که گاهی از راه در آمسد راه رودخانه تیمز بهلندن سفر کند. بدینسان الکساندر پوپ از جملهٔ نوادر شاعرانی بسود که از راه در آمسد کتابهای خویش، زندگی مرفهی را برای خود فراهم آورده بود و به آسودگی سالهای زندگی را بسر می آورد. در سال ۱۷۳۵، چکامهای سرود زیر عنوان نامهٔ منظوم بهدکتر آربوت نات که در آن سخت به اعضاء حزب و یک تاخته و آنان را سوداگر آن مال پرست و وطن فروشان فاسد قیلمداد کرده است. در همین رساله، بسنام و یک تاخته و آنان را سوداگر آن مال پرست و وطن فروشان فاسد قیلمداد کرده است. در همین رساله، بسنام آتیکوس ۲۳ برمیخوریم که ظاهراً نام مستمار جوزف ادیسون است و این شعر در حقیقت، حماسهٔ بیرحمانه و آتیکوس ۲۳ برمیخوریم که ظاهراً نام مستمار جوزف ادیسون است و این شعر در حقیقت، حماسهٔ بیرحمانه و

هزل انگیزی است بسوی جوزف ادیسون، شاعر و منتقد زمان. رنجش الکساندر پـوپ از دوست دیـرین خـود آنگونه تند و آشتی ناپذیر بود که حتی پس از مرگ وی بسال ۱۷۱۹، آنرا از یاد نبرد. در فوریه همانسال، منظومهٔ مشرب زنان، تقدیم به یک پانو ۱۸ را منتشر ساخت که در حقیقت سپاسنامه ای بود از سوی شاعر بـه مـعشو قهٔ جاود انیش خانم مارتا بلونت، دوستی که از دوران اقامت درویندزور فورست ویرا ترک نکرده بود. بین سالهای ۱۷۳۷ تا ۱۷۳۷ که شاعر در ۵۶ سالگی در گذشت، چند مجموعهٔ شعر و یکی دو کتاب متضمّن آثار منتشر ساخت. اشعار او حماسه های طنزی نو مانند دو نسیاد بودند کـه در دو جلد دیگر انتشار یـافتند و همچنین منشآت اخلاقی ۱۵ آنانرا طی سالهای ۱۷۳۱ تا ۱۷۳۵ به چاپ رسانـد. و قــتی مــنظومه مــنشآت اخلاقی خود را منتشر می کرد، بگفتهٔ ویلیام و بهسات مؤلف کـتاب الکسانـدر پــوپ ــ شعسرها و نفرهای برگزیده آنچنان دچار جنون خودخواهی شده بود که نسخه ای از این کتاب را بدوستی فرستاد و نوشت بـبینید این منم که مانند سقراط، در این دقایقی که دارم چشم بر زندگی می بندم، اخلاقنامهٔ خود را بین دوستان تـقسیم می کنم.» ۱۸

الکساندر پوپ جوان بود که بسوی وادی مرگ می رفت. در یکی دو سال آخر زندگی، از بیماری استسقاه و همچنین تنگی نفس سخت رنج می کشید. در روز ۲۹ ماه مه، حالش رو به و خامت رفت، بگونه ای که همهٔ یارانش از او قطع امید کردند. در نیمشب ۲۹ مه، بسراغ کشیشی فرستادند تا بر بالینش دعائی بخواند. پوپ با اینکه بظاهر کاتولیک کلیسای روم بود، با اینحال به مذهب اعتقادی نداشت و همهٔ کسانی که با او از نزدیک آشنا بودند باین حقیقت و قوف داشتند. در سپیده دم ۳۰ ماه مه، پوپ بخود آمد و حضور کشیش را در کنار خود تشخیص داد اما مخالفتی نکرد. بگفتهٔ جوزف اسپنس ۸۰ ، دوست قصه نویسش «جان از بدن شاعر بگونه ای مغارقت کرد که هیچیک از کسانی که گردش را گرفته بودند تشخیص نداد.»

### \* \* \*

دربارهٔ الکساندر پوپ، این شاعر خمیده پشت و رنجور که در سر اسر زندگی با بیماری و مرگ مبارزه می کرد، کتاب بسیار نوشته اند، بویژه در مورد شکل و قامت و صفات و معتقدات او که رابطهٔ مستقیم با سروده ها و تفکرات او دارد. از میان این نوشته ها، یادداشتهای دو تن از مشاهیر انگلیس، یکی ساموثل جانسون، موّلف و فرهنگ نویس و دیگری سر جوشوآ رینولدز، صور تگر عالیمقام دربار انگلیس، قابل مسلاحظه است که هم شخصاً پوپ را می شناخته اند و هم آنچه نوشته اند، منطبق با واقعیت است.

ساموئل جانسون در کتاب زندگانی یوپ، چنین مینویسد:

84- The Characters of Women: an Epistle to a Lady (1735)

85- Moral Essays

۸۶ ــ ر. ک. صفحه ۱۴ دیباچه.

قامت او آنگونه کوتاه بود که وقتی میخواستند او را بر پشت میزی بنشانند کـه دیگر مـپهمانها نشسته بودند، ناچار میبایستی نشیمن او را بالاتر بیاورند. اگر اندامش کوتاه بود. صورتش عاری از جذبه نبود. چشمانش جذاب و لبریز از لمعان حیات بود. دشمن جان او سردردی بود که هرگاه و بیگاه بر او پورش می برد و او با استنشاق بخار قهوه آنرا علاج می کرد. آنچه دربارهٔ خصائص او، جز آنچه دیگران در خارج از خانه می دیدند. گفته شده، همانهائی است که خادمهٔ ارلاف اسكس، كه ويرايس از ميانسالي مي شناخت، حكايت كرده است. ضعف جسماني يوب بحدی بود که او را محتاج مصاحبت دائمی زن نمی کرد. حساسیت بدن او نسبت به سرما بحدی بود که در تمام فصول سال زیر بیراهنی ضخیم آستین دار گرم می پوشید. وقبتی می خواست بیا خبزد، ناتوانی زانوان و کمرش آنگونه بود که می باید کرست بهن سفتی را به کمرش ببندند و تا وقتی این کرست بسته نشده بود نمی توانست راست پایسند. وقتی آنرا بسر کیمرش می بستند، آنوقت جلیتقهای بروی آن می پوشید تا دیده نشود. یک سمت او کوتاه تیر از سمت دیگر بیودو ياهايش بحدى باريك بودند كه او معمولاً سهجفت جوراب ساقه بلند ضخيم مي يوشيد و اينكار را خودش نمی تو انست انجام دهد بلکه خادمهٔ منزل می کرد. او همچگاه قادر نبود لباس خبویش را بر تن کندیا از تن درآورد و یا نمی توانست به پستر برود و یا از بستر برخیز داگر کسی بیه او یاری نمی کرد. همین ضعف مفرط سبب شده بود که او نتواند مسر تب حمام کنند. مسوهایش سراسر ربخته بودو هر آنگاه بالرداکسفورد بيطور خصوصي غذا صرف مي کيرد، عرقيحين مخمل بر سر میگذاشت. در مواقع دیگر وقتی در مراسم رسمی شرکت می جست، لباس سیاه ميوشيد و كلاه گيس بر سرمينهاد و شمشير كوتاهي هم ميست. وقتي خوابش مي گرفت، قادر نبود جلو آنرا بگیردوییایی سرش خم میشدو یکبار که در حضور ولیعهد نشسته بودو دربارهٔ شعر صحبت می داشت، بخواب رفت. بخاطر شهرتی که از راه دوستی حاصل کرده بود، او را زیاد دعوت می کردند ولی میهمان پرزحمتی بود. هیچگاه خادمی بدنبال نداشت و خواستهایش بحدی بود که خادمان خانه نمی توانستند همهٔ آنها را بر آورند. هر جا او یا می نهاد، در آنجا دیگر مکانی برای سایر مدعوین نسبود زیسرا او چنان تسوجه همهٔ را بسوی خسود برمی انگیخت که دیگران نقشی نداشتند. یکی از خواهشهای مداوم او قیهوه بیود که در شب مینوشید و برای بانوشی که در اتاق خود انتظار وبرا میکشید. بار سنگینی بود. در عین حال مواظب بود که هرگاه بانوی خانه خوابش بگیرد. تصدیع او را فراهم نکند. خادمهٔ لرد اکسفورد اظهار داشته بود در خانهای که برای یوپ خدمت می کرد انستظار دستمزدی نسداشت. عیب بزرگ او این بود که چون بیمار و رنجور بود، می پنداشت می تیواند همه گونه زحمتی بسرای دیگر ان فراهم کند. نسبت بهاشتهای خود خیلی مسرف بود. دوست داشت که گوشت او پسر ادویه و پرچاشنی باشد و هنگام صرف آن، در فواصل، خودش را با بیسکویت و مربا مشغول می داشت. اگر بر سر میزی دعوت می شد که انواع غذا بروی آن چیده بودند، معدهٔ خود را انباشته میکرد و با اینکه از آشامیدن هر نوع مشروب ابا داشت با اینجال اگر بـهاو تــعارف می کردند می نوشید. سویفت شکایت داشت که پوپ هرگز مجال صحبت کردن به کسی نمی دهد زیرا همیشه در فکر خود اندیشه های تازهٔ شاعرانه دارد. از فرمانهای چون و چراناپذیر او ایس بود که هر صبح، قبل از اینکه چشم از خواب بگشاید، جعبهٔ تحریر او باید در کنار دستش باشد و همین خادمهٔ لرد اکسفورد حکایت کرده که در یک شب سرد و حشتناک زمستان، پوپ چهار بار او را از خواب بیدار کرده بود که کاغذ و قبلم در اختیارش بگذارد و عجله داشت مسادا فکری که به مخیله ش راه یافته، فراموشش شود ۸۸.

سرجوشوآ رینولدز <sup>۸۹</sup>، نقاش نامور انگلیسی، در یادداشتهای خود نوشته که یکبار در سال ۱۷۴۰، چهار سال پیش از مرگ شاعر، او را دیده است. از او خواهش شده بود که در یک حراج تابلو شرکت جوید و اگر آشار ارزنده ای دید خریداری کند. محل حراج از ازدحام لبریز بود و او در یک سمت تالار قرار داشت. در دقیایقی که توجه او بهصدای حراج کننده بود، در باز شد و کسی بدرون آمد و متعاقب آن زمزمه در سراسر تالار پیچید «آقای یوپ...»

سرجوشوآ میگوید من دیدم که مردم برای او راه گشودند و هر کدام با تکریم و احترام، سعی می کردند با او دست بدهند. چند دقیقه بعد من دست کسی را فشردم که منظومهٔ ریایش طرّه را قلم زده بود...

همین سرجوشوآ هنر آفرینی است که بعدها تصویر خیالی بلیندا را کشیده است و او را جاودانی ساخته است. بگفتهٔ سرجوشوآ، قامت پوپ از چهار پا و شش اینج تجاوز نمی کرد. گوژپشت بود و نامتناسب. جامه بلند سیاه بر تن داشت و بر منوال سنتزمان، شمشیری بر کمر بسته بود. چشمان درشت و جذاب و بینی باریک زیبائی داشت. دهانش بهمان حالتی بود که معمولاً افراد علیل دارند و گونهاش استخرانی و عضلاتش بساریک و ریسمانمانند بود. روبیلیاک، پیکرتراشی که نیمتنهٔ او را ساخته گفته است که وقتی بهچهرهاش خیره می شدم، از کشیدگی اعصاب صورتش می توانستم حدس بزنم که سردرد مداوم با او چه کرده است و آن چینهای بالای ابرو و پیشانیش، جز بسبب این دردهای متوالی نمی تواند باشد .

## \* \* \*

الکساندر پوپ را در جهان شاعری چگونه می توان ارزیابی کرد؟ آیا او براستی شاعر بـزرگی نـظیر درایـدن. شلی و کینز بود، و یا استادی بود ادیب و شعرشناس و طنز نویس، کـه هرگاه و بـیگاه، از سر ذوق مــنظومهای میسرود و این شعرها اکثر تقلیدی بودند از سخن آفرینان روم و یونان؟ پایگاه راستین الکساندر پوپ در شعر و

<sup>88-</sup> Samuel Johnson, Life of Pope, 1781, in Lives ed. G.B. Hill, Oxford, 1905, vol. iii, pp. 196-199, 208-209.

<sup>89-</sup> Sir Joshua Reynolds

<sup>90-</sup> CHARLES R. LESLIE & TOM TAYLOR: Life and Times of Sir Joshua Reynolds, London, 1865, i, 24.

شاعری در چه مقام و مرتبتی است؟

برای رعایت کمال بیطرفی، نظر چند تن از بزرگترین نقدنویسان معاصر را که دیرزمانی در زندگی و آثار پـوپ پژوهش کرده اند، ملاک این داوری قرار میدهیم:

جان اورتبات، استاد معانی و بیان در زبان و ادب انگلیسی و مؤلف کتاب دستنبشته های شعری پیوپ و همچنین مؤلف کتاب مکاتیب الکساندر پوپ، دربارهٔ شاعر اینگونه مینویسد:

تسلط او در شبوهٔ بیان برای نوع شعری که برای خویش برگزیده بود و همچنین مضامینی که برای سرودن انتخاب کرده بود، کم نبود. در قدرت تخیّل، گوئی آموخته بود که ناقص باشد و راه کمال نپوید اما در آفرینش دو منظومهٔ ربایش طرّه و دونسیاد، این ادعا صادق نیست و از دیدگاه ابداع و بکارگیری نیروی خلاّقیت، استاد است. الکساندر پوپ در پایگاه یک شاعر، نه تنها در کشور خود شناخته شده بود بلکه در سراسر اروپا و بویژه فرانسه و ایتالیا، از شهرت گسترده ای برخوردار بود و سروده هایش به زبانهای معاصر و همچنین السنهٔ کهن تسرجمه می شد. زمانیکه پوپ از جهان رفت، بلافاصله داوریهای ضدو نقیض دربارهٔ آثار او شروع شد، با اینجال در تمام دوران، حتی در سالهائی که ارزش مقامش به باثین ترین حد داوری رسیده بود، از حمایت شاعران بزرگ محروم نبود، چنانکه در قرن نوزده، ناموری چسون بسایرون، چارلز لمب و یلیام هزلیت از او پشتیبانی می کردند و شعرش را می ستودند و مشاهیری چون چارلز لمب و یلیام هزلیت از او پشتیبانی می کردند و شعرش را می ستودند و مشاهیری چون عامه برخوردار است و او را می ستایند، هر چند اگر این محبوبیت و اشتهار بحد قرنی نباشد که خود وی در آن می زست ۱۰ می رست ۱۰ در آن می زست ۱۰ می در آن می زست ۱۰ در و در آن می زست ۱۰ در آن می در آن می زست ۱۰ در آن می در آن می زست ۱۰ در آن می د

مارتین پرایس، استاد دانشگاه بیل و یکی از چند مؤلفان کتاب بزرگ منتخبات نظم و نثر ادبسیات انگلیسی از اکسفورد، دربارهٔ یوب اینگونه داوری می کند:

پوپ شاعر بزرگ عصر خودش بود و او نقش خویش را در این مقام، دقیقتر و قدر تمندتر از دیگر شاعران پیش از خود ایفا کرد. چاسر شاعر دربار بود و دیسری با عنوان یک سیاستمدار خدمت کرد. میلتن عملاً در دوران فرمانروائی کرمول، وزیر خارجه بود اما پسوپ، چه بعنوان یک شاعر و یا یکفرد اجتماع، یا مورد نفرت مردم بود بسرای اینکه شغلش شاعری بود و بسر مخالفان می تاخت و یا محبوب و معبود اجتماع بود بسرای اینکه وجدان اجتماعی داشت. در یکی از سروده های آخر زندگانیش می گوید «باید سرافر از باشم از اینکه می بینم انسانها از خدا ترس ندارند بلکه از من می ترسند» و با اینکه در وضع و مقامی قرار گرفته بود که حق داشت

چنین قضاوتی دربارهٔ خود بکند، نسبت به خرد خود دربارهٔ اعمالی که می کرد دچار تردید می شد. پژوهشگری که پای به دنیای او گذارد، می بیند که در شغل شاعری او یک تفرقهٔ داشمی هست بین جذبهٔ یک زندگی دور از جنجال از یکسو و جاه طلبیهای ادبی نوجوانی و علائق شدید سیاسی در سنین پیری از سوی دیگر، و این نوع زندگی که پوپ برای خویش برگزیده بود، فقط از عهده کسی مانند او برمی آمد که از نظر مالی مستقل باشد و در انگلستان عهد والیول بتواند دوام بیاورد ۲۰.

و بالاخره بانجک، منتقد انگلیسی و مؤلف رسالهٔ تحقیقی «پوپ» ضمن توضیح سبک شعر این شاعر قرن هجدهم انگلستان می نویسد:

شعرهای پوپ، در همانحال که از تنوع سبک و آهنگ برخوردار است، از یک استیاز خاص سرشار است که در سراسر آثارش دیده می شود و آن «ایجاز» است. جوناتان سویفت که خود استاد مسلّم موجزنویسی است، نسبت به اشعار یوپ می گفت که او قادر است...

... در یک بیت جایگزین سازد،

آن احساسی را که من در شش بیت بیان داشتهام.

در آن دوران مترجمی می زیست بنام «دوبسون» که با ترجمهٔ منظومه ای بنام سلیمان آل به شعر لاتین شهرتی بهم زده بود. پوپ یا لرد اکسفورد از او خواست تا رسالهٔ بشر را که شاعر انگلیسی بین سالهای ۱۷۳۱ تا ۱۷۳۴ به پایان بر ده بود، به لاتین برگردان کند. دوبسون اینکار را شروع کرد اما به پایان نبرد و آنرا رها کرد زیرا می گفت ایجاز کلام پوپ، ترجمهٔ آنرا به زبان دیگر غیر ممکن می سازد، در حالیکه زبان لاتین خود از زبانهائی است که ایسجاز در آن نقش موثری دارد. تردیدی نیست که این تلاش شاعر برای کوتاه نویسی و احتراز از اطالهٔ کلام، هنر وی بوده و افتخاری برای او محسوب می شده است. یکی از عللی که پوپ در نگارش رسالهٔ بشر، نظم را به نثر ترجیح داد همین بود که می گفت «من در شعر، منجزتر می توانم هدفهای خود را بیان کنم.» حقیقت گفتهٔ وی زمانی روشن می شود که کسی نامه های او را بخواند و یا بدیگر آثار منثور او توجه کند. همین امتیاز، یعنی ایجاز نویسی، خواننده را وا میدارد که شعر او را با آثار منثور او بیش از یکبار بخواند تا آنزمان بهتر و بیشتر به مراد وی بی برد.

۹۳ اصطلاح هانگلستان عهد والیول. اشاره ای است به سر ربرت والیول Sir Robert Walpole سیاستمدار نامدار و نخست وزیر انگلستان که مقام ارجمندی در تاریخ سیاسی انگلیس پیدا کرد و حتی شهری را در ناحیه نورفوک آمریکا بنام او نامگذاری کردند. فرزند وی هوراس والیول نیز بعنوان یکی از ادبای بنام و داستانسرایان مشهور عصر خود. نقش مؤثری در تاریخ ادب این سرزمین ایفا کرده است.

93- The Oxford Anthology of English Literature; Vol. I; The Restoration and the Eighteenth Century edited by Martin Price; PP. 1855.

94- Solomon, by Dobson.

اکنون باید پرسشی را مطرح کنرد و آن ایسنکه بسا همهٔ ایسن استادی در انستخاب واژهها و ا بجازنویسی، شاعر چه ارمغانی را بهخواننده هدیه می کند؟ اگریوپ یک شاعر جدتی است و قدرت فوق العاده ای در بکارگیری فینون شعیری دارد، پسیام او چیست؟ بدیهی است هیچ نو سندهای بیام خود را مجزا از سخن خود نمی کند و هر حه هست در همان سخن است. و این نویسنده هرچه بزرگتر باشد. پیامش بیشتر و عمیقتر با کلام او آمیخته است. و همنجاست که باید گفت خواننده نیز باید به ژرفای سخن او فرو رود و زندگی را آنگونه ببیند که او دیده است. اما دو جنبهٔ کلی در اشعار بوب نسبت به دید او به زندگی هست، اول آنکه این نوع اشعار او کمتر «شخصی» و «خصوصی» است و غالباً حماسه هاثی است جیدی و طولانی که کیمتر بگرد زندگانی و یا تفکرات خود شاعر دور میزند و این شیوه ایست که مثلاً وبـلیام وردز ورث بدنبال آن نرفته است و خواننده در منظومهٔ بیش در آمد<sup>۹۵</sup>، براحتی می تبواند به تباثرات خبود شاعریی برد. در حالیکه این نوع شعر شاید در نظریوپ مسخیره می آمده است و بهیجوجه شایسته نمیدانسته که از حالات و روحیات و بازتایهای ذهنی خود. آنگونه کـه مثلاً در قصیدهٔ **جاودانگی ۱۶** آمده، سخن بمیان آورد. طبیعی است اینگونه اشعار پذیرای مشاهیری است مانند سقراط و سیسرون و راسین، و البته در عهد او بوده اند افرادی که آنر ا سخت می بسندیدند. مسالهٔ دوم این سفسطه که یوپ یک خوش بین سطحی بوده، تعارفی است که محتر مانه باید از آن گذشت. حتی در رسالهٔ بشر نیز خوش بینی او «شرطی» و «فنّی» است و در بزرگترین بخش این شعر تصویر مبهم نقصان و فنای بشر پدیدار است. ویلیام هزلیت ۷۰، سخن بــهحقیقــت می گفت که من وقتی منظومهٔ ربایش طرّه را می خوانم نمی دانیم بخندم به بگریسم. شاید صحیح ترین داوری دربارهٔ یوپ این باشد که شعر او همانند آثار موزار است که در زرفای آن احساس موج میزند، اما این احساس دربند هنر اسیر است.

<sup>95-</sup> The Prelude

<sup>96-</sup> Immortality Ode.

<sup>97-</sup> William Hazlitt

<sup>98-</sup> IAN JACK: Pope: Writers and Their Work; pp. 24-25.

## برای تهیه این بژوهشنامه، از کتابهای زیرین استفاده شده است ...

- 1- The Rape of the Lock; An Heroi-comical Poem in Five Cantos; written by Alexander Pope; Dover Publications, Inc., New York, 1968.
- 2- Alexander Pope; Selected Poetry and Prose; Introduction by William K. Wimsatt, Jr.; Holt, Rinehart and Winston: New York: 1967.
- 3- IAN JACK: Pope; Writers and Their Work; No. 48; 1971; Longman Group Ltd.
- 4- J.S. CUNNINGHAM: Pope; The Rape of the Lock; Oxford University 1 res; 1974.
- 5- ALEXANDER POPE: The Rape of the Lock; Monarch Notes; No. 00788; Simon and Schuster; New York; 1965.
- 6- A History of English Literature; New York; The Macmillan Co., 1928.
- 7- The Oxford Anthology of English Literature; Vol. I; Oxford University Press; 1973.
- 8- FRANK N. MAGILL: Masterpieces of World Literature; First Series; Harper and Row; New York; 1952.
- 9- HELLEN REX KELLER: Reader's Digest of Books; The Macmillan Co. 1961.
- 10- Encyclopaedia Britannica; Macropaedia; 1974.

## رؤیای خانهٔ سرخ

**Dream of the Red Chamber** 

تاریخ نخستین چاپ: ۱۷۹۲ میلادی

سائو سوئه ـ چين

Tsao Hsueh-chin

(1410-1464)

چينې

فرمانروائی می کردند . در شبهای گرم تابستان و روزهای سرد زمستان، قصه گویان حرفه ای مردم را در شهر و روستا بگرد خویش جمع می آوردند و برای آنها، قصه و حکایت و افسانه می گفتند. مساجراهای تساریخی و روایات قهرمانی، از جمله موضوعاتی بود که این نقالان با استادی حکایت می کردند و مستمعان خودرا به شوق و هیجان وامی داشتند، اما مردم بیشتر شائق شنیدن داستانهای عشقی و وقایع خارق العاده و شگفت انگیز بودند و از این و حمد حکایت می آوردند و سافه قرو و سافه و سافه قرو و سافه قرو و سافه و سافه و سافه قرو و سافه و ساف

سنّت نقّالی در چین، قدمتش به قرن یازدهم می رسد، دورانی که **دودمسان سونگ** بسراین قسلمرو پسهناور

و از اینرو جمعی حکایتگر، قصص عاشقانه و حکایات وهمی حیرت آور بدست می آوردند و با ذوق و سلیقهٔ شخصی بهم می آمیختند و ساکنان کوچه و بازار را اسیر استعداد و بیان خویش می ساختند. در عهد سلاطین خاندان سونگ، که از سال ۱۹۶۰ میلادی آغاز شد و به سال ۱۲۷۹ پیایان گرفت، هنر و ادب رو به کمال رفت. دودمان پادشاهان تانگ که پیش از اینان می زیستند و قریب سه قرن حاکم بر سرنوشت چین بددند، مشد تا سدند، مشد تانگ سهده، ان

بودند، مشوق شعر بودند و به شاعران حرمت بسیار می گذاشتند، از اینرو عصر سلاطین تسانگ به دوران طلائی شعر معروف است. اما طی ۳۱۹ سال حکومت شاهان سونگ، توجه عاشقان ادب بیشتر متوجه قصه و داستان شد و اینهم خود سببی داشت. یادشاهان سونگ به کرامات و صعجزات بودا اعتقاد فراوان داشتند و

۱ — ديرينكي تاريخ چين بعنزارة اول پيش از ميلادمي رسد. سلسله سلاطين شانگ Shang از ۱۳۸۶ قبل از ميلاد آغاز مي شود و تا ۲۲۰ بيش از

میلاد ادامه می یابد. میس دودمان چین و هان (Chin& Han Dynasties (221 BC-AD 220) بر سر کار می آیند که در سال ۲۲۰ بعد از میلاد منقرض می شوند. آنگاه نوبت به شش سلسله سلاطین و خیاندان سوشی (AD 221-618) TheSix Dynasties and Sud Dynasty تا سال ۴۰۹ بسر می رسد که در سال ۴۱۸ از میان می روند. خانوادهٔ تانگ و پنج سلسله پادشاهان (Sung Dynasty از میان می روند. حکمر انان سونگ نیا سال خاک چین فرمانروائی می کنند و بعد بدست دو دمان سونگ (Sung Dynasty (960-1279) از میان می روند. حکمر انان سونگ نیا سال

۱۳۷۹ بر اربکهٔ سلطنت تکیه میزنند و آنگاه نوبت خاندان یو آن (Yuan Dynasty (1279–1368 میرسد که فقط ۸۹ سال دیبهیم پیادشاهی برسر دارند. اینان بوسیله خانواهه مینگ (Ming Dynasty (1368–1644 مضمحل میشونند و ۳۷۶ سال بسعد. بیستنی بسال ۱۶۴۳، دور ان سروری شهریار آن چینگ (Ch'ing Dynasty (1644–1912 شروع میگردد که خاک چین دستخوش انسفلابهای سیاسی می گسردد. ادب چین، در هریک از دوره های مزبور، ویژگیهای معینی دارد که طی این پژوهشنامه اشاراتی به آنها رفته است. نقالانی را تشویق می کردند که برای مردم، با زبان ساده و بی تکلف، از گفته های دینی بودا سخن بگویند و با داستانهائی را نقل کنند که در آنها اندرزهای اخلاقی بودا نهفته باشد، از اینرو شعر درباری جای خودرا بهقصه های کوچه و بازار داد. حکایت کنندگان، برای رعایت فرمان پادشاهان، بسوی منابع کهن هندی روی آوردند و روایات فولکلوریک سانسکریت را نمونهٔ کار خود قرار دادند و یا بهرحال از میراث ادبی هند تقلید کردند. نتیجه اینکه در این دوران قصه گوئی و داستان پردازی، آمیخته با تعالیم دینی بودا، رو به کسال رفت و زمینه ای فراهم ساخت تا شیوهٔ داستان نویسی، نظیر مغربیان، بتدریج پای به عرصهٔ وجود گذارد.

دودمان سونگ در سال ۱۲۷۹ منقرض شد و خاندان یو آن جانشین آن گشت. درست ۸۹ سال بعد سلاطین یو آن بنز به نابودی گرائیدند و پادشاهان مینگ جای آنانر اگرفتند. در طول ایس سه قسرن و نسیم، با ایسنکه قصه گوشی و روایتگری چون قرون گذشته رواج داشت، هیچ کتاب ارزنده ای نگاشته نشد مگر دو افسر، کسه تصادفاً هردو سر نوشت ساز بودند و هردو شیوهٔ داستانسرائی را در چین بنیان نهادند. نخستین افر شوشی سهو سرچوآن نام داشت که می توان آنرا حاشیهٔ آب ترجمه کرد و منرجمان غربی عنوان همه صردان پرادرند آن نهادند.

داستان مفصل حاشیه آب یا همه مردان برادر ند سرگذشت جالب و پرماجرای یکصدوهشت راهزن شجاع و جوانمرد است که بر ضد عمّال فاسد حکومت به مبارزه برمی خیزند و به حمایت از مظلومان، سر به طنیان و قانون شکنی برمی دارند. مصنّف این اثر، در زمانیکه داستان انتشار یافت، از بیم جان خویش، نام خودرا بر آن ننهاد، اما تحقیق دامنه دار دانش پژوهان نشان داد که نویسنده اش، ادیبی بنام شیه نای آن بوده و در نیمه قرن چهاردهم، وقتی سلطنت هشتادونه ساله خاندان یسوآن در شرف انقراض بوده، در پکن می زیسته است. کتاب این نویسنده، بگفته منتقدان ادب شناس، چنان تأثیر شگرفی در روحیهٔ مردم چین داشته که طبی قبرنهای متمادی، هر آنگاه حاکمی از طریق صواب منحرف می شده و ستمکاری پسیشه مسی کرده، مسطالعهٔ آن روح طغیانگری و انتقام جوثی را در وجود آزاداندیشان و جوانمردان به جنبش و هیجان وا می داشته است. کتاب دیگر این دوران، یک داستان تاریخی است بنام سان کوآ که آز امی توان سه سلطنت تسرجمه کرد و نویسنده اش، مورخ دانشمندی است بنام «لو کوآن سیونگی» که در سالهای آخر قرن چهاردهم زندگی می کرده است. این کتاب و سرگذشت جالب قهرمانان آن، که عموماً چهره های تاریخی هستند، جزو زندگی می مردم شد و بعضی از سیماهای تابندهٔ کتاب، در شمار نیم خدایان قرار گرفتند.

از دوران آفرینش داستان در چین، بازهم سالیانی میگذرد. قرن شانزده فرا میرسد و کتابی انتشار می بابد با عنوان هسی بی بو به به به بسوی باختر که مترجم انگلیسی نام عنتر و آن نهاده و ایس کتاب در جهان غرب بهمین اسم شناخته شده است. عنتر یک داستان اسطوره ای است و مشحسون است از خیال و اوهام. در مکاتب ادبی غرب، این نوع داستانها را از نوع سویر ناچرال یا داستانهای خارق العاده نامیده اند.

<sup>2 -</sup> Shui-hu chuan (The Water Margin-All Men are Brothers)

عنوان همهٔ مردان برادرند انتخاب پرلهاک، داستانسرای معاصر آمریکائی است که داستان مزبور را ترجمه کرده است.

<sup>3 -</sup> Shih Nai-an

<sup>4 -</sup> LO-KUAN-CHUNE: San Kua (The Three Kingdoms) 5 - HSI YU CHI - Journey to the West (Monkey)

داستانسرا برای نگارش آن از منابع اساطیری چین بهره گرفته و ذوق شخصی را نیز در آفرینش نقش آفسربنان دخالت داده است. ایزدان و نیم خدایان و دیوان همه جا بر ابر یکدیگر صف آرائس کسرده و بسنظور سیادت بسر جهان، مبارزه میکنند.

داستان سفر به سوی باختر یا کتاب عنتر مسرکب از سه بسخش است. بسخش نسخست تاریخچهٔ تاریخچهٔ تاریخچهٔ تاریخچهٔ تاریخچهٔ تاریخچهٔ ساختگی از خاندان «تریپی تاکا» و زندگانی پیش از سفر وی به «آسمان باختری» برای بدست آوردن احکام بودا، و سوم حوادثی که در این سفر رخ مسیدهد، یسعنی عبور تسریپی تساکا از هشتادویک خوان، که هر کدام مصیبت بار است و مرگزا، و در این سفر، سه مسرید فدائی نیز همراه اوست. اینان عبارتند از ارواح میمون سخوک و ماهی .

افسانهٔ سغر بسوی باختر، که مقصود روسپری بجانب آسمان باختری است، مجموعه ایست از اسطوره ها و روایات مذهبی قوم چین. ادب شناسان چینی گفته اند که این کتاب داستان نیست بلکه رساله ایست تمثیلی از سه مکتب دینی و فلسفی مردم چین. معتقدات بودائی، تفکرات «تاثو ئیستها» و تعالیم کنفوسیوس مجملگی در این کتاب متجلی است.

کتاب ارزشمند دیگر این دوران، که بسال ۱۶۱۰ انتشار یافت چین \_ پینگ \_ می نام داشت بمعنای زرآیین گلدان آلو که در غرب زیر عنوان گل کنار طلائی ۱۳۵۰ شهرت دارد. داستان مزبور در مغربزمین، عنوان دیگری نیز یافت که با محتوای آن بیشتر تسناسب دارد و آن عبارت است از تماریخ پرحادقهٔ هسی مین و شش هسر او الله داستانسرا «هسی یاثو \_ هسی یاثو \_ شنگ آن ذکر شده که معنی «ادیب خندان خندان» را می دهد و پیداست این اسم، مستعار است.

داستان زرین گلدان آلو نخستین داستان زبان چینی است که به شیوهٔ داستانسرائی غرب نزدیک شده و از همهٔ ویژگیهای یک رمان غربی برخوردار است. داستان یک انتقادنامهٔ رئالیستی اجتماعی است و از جامعهای حکایت می کند که سراسر فساد و گمراهی و تباهی است. با اینکه حوادث داستان مربوط است به آخرین سالهای فرمانروائی خاندان سونگ، یعنی قرن سیزدهم، ولی جای تردید نیست که مصنف جامعهٔ عصر خودرا که مردم آغاز قرن هفدهم باشد نقاشی کرده است.

<sup>6 -</sup> Tripitaka

<sup>7 -</sup> Monkey-Pigsy-Sandy.

۸ تاثو ثهسم Taoism یکی از سه آئین مردم چین است که بوسیله لائو تسه (Lao-tsze (604-523BC فیلسوف نامدار چین عرضه شده و بین مردم رواج یافته. کتاب مشهور او تاثو تهجینگ Tao Te Ching بمیمنی کتاب خرد و فضیلت است. پیرامون این کتاب و تفکرات لائو نسه در مجلدات آئی سیری در بزرگترین کتابهای جهان بحث خراهد شد.

۹ ـ پیرامون کتفوسیوس و اندیشههای او رجوع شود بهجلد بکم از سیری در بزرگترین کتابهای جهان.

<sup>10 -</sup> Chin P'ing mei: The Gold Vase Plum-Golden Lotus

<sup>11 -</sup> The Adventurous History of Hsi-men and His Six Wives

<sup>12 -</sup> Hsiao-hsiao sheng (A Laughing-laughing scholar)

در داستان زر ین گلدان آلو، مرد بسیار جالبی ایفاگر نقش است که نسام هسی مسنچینگ آر برخود دارد. این مرد بظاهر قلدر است و حامی ضعیفان، اما بهباطن ببزدل است و نیر نگباز. از راه خدعه به ثروت رسیده و از راه بکار بردن زبان چرب و مردم فریب خویش، جمعی را اغوا کرده است. هسی من چینگ در خانهٔ خود شش زن دارد که عمومی آجوانند و طنّاز، و مسمر در آمدش یک دکان عطاری است که در آنجا طبابت هم می کند و همین طبابت و سیله ایست برای بدام انداختن زنها. علاوه بر شش زن، چندیس خدمتکار هم دارد که در سنین مسختلف برخود دارند و یکتن از خدمتکار انش که از زیبائی کافی بهره دارد، مشهور است به «آلوی بهار». آقای هشی من چینگ نمونهٔ کاملی است از دن ژوآن غربی. در فریبزن و ره یابی به دلهای بهار». آقای هشی من چینگ نمونهٔ کاملی است از دن ژوآن غربی. در فریبزن و ره یابی به دلهای بلکه به حریم همسایگان و آشنایان نیز دست در ازی می کند و جالب اینجاست که همسایگان نیز متقابلا همینگونه اند و باین تر تیب، کتاب انباشته است از روسپیگری، خیانت، دروغ و ترویر. خوانندهٔ هو شیار در این کتاب، گاهی به یاد بن جانسن، کمدی نویس نامدار انگلیسی می افتد و زمانی به یاد مولیر، هز آفرین فر انسوی. این کتاب، راه کمال فن داستان نویسی در ادب چین زمانی به یاد مولیر، هنر آفرین فر انسوی. این کتاب، راه کمال فن داستان نویسی در ادب چین داست اما هنوز به نقطهٔ او ج نرسیده است.

## \* \* \*

در سالهای نیمهٔ قرن هجدهم، شاید بین ۱۷۵۰ و ۱۷۶۰ میلادی، داستانسرائی بی نامونشان که در شهر پکن میزیست، داستانی نگاشت که نه عنوان داشت و نه کامل بود و نه خود ادعائی داشت که اثری ارزشمند نوشته و نه مدعی بود که بعدها خواهد نوشت، بلکه چند فصلی از سرگذشتی را بهرشتهٔ تحریر آورده بود و این فصول را برای جمعی دوست روشنفکر و ادبشناس فرستاده بود تا مطالعه کنند و اگر می پسندند و یا نکته ای بنظرشان می رسد، برای وی بنویسند. داستانسرا در آنزمان نمی توانست تصور کند که واکنش یارانش چه خواهد بود و چه تعداد از آنان ویرا به باد تمسخر خواهند گرفت و چند تن نوشتههای بی ارزش اورا خواهند پسندید. اما بازتاب ذوقی و فکری دیگران اورا دچار حیرت کرد. آنچه امروز از دستنبشتههای دوستان معاصر وی باقی مانده، حکایتگر این واقعیت است که داستان ناتمام تسائو بسوئه یجین ای مردی که آن سطور را بر صفحهٔ کاغذ آورده و کسی که آن فصول ناتمام را در عین فروتنی و پوزشخواهی برای دوستانش فرستاده بسود، همه را دچار شگفتی و ناباوری کرده، آنگونه که جملگی مصرانه از وی خواستند تا کتاب خودرا کامل کند و با

<sup>13 -</sup> Hsi-men ching

۱۴ ــ نام راستین وی تسائو ــ چان Ts'ao Chan بوده اما دوستانش و برا با نام تسائو سوئه چین Ts'ao Hsueh-chin می شناختند که احتمالا در سال ۱۷۱۵ بعدنیا آمده و در ۱۷۷۶ درگذشته است. بعضی از شرح حال نویسان معتقدند که او فرزندخواندهٔ خانوادهٔ سرشناس خویش بوده و تعلق به خاندان «نسائو» (در چین و ژاپن نام خانواده پیش از اسم کوچک می آید) نداشته است.

تغییرات جزئی که پیشنهاد می کردند، در اختیار مردم قرار دهند.

اما تسائو \_ سوئه \_ چین عمرش دیر نپائید و در روز ۱۲ فیوریه سال ۱۷۶۳، قریب یکی دو سال پس از آنکه نسخه هائی از کتاب ناتمامش را با دستخط خویش توزیع کند در گذشت. مرگ او اندوهی جانگزا در دلها بوجود آورد زیرا او با اثری که خلق کرده بود، دورنمائی از یک آیندهٔ در خشان داستان نویسی برابر ادب دوستان چین ترسیم کرده بود. از سوئی او نوهٔ تسائو \_ بین ۱۵ بتوانگر با نامونشان قلمرو چین بود که در عهد خود جاه و جلال بسیار داشت و اکنون او در تهیدستی می زیست. شاید این کتاب می توانست جبران تنگدستی ها و محرومیت ها را بکند اما پیش از آنکه او چهل و هشتمین سال حیات خود را پایان برد، چشم بر هستی فروبسته بود ۱۲

در سال ۱۷۶۵ میلادی، در پکن کتابی انتشار می بابد زیر عنوان شیه ــ تو ــ چی که می توان آنر احکایت یک سنگ ۱۷۶ ترجمه کرد. این داستان با اینکه متضم ششتاد فصل بود و کتاب نسبتاً مفصلی را تشکیل سی داد، با وجود این ناقص بود و خوانندگانی که با اشتباق بسیار این اثر را می خواندند، اندوهگین می شدند که چـرا سرگذشت ناتمام است. پژوهش دربارهٔ داستانسرا، که مردی بنام تساثوسوئه چین بود از هرسو آغاز گشت و شیفتگان ادب، بویژه آنانکه قبلا ویر امی شناختند، کوشیدند تا بهتر و بیشتر اور ابشناسند. این تحقیق و تتبع، از دویست سال پیش تا امروز ادامه داشته و سر انجام، تا حد زیادی، روشن شده است که نویسندهٔ بــزرگترین داستان زبان چینی، چه شخصی بوده است و چه حوادثی پیش آمده تا او تصمیم گرفته کتابی بنویسد که امروز منه تنها افتخار ادب چین محسوب می شود، بلکه بنظر نقادان بـزرگ ادب عالم، ایسن کــتاب بــیشک یکی از شاهکارهای مسلم جهان داستان نویسی در پهنه گیتی است.

تلاش در راه شناخت تسائو \_ سوئه \_ چین ثابت کرده است که وی بی تردید از مردم چین بوده اما در رگهای او خون سلحشوران مغول جریان داشته است. مغولان منچوری در سال ۱۶۴۳ بر خاک چین می تازند و پس از تصرف این سرزمین و انقراض دودمان سلاطین مینگ، خود سلسله سلاطینی بر این مرزوبوم تحمیل می کنند که به خاندان چینگ مشهور است و اینان تبا زمان انقلاب ۱۹۱۲، بر این اقلیم فرمانروائی داشتند.

خالق کتاب حکایت یک سنگ بی تر دید از همین قوم بسوده که به روایستی در سال ۱۷۱۵ و به روایتی دیگر در ۱۷۲۴ پای به عالم هستی نهاده و در سنین جسوانی، شاید در چهسل سالگی و شاید هم اندکی بیشتر، بدرود حیات گفته است. سالها پیش از آنکه منجوریان بسر چین بستازند،

<sup>15 -</sup> Ts'ao Yin (1658-1712)

۱۶ ـ باستناه چی ـ چن ـ وانگ Chi-Chen-Wang مترجم معاصر چینی که مقدمهٔ جامعی پیرامون زندگی مؤلف کتاب رؤیای خانهٔ سرخ نگاشته و سال تولد اورا ۱۷۲۴ و مرگ ویر ۱۷۶۴ نگاشته. بقیهٔ کتابهای موجود عموماً زادروزش را در ۱۷۱۵ و درگذشتش را ۱۷۶۳ ذکر هیکنند. استناد چی ــ چن ــ وانگ مدارک و اسناد نازهای است که پیرامون حیات مؤلف. در سالهای اخیر کشف شده است. ۱۲ - Shih r'ou chi: Story of a Stone.

یکتن از پیشینیان وی به سپاهیان مغول پیوسته و در آنجا به مقام و منصبی رسیده است. وقستی در سال ۱۶۴۳، مبارزان مهاجر خاک چین را متصرف می شوند، وضع این خانواده به بهبود پیدا می کند و ثروتی قابل ملاحظه گرد می آورند. محور زندگانی به کام این خانواده می گردد تا در سال ۱۶۶۲ که کانگ هسی ۱۸ بعنوان امپراتور بر اورنگ فرمانروائی چین تکیه می زند. پرستار و للهای که امپراتور را در آغوش خویش بزرگ کرده، مادر بزرگ تسائو سوئه به چین است و مردی که در تمام سالها، از دوران طغولیت با امپراتور همراز و همساز بوده، پدر بزرگ وی

در سال ۱۶۶۳، چند سال پیش از آنکه داستانسرای آیندهٔ چین، دیده بر جهان گشاید، تسائـو ــ بین بهمدیریت صنایع پارچه بافی امپراتوری در نانکینگ منصوب می شود و این مقام را تا هنگام مرگ حفظ می کند.

تساثو سوئه چین وقتی خودرا می شناسد، بیشتر دربارهٔ پدربزرگش به تحقیق می پردازد و زمانی حبرت او رو به فزونی می گذارد که در می بابد پدربزرگ، شاعری صاحب ذوق بوده و حتی دو نمایشنامه نیز نوشته است. وی در عصر خویش با تمام ادبا و نویسندگان و شاعران معاشرت داشته و با آنان در تدوین و چاپ یک فرهنگنامه همکاری می کرده است. اما همین شخص، با تمام قرابت با امپر اتور، فاقد عقل معاش بوده و هنگامی که بسرای باقی می شتابد، مبلغی عظیم بدهی برای خانوادهٔ خویش باقی می گذارد. از آنجا که تساثو \_ یونگ "، فرزند او نیز، که پدر آفرینندهٔ کتاب حکایت یک سنگ باشد، سه سال بعد در می گذرد، در نستیجه، نسوهٔ مشاور امپر اتور، بجای اینکه در ناز و تجمل و نعمت، زندگی خویش را بگذراند، با فقر و در ماندگی دمساز می گردد".

داستان شیه \_ تو \_چی به معنی حکایت یک سنگ که بعدها تغییر نام داد و به هونگ \_ لو \_ منگ به معنی رؤیای خانه سرخ <sup>۲۱</sup> مبدل گشت، متضمن شرح زندگانی نویسنده است و یا حداقل اینکه قسمتهای اعظم آن بازگوکنندهٔ روزگاران گذشتهٔ اوست بنابراین کسی که این کتاب را می خواند، بیش و کم می تواند در بابد چه براو گذشته است.

18 - K'ang Hsi 19 - Tsao Yung

۲۰ ــ دبباچه جامع کتاب رؤیای کاخ سرخ نرجمهٔ چی ــ چن ــ وانگ. صفحهٔ ۱۵

Dream of the Red آزا کتاب بعزبان چینی هونگ \_ لو \_ منگ Hung Lou Meng است که مترجمان انگلیسی عموما آزا Hung Lou Meng مناف است که مترجمان کتاب بعزبان چینی هونگ \_ لو \_ منگ Hung Lou Meng بعضی ساختمان Chamber بعضی رویایی اتاق سرخ ترجمه کرده اند. اما چنانکه آقای چی \_ چین \_ وانگ توضیح می دهد، واژه داوه مسمنی ساختمان طبقدار را می دهد و اینگونه بناها فقط منحصر به اشراف بوده و جلال و شکوه داشته است. از طرقی داوه وقتی بعرنگ سرخ درآید. فقط جایگاه بانوان جوان می شود در اینصورت رویای خانه سرخ، رویای مکانی است که در آن زن زیبا و جوان هست. نکته دیگر اینکه واژه داوی در بیروان کیش بودا، مجازاً معنی دالومنال دنیوی و را می دهد و این معنی کاملا مناسب است با موضوع داستان. از آنجا که در زبان فارسی، واژه ترکی داناق، معادل Chamber، میین سرای بزرگ و بنای طبقدار نیست، مؤلف این کتاب، واژه دخانه و را برای این منظر برگزید.

از محققان جدّی و توانا و خستگی ناپذیر، که دیر زمانی وقت خودرا صرف پـژوهش دربـارهٔ نـویسندهٔ داستان رؤیای خانهٔ سرخ کرده و نتیجهٔ مطالعات و تحقیقات خودرا در کتابی جــامع زیــر عنوان پــژوهشهای نــو پیرامون داستان رؤیای خانهٔ سرخ انتشار داده، ادیب معاصر چینی، آقای چوـــ جو چانگ<sup>۲۲</sup> است که با نشر کناب ۶۳۴ صفحهای خود، در شمار مشاهیر آنسرزمین درآمده است.

چو - جو - چانگ با اسناد و مدار کی که از منابع مختلف گرد آورده می نویسد که اند کی پیش از سال ۱۷۴۲، وقتی نویسندهٔ داستان سنین بین بیست و سی را می گذرانده، خانهٔ کوچکش دچار حسریق مسی گردد و هستی او برباد فنا می رود. چنانکه از فصل یکم کتاب او مستفاد می شود، ظاهراً این حسریق خسران جبران ایدیری به نویسندهٔ جوان وارد می کند. مصیبت آتس سوزی بگونه ای عظیم بوده که چند تن از شاعران جوان همعصر او برایش منظومه می سرایند و از اینطریق سبب تسلای خاطر او می شوند. تسائو، داستانسرای تازه کار، با وجود نسبت با یک خاندان بزرگ و نامی، بحدی در استیصال و تنگدستی بوده که دورانی دراز با نان جو و شیر می ساخته است. شعرهای دیگری که بخاطر او و برای او سروده شده، مبین این نکته است که او پسری داشته و این پسر نیز در اثر حادثه ای، شاید همان آتش سوزی، در گذشته است و خود وی نیز وقتی در میانسالی زندگی را آغاز نهاده بود.

پرسشی که از طرف آقای چو — جو — چانگ، شرح حال نویس این داستانسرا مطرح می شود و قابل بعث است اینست که چرا این داستان تا هستاد فصل بیشتر نگاشته نشده و چه سبب داشت که مصنّف، نسخی از آنرا برای دوستان خویش فرستاد. پاسخ این دو سئوال را محقّق چینی چنین می دهد که تسائو سوئه — چین قادر نبوده مرگ زودرس و نابهنگام خویش را پیش بینی کند و اینکه نسخه هائی از دستبنشتهٔ خود را برای آشنایان و دوستان خویش فرستاده بین به اصرار همسر جدید خود بوده آو این خود کمال پسندی مصنّف را نشان می داده است. این عمل در حالیکه از یک جهت برای داستانسرا سودمند بوده و آن اینکه نظر صاحبان عقیده را گرد می آورده، از یک سو زیانبخش بوده زیرا سود جویان پنهانی نسخه های عدیده ای از آن تهیه دیده و در بازار به فروش رسانده اند. در سال ۱۹۲۷ میلادی، یک نسخه از این کتاب که متلق به دویست سال قبل بوده، در اختیار دکتر هو — شیه ۲ سرد بیر مجلهٔ ادبی هلال ماه ۲۵ مرار می گیرد و سرد بیر، در سال ۱۹۲۸، این داستان را در نشریهٔ مزبور به چاپ می رساند. انتشار این کتاب، توجه جهانیان را بر می انگیزد و دیری نمی گذرد که متر جمان دست بکار انتشار این کتاب، توجه جهانیان را بر می انگیزد و دیری نمی گذرد که متر جمان دست بکار ترجمهٔ این اثر می شوند. اما در همین دوران، نسخهٔ دیگری از داستان بدست می آید که دارای ترجمهٔ این اثر می شوند. اما در همین دوران، نسخهٔ دیگری از داستان بدست می آید که دارای

<sup>22 -</sup> Chou Ju-ch'ang: A New Study of the Hung Lou Meng (Peking 1953)

۲۳ - نام همسر جدید او را چیه - بن - چای Chih Yen Chai نوشته اند و این همان بانوش است که در داستان رؤیای خانهٔ سرخ زیر نام
رودمه River Mist معرفی شده است.

<sup>24 -</sup> Dr. Hu Shih

۱۲۰ فصل بوده و این کتاب دو دیباچه داشته، یکی بقلم چنگ \_ وی \_ یوان  $^{7}$  که سرمایهٔ طبع و انتشار داستان را تأمین کرده و دیگری کاثو ثو  $^{7}$  که مدعی بوده بقیهٔ فصول کتاب را از میان اوراق باقیمانده از یادداشتهای مصنّف بدست آورده و پس از تنظیم آنها به هشتاد فصل اولیه افزوده است.

کائو ... ئو بموجب آنچه در مقدمهٔ کتاب نگاشته، دوست خالق اثر بوده و پس از مرگ ناگهانی رفیق خویش، برای یافتن بقیهٔ کتاب به تلاش برخاسته و سر انجام پس از جستجو و رنج بسیار آنها را یافته است.

ادیبانی که با دقت کامل دو بخش کتاب، یعنی هشتاد فصل نخستین و چهل فصل دوّمین را با هم مقایسه کردهاند، متفق القولند که فصول بقیه از نظر انشاه و همآهنگی متن و جزالت کلام، به پایهٔ هشتاد فصل اول نمی رسد و مسلم است که فرد دیگری جز تسائر سوئه چین آنها را نگاشته است. نکتهٔ دیگر اینکه پایان داستان، از نظر داستانسر ائی، ضعیف است و نقش آفرین اول نمی بایستی سر نوشتی آنچنان داشته باشد که در پایان یکصدو بیستمین فصل با آن روبسرو گشته است. داستان رؤیای خانهٔ سرخ بطور مجموع یک غمنامه است و هر ادیب سخن شناس می تواند تصور کند که انجام چنین داستانی شاد نمی تواند باشد، اما ظاهراً دوره ای که آقای کاثو ــ ثو بقیهٔ چهل فصل را نوشته، داستانهای غمگین نمی پسندیدند و نویسنده، موضوع داستان را فدای سلیقهٔ مردم کرده است.

منتقدان ادبشناس بطور کلی نه تنها بر خدمت کاثو ــ ثو ارج نمی نهند بلکه بر عمل او سخت می تازند و معتقدند که با این کار اغوا آمیز، که صرفاً بسنظور سودجوثی از سوی ناشر بوده، به آستان داستانسر ای ارجمند و گرانقدر چین اهانت روا داشته است. با اینحال هستند جماعت عظیمی از خواننده که کتاب را بصورت فعلی می خوانند و از آن لذت می برند.

از نظر مقایسه و ارزیابی، داستان رؤیای خانهٔ سرخ نوشتهٔ تسائو ــ سوئه ــ چین را با سه کتاب بــزرگ غرب می توان مقاسمه کرد:

داستان وقایعنامهٔ فورسایت نوشتهٔ جانگالزورتی داستانسرای انگلیسی<sup>۲۸</sup> داستان خاندان بودن بروک نوشتهٔ توماس مان داستانسرای آلمانی<sup>۲۱</sup> داستان در جستجوی روزگار از دستبرفته نوشتهٔ مارسل پروست داستانسرای فرانسوی<sup>۳۰</sup>

26 - Ch'eng Wei-yuan

27 - Kao Ou

28 - JOHN GALSWORTHY: The Forsyte Saga

29 - THOMAS MANN: Buddenbrooks

30 - MARCEL PROUST: A la Recherche du temps perdu

در ادبیات باختر زمین، سه کتاب و قایعنامهٔ فورسایت، خاندان بسودن بسروک و در جستجسوی روزگار از دستر فته از کتابهای بزرگ قرن بیستم بشمار می آیند و آفرینندگان این آثار، در ردیف جاوید ترین مشاهیر دنیای داستان نویسی محسوب می شوند، بنابر این قیاس داستان رؤیای خانهٔ سرخ با ایسن کستابها، ارزش و اهمیّت آن کتاب را می رساند. با اینحال اختلافاتی هست که باید به آنها اشاره کرد و تشابهاتی هست که از هر نظر جالب توجه است:

داستان وقایعنامهٔ فورسایت کتابی است سه بخشی که نویسنده در سال ۱۹۰۶ آنرا آغاز کرد و پانزده سال بعد، در ۱۹۲۱ آنرا پایان برد. این سه بخش عبارت بودند از مرد صاحب مکنت"، در دادگاه" و برای اجاره". بعداً داستانسرا، دو «میان بخش» نیز با عناوین سالهای پسیری و خیال پروری و همچنین بیداری به آنان اضافه کرد و این مجموعه را که داستانی عظیم بود و قایعنامهٔ فورسایت نامید.

بخش نخست از این وقایعنامه، از سال ۱۸۸۶ شروع می شود و نقش آفرین اول آن که قسهر مان کتاب مرد صاحب مکنت باشد، آقای سومز فورسایت است که یکی از شش بر ادران این خانواده است. اینان از اشراف صاحب نام انگلیس نیستند اما زندگانی مرفهی دارند و روزگار خویش را به شادی و آسودگی می گذرانند. آقای سومز فورسایت با اینکه خانهٔ زیبائی در حومهٔ شهر لندن دارد، مصمم می شود خانهٔ مجللتری برای همسر زیبا و ناراضی خود، ایس هرون "منا کند و از اینرو از یک مهندس معمار جوان بنام فیلیپ بوسینی "دعوت می کند تا طرح او را بمرحلهٔ عمل در آورد، غافل از اینکه همسرش، سخت شیفته و بسیقرار او مسی شود. سومیز فورسایت که دلبستهٔ همسر خویش است، از این رابطه آگاه می شود و در صدد انتقام بر می آید. بهترین شیوهٔ انتقام، در نظر او، ورشکست ساختن میهندس جسوان است. شوهر به آرزوی خویش می رسد و مهندس پریشانحال در اثر حادثه ای جان می سپارد. ایرن، همسر او، که از این زندگی بیزار است، شوهر را ترک می گوید و چندی بعد، با مرد دیگری بیمان زناشوشی می بندد.

بخش دوم کتاب زیر عنوان در دادگاه، حوادث از سال ۱۹۰۰ آغاز می شود. سومز فورسایت در آرزوی فرزندی که وارث ثروت او شود، در رنج و نامرادی است و چون دیگر امیدی به بازآوردن همسر پیشین خود ندارد. با یک دختر

<sup>31 -</sup> The Man of Property (1906)

<sup>32 -</sup> In Chancery (1920)

<sup>33 -</sup> To Let (1921)

<sup>34 -</sup> Soames Forsyte

<sup>35 -</sup> Irene Heron

<sup>36 -</sup> Phillip Bosinney

فرانسوی بنام آنت لاموت ازدواج می کند. آنت برای او دختری بعدنیا می آورد که نامش را فلور می گذارند. از سوی دیگر، ایرن که با یکی از مسنسوبان شوهر پیشین بنام جولیون تزندگی تازه را آغاز نهاده، صاحب پسری می شود که نامش را «حان» می نهند.

در بخش سوم داستان وقایعنامهٔ فورسایت زیر عنوان بسرای اجاره، فلور و جان که هر دو بزرگ شده اند یکدیگر را دیدار می کنند و هر دو به بند عشق هم گرفتار می آیند اما رنجش و عدم سازش بین دو خانواده مانع از پیوند همیشگی آنهاست، ناچار فلور از جان دل می کند و با مرد دیگری زناشوئی می کند. این پایان کتاب سه بخشی است. در دو قسمت «میان بخش» هانسیز داستانسرا بهشرح تأثرات و غمهای بازیگر آن سالخورده و توصیف شادیها و بیخیالیهای نقش آفرینان کمسال می پردازد و تصاویس گویا و زنده ای از یک خانوادهٔ انگلیسی در پایان قرن نوزده و آغاز قرن بیست ترسیم می کند.

جان گالزورتی، آفرینندهٔ کتاب و قایعنامهٔ فورسایت گوشی از این تاریخ پنج جلدی راضی نیست. باز هم قلم بدست می گیرد و یک مجموعهٔ سه بخشی دیگر باعنوان کمدی نو<sup>11</sup> برشتهٔ تحریر می آورد. نخستین بخش از ایس مجموعه در سال ۱۹۲۴ با عنوان میمون سفید<sup>۳۲</sup> نوشته می شود. دو سال بعد، دومین بخش زیر عنوان قاشق نقرهای <sup>۳۳</sup> انتشار می بابد و سر انجام در سال ۱۹۲۸، آخرین بخش از این مجموعهٔ عظیم زیر نام سرود قو <sup>۳۳</sup> منتشر می شود و متعاقب آن نویسندهٔ داستان، از سوی هیأت داوران اعطای جائزهٔ نوبل، بعدریافت جائزه بغاطر آفرینش این خانواده نائل می گردد <sup>۳۵</sup>.

در این مجموعهٔ بزرگ، نکتهٔ قابل اهمیت اینست که داستانسر ا شرح زندگانی یک خانوادهٔ انگلیسی را طی چند نسل، از سالهای آخر قرن نوزده تا نخستین ربع قرن بیست، دقیقاً چنانکه بـوده، بـا همهٔ غمهـا و شادیـها، شکستها و بر وزیها، بهرشتهٔ تحریر آورده است و این همان کاری است که تسائـو ــ سوئـه ــ چین، بصورت

<sup>37 -</sup> Annette Lamote

<sup>38 -</sup> Fleur

<sup>39 -</sup> Jolyone

<sup>40 -</sup> John

<sup>41 -</sup> The New Comedy

<sup>42 -</sup> The White Monkey (1924)

<sup>43 -</sup> The Silver Spoon (1926)

<sup>44 -</sup> Swan Song (1928)

۱۵ داستان وقایعنامهٔ قورسایت که از کتب مهم دنیای ادب است. در مجموعه کتب سیری در بزرگترین کتابهای جهان معرفی خواهد شد.

اتوبیوگرافی، در داستان رؤیای خانه سرخ ترسیم کرده است. اثر دیگری را در مقام مقایسه قرار دهیم:

خاندان بودن بروک. سرگذشت نامه ای است از چهار نسل که نخستین فرد خانواده، یوهان بودن بروک، بازرگان توانگر و با نسام و نشان غله، در سال ۱۸۲۵، در خانهٔ مجلّل خود میهمانی تر تیب داده است تسا ساختمان تسازه را بعدوستان خود و همسرش نشان دهد. این سرگذشت، با قلم توانا و ماجر اآفرین توماس مان، بدینسان آغاز می شود و تا آخرین سال قرن نوزده، با بیان شرح زندگانی هانوبودن بروک<sup>75</sup>، نبیرهٔ یوهان بودن بروک خاتمه می پذیرد. ایس دودمان سر شناس که طی قرنهای هجده و نوزده در خساک آلمان شهسرت و اعتبار داشتند، رفته رفته بعدامان افلاس و ورشکستگی می افتند و از جهت مال و منال دنیا، راه قهقر امی پیمایند. در همانحال فرزندان تهیدست ایس خانواده، بیش از پیش عاشق هنر و علم و دانش می شوند و کمبود ثروت را با غنای هنر جبران می کنند ۲۰

داستان خاندان بودن بروک، نوشتهٔ توماسمان، که در دو جلد در سال ۱۹۰۱ انتشار یافت، از چند جهت با رؤیای خانه سرخ نوشتهٔ تسائوسوئه چین قابل قیاس است. داستانسرای چینی شرح زندگانی چند نسل را بهرشتهٔ تحریر آورده که روزگاری حیات بسیار مرفهی داشتند و رفته رفته راه زوال پیمودند و بسه افسلاس و درماندگی افتادند. در داستان خاندان بودن بروک نیز وضع چنین است. اگر در داستان رؤیهای خانهٔ سرخ، قهرمان، خواب کاخ سرخفامی را می بیند که در آن زنان زیبا و جوان آرمیده اند و در انتظار مردان جذّاب و جوانی هستند که رو بسوی آنان آورد و آغوش خویش را برای آنان بگشاید، در کتاب توماسمان نیز بازیگر ان در آرزوی تصاحب تا بلوهای نفیس و عتیقه های کمیاب هستند تا در خانهٔ خویش گرد آورند و چشمان خود را با تماشای آنان نو ازش مخشند.

در میان سه کتاب مشابه با رؤیهای خانهٔ سرخ، داستان در جستجهوی روز گهار از دسترفسته، نهوشتهٔ مارسل پروست، بیش از همه بهائر داستانسرای چینی شباهت دارد، بویژه دومین که تاب از ایس مجموعه زیسر عنوان در سایهٔ دختران گلفشان ۲۸.

در عشقنامهٔ در سایهٔ دختران گلفشان، مارسل پروست سالهای نوجوانی خویش را پشت سر میگذارد و از این حیث، شباهت به چیا سر پائو سیو، قهرمان داستان رؤیای خانه سرخ دارد که

46 - Hanno Buddenbrooke

۴۷ ـــ برای آگاهی بیشتر از این کتاب و دیگر آثار توماس.مان. رجوع ګنید بمنقالهٔ کوهستان سحرآمیز نوشنهٔ توماس.مان در جلد دوم سیری در بزرگترین کتابهای جهان. او نیز نوجوان است و آکنده از خیال و رؤیا و آرزو. مارسل دل به مهر دختری می بندد بسنام «ژیلبرت» اما ناتوان است از اینکه روحیات خود را با دختر محبوب خویش وفق دهد، از اینرو از وی گریزان می شود و بسوی ماهروی دیگری بنام آلبر تین رو می آورد. پا تویو نیز در میان دو دلدار اسیر است: یکی «یشم سیاه» که دختری است ظریف و زودر نسج و حسّاس و دیگری «گرامی سیرت» که طناز است و عاشق پیشه. در همانحال، گرداگرد او را دختر ان خدمتکاری گرفته اند که یکی از دیگری خوبروی تر است و هر یک، با قلب آرزومند، سر بسر آستان مهر او مرساسد.

مارسل پروست در کتاب در جستجوی روزگار از دست رفته، همهٔ سالهای عمر خویش را که بیهوده و بیحاصل سپری گشته اند بخاطر می آورد و از طریق «تبداعی» جزئیات هر ماجرا را دقیقاً در ذهن زنده می سازد، اما داستانسرای چینی، طی هشتاد فصل از کتاب خود، که بیشک اصیلند و به خامهٔ خود وی بر صفحه کاغذ آمده اند، فقط هفت سال از عمر رفته را بسرابر چشم خویش می آورد و بصورت داستانی عاشقانه و شورانگیز بازگو می کند ۲۰۰۰.

اساسی ترین اختلاف بین داستان رؤیای خانه سرخ و دیگر داستانهای اروپائی در اینست که داستان چینی، قریب یکقرن و نیم پیش از دیگر آثار مشابه نگاشته شده و در این نکته نیز تر دید نیست که هیچیک از هنر آفرینان غربی، از وجود چنین داستانی در دنیای شرق آگاهی نداشته اند، همین امر ارزش کار تسائو سوئه چین را بالا می برد. پیش از انتشار رؤیای خانهٔ سرخ، داستانهائی در خور توجه در چین نگاشته شده بود و بعد از آن تاریخ تا امروز، داستانهای بیشمار دیگر نوشته شده است اما سبب اینکه این یک اثر شهرت جاودانی یافته در اینست که، از دیدگاه یک منتقد امروزی، داستان نبویس در ژرفای روان قهر مانان داستان سیر کرده و از جنبههای روحی و فکری، نقش آفرینان را مورد مطالعه قرار داده است. تسائو سوئسه چین تسنها بسه گرارشگری و ماجر انویسی و قصه پردازی اکتفا نکرده و بلکه فضیلتهای آدمی را مطمح نظر قرار داده و در مجموع اثری خلق کرده است که شرائط فن داستان نویسی در آن رعایت شده است. نکتهٔ دیگر اینکه داستانسرا، بدون اینکه خلق کرده است که شرائط فن داستان نویسی در آن رعایت شده است. نکتهٔ دیگر اینکه داستانسرا، بدون اینکه خلق کرده است که بروی و افراد خانوادهٔ وی گذشته، نگاشته است، در اینصورت این نوشته را می توان یک اثر «رئالیستی» نامید که با آثار خیالی و و همی و تصوری دیگر داستانها تفاوت فاحش دارد. بگفتهٔ لیو — و و — چیه، مؤلف کتاب ادبیات چین — تاریخ و گسترش آن "؟

مثل اینست که هر فردچینی، وقتی این کتاب را میخواند، تصویری از خویش را در این کتاب می بیند. طی یکصدواندی سال گذشته که این داستان در اختیار ادب دوستان قرار گرفته، در هر

<sup>.</sup> پیرامون داستان در جستجوی روزگار از دستىرفته مراجعه كنید بهمین كتاب در بخش مربوطه . 50 - LIU WU-CHIH: Chinese Literature-History and its Development.

طبقه از اجتماع، گروهی مرید بهدنبال خود کشانده است و تقریباً هر خواننده ای که ایس کتاب را خوانده، شیفته و مجذوب آن شده است. تاثیر این کتاب بیشتر در طبقهٔ جوان روشنفکر، چه دختر و چه پسر بوده و در رفتار احساسی آنان شدیداً اثر گذاشته است.

در سراسر کتاب، تفکرات بودا، تاثو و کنفوسیوس موج میزند و تعالیم آنها، چون نیروهای روحی، هر فرد از اجتماع را در قبضهٔ اختیار خود دارد ۵۰.

نخستین باری که کتاب رؤیای خانه سرخ به جهان غرب راه یافت، سال ۱۹۵۴ میلادی ببود و گوئی از همان زمان، ارزش و اهمیت آن در پهنهٔ گبتی آشکار گشت. در آنزمان مردم چین از وجود چنین داستانی در ادبیات چینی آگاهی داشتند زیر ا ۳۳ دستنبشته از همین داستان که شش تای آن دارای حواشی بود با ۷۲ چاپ مختلف که ۴۵ تای آن زیر نویس و تفسیر داشت، در اختیار طبقهٔ کتابخوان آن سرزمین بود. پس از آنکه کستاب رؤیای خانه سرخ به غرب معرفی شد، بلافاصله ترجمههای دیگر آن به زبانهای اروپائی در دست انتشار قرار گرفت و امروز ۱۳ ترجمه از این کتاب در جهان وجود دارد. نکتهٔ دیگر آینکه پس از رواج این داستان، عدهای نویسنده کوشیدند داستانهای مشابهی بنویسند و از این نوع داستانها ۳۱ نبوع در اختیار منتقدان است کسه هیچیک دارای ارزش و اهمیتی نیست. دربارهٔ کتاب نیز، نقدنویسان بصور تهای گوناگون نقد نبوشته اند و اظهار نظر کرده اند و امروز ۹۶ کتاب و ۱۹۰ مقاله پیرامون رؤیای خانه سرخ وجود دارد که اکثر در نشریات مختلف چاپ شده اند. از همین داستان، بیست کتاب مصور و ۶۶ منظومه وجود دارد که نسفاشان و شاعران از مستن حاستان الهام گرفته اند و آثاری در خور توجه و ستایش بوجود آورده اند. علاوه بر اینها، داستان رؤیای خانه سرخ هم بصورت نمایشنامهٔ روی صحنه و هم بصورت فیلم نیز فراهم شده است. شدّت علاقهٔ مردم به این کتاب، تا بعضی از آنها برای ایرا تنظیم شده و سه سناریوی فیلم نیز فراهم شده است. شدّت علاقهٔ مردم به این کتاب، تا آود ده اند. ۲۵

پرسشی که بهذهن خواننده می آید و شایستهٔ تحقیق و تأمل است اینکه مردم چین، بویژه جماعت ادب شناس، از چهرو این کتاب را بر همهٔ آثار مشابه که در دویست سال گذشته در این سر زمین انتشار یافته تسر جمیح داده اند و از علاقهٔ خویش نکاسته اند در حالیکه فن رمان نویسی در نیم قرن اخیر در ایس مسر زوبوم رواج بسیار یافته و داستانسر ایان قدر تمندی پای به عرصهٔ وجود گذاشته اند. چین بعد از انقلاب، مردمی با سلیفه کاملا متفاوت نسبت به چینیان قرن هجدهم یا نوزدهم پرورش داده و در اینصورت، آیا عجیب نیست که نسلهای تازهٔ چینی هم این کتاب عصر آریستو کر اسی و بورژوازی چین را بیسندند؟ پاسخ به این پرسش را دکتر لوسین میلر، استاد ادبیات تطبیقی دانشگاه کالیفر نیا، در کتاب جامع نقابهای قصه نویسی در داستان رؤیای خانهٔ سرخ<sup>70</sup> اینگونه مردهد:

<sup>51 -</sup> pp. 237-246 مرجوع کنید به کتاب نقابهای قصه نویسی در داستان رویای خانه سرخ نوشته لوسین میلر میار داد. 53 - LUCIEN MILLER: Masks of Fiction in Dream of the Red Chamber.

اکثر مفسران چین، این تصور غلط را کسه بسر داستان رؤیسای خسانهٔ سرخ، شیوهٔ سنتی قصه نویسی چینی حکمفر ماست و این داستان نیز از نسوع «سوپسر نساچرال» است مسردود می شمارند و معتقدند که رؤیای خانه سرخ از آنجهت ارزشمند و قابل ستایس است که از نوع «رئالیسم اجتماعی» است و پدیده ایست که بر همهٔ ارزشهای اشرافیت زمان سخت می تازد و جامعهٔ اشراف گرای قرن هجدهم را محکوم می کند. تسائوسوئه چین، نویسندهٔ داستان، از آنرو مورد احترام است که خود یکفرد انقلابی است و در کتاب خود نسبت به توده های پسرولتاریائی احساس غمخواری می کند. آن گروه عظیم خواننده که معتقدند داستان رؤیسای خسانه سرخ دارای این وجوه تمایز است که در آن اسطوره هست، خیال و رؤیا هست و وقایعی رخ می دهد دارای این وجوه است، از آنرو بر این وجوه ارج می نهند که مسی گویند ایسنها ردیساهای عصر «فئودال» است و زمانه ای را مجسم می کند که خلق اسیر ملوک الطوای فی است و طبیعی است و نویسندهٔ کتاب طی فصول آن آرزو کرده، معتقدات خرافات پسرستانهٔ طبقه ای از اجتماع است که خود او به آن رده تعلق داشته است.

این نظری است که مفسران کمونیست چین دربارهٔ کتاب رؤیای خانه سرخ می نسویسند و از ایسن رهگذار دستاویزی می تر اشند که یک چینی انقلابی بتواند این داستان را بخواند و از آن انـدرز غلط نگیرد. امـا هستند جماعاتی که این نوع ادعا را مردود میشمارند و از آنجمله است دکتر لوسینمیلر کـه ایـن نـظر را بـیاساس میداند. داستان رؤیای خانهٔ سرخ از آغاز تا انجام سرگذشت یک خانوادهٔ شروتمند و مقتدر چینی است که همه افراد آن بهجستجوی آسایش و لذت و کامجوئی هستند و بتدریج، بر اثر حوادثی که پیش می آیـد. تـوان و مکنت خویش را از دست میدهند و عملاً چیزی که از آن گذشته باقی میماند، خیواب و خیالی است کـه دیگر رنگ حقیقت ندارد. چنین داستانی که بخاطر اصالت موضوع و دقت نویسنده در بیان جرزئیات زندگی مردم أنعص بك اثر رئالستي است، نمي تواند جزو ادبيات حساب شدة ماركسيسم ياكمونيسم باشد. با اينحال كتاب مانند مكالمات كنفوسيوس، بيكباره مردود نيست و دردسترس همه هست. اگر كسي بخواهد مضمون كتاب را بیطرفانه تفسیر کند، باید بگوید که داستان رؤیای خانه سرخ متضمن سه بخش است: یک بخش که فصول اولیه را تشکیل میدهد متضمن شرح زندگانی و عشق یک امیراتور مغول است نسبت به یک روسیی که به او شدیداً مهر میورزیده است. دوم داستان عشق یک شاعر مغول است نسبت بهمعشوقهٔ خود که بیشتر قسمتهای میانهٔ کتاب را دربرگرفته است و سوم نوعی هجو سیاسی نسبت بهسلاطین مغول که پیرده از روی اعمال خبود. کامانهٔ آنان برمیدارد و رازهای درون پرده را برای کسانی که هیچگاه بدرون کاخهای آنان راه نـداشتهانـد. آشکار میسازد. شاید همین بخش اخیر باشد که می تو اند مجوزی برای یک چینی انقلابی باشد تا این کتاب را بخواند. بدیهی است کتاب متضمن شرح زندگی و آرزوهای «یائو ــ یو» نقش آفرین نخست داستان نیز هست

که جذبهٔ آن هر خواننده را بدنبال خود میکشاند و برای مدتی خــوانندهٔ مــجذوب را بـــا او مـــعاشر و شریک میگرداند.

در سالهای اخیر برای بعضی از منتقدان چینی، از جمله آقای وو چینگ چانگ ۵۰ ادیب معاصر که پژوهشهای دامندداری در زمینهٔ زندگانی مصنف داستان، بعمل آورده، این تردید بوجود آمده که مبادا مقامات چین سرخ در محتوای کتاب پاره ای دستکاری کرده باشند و قسمتهائی از حوادث داستان را تغییر داده باشند. این شبهه و گمان از آنجا ناشی شد که شعرهای مندرج در هشتاد فصل اولیه بیا بعضی «نوطهههای داستان هم آهنگ نیست و بویژه این عدم تطابق، در چهل فصل آخر کاملاً مشهود است. در ایس نکته شک نیست که داستانسرا مدام در متن داستان دست می برده و تغییر اتی در آن می داده است و ایس موضوع را همسر دوم او، چیه بین بین به خاهراً بانوی دانشمندی بوده و هم او بوده که شوهر را واداشته تا نسخههائی از کتاب را برای اظهار نظر دوستان نکته سنج و ادب شناس بغرسند، در حاشیهٔ یکی از دستنبشته ها ذکر کرده است ۵۰ در مورد چهل فصل ضعیمه، و و به چینگ به چانگ می نویسد:

در وقایع چهل فصل آخر، بحدی خرافات رواج دارد که نمی توان پنداشت اینها با خامهٔ کسی نگاشته شده که هشتاد فصل اولیه را نوشته است. موضوعات آن حتی با «تم» اصلی داستان مرتبط نیست. پار «ای قسمتها زائد و ملال انگیز و خستگی آور است و چه بسا حوصلهٔ خواننده را سرمی برد. این بخشها شبیه اند به چند ساختمان عظیم بدنما که وسط یک باغ مشجر و پوشیده از گل به چشم بخورند و بکلی هم آهنگی فضا را بر هم زنند. در عین حال پاره ای از موضوعات متناسب و زیباست و ناگهان این توهم را در خواننده بوجود می آورد که اینها را خود مصنف اصلی نوشته است. آیا نمی توان پنداشت که کاثو سائس به باده اشتهائی از داستانسرا دست یافته و این نوشته های پر اکنده را که عمروی کفاف نکرده تا اثسر خود را به به پایان برد، با میل و سلیقهٔ خو به داستان چسبانده است ؟

## \* \* \*

95 - Wu Ch'ing Chang.

از محققان بنام چینی که بیش از سی سال عمر خوبش را صرف تحقیق دربارهٔ کتاب رؤیلی خانه سرخ کرد و اسناد و مدارک بسیار پیرامون زندگی مصنف آن بدست آورد و چندین کتاب در این زمینه تالیف نمود، آقای یو \_پینگ \_پسو Yu P'ing-po است که سر نوشت اندوهباری داشت. در روز ۲۴ اکتبر سال ۱۹۵۳، پژوهشگر مزبور را به پای میز محاکمه کشاندند که او بهنگام تألیف کتابهای خود و تفسیر دربارهٔ داستان رؤیلی خانهٔ سرخ، اهداف کمونیسم \_ مارکیسم را رعایت نکرده و از ایدئو لوژیهای سیاسی حزب پیروی نکرده است. از جمله کسانی که او را استیضاح می کردند. دو بن از شاگردان خود وی بودند که در دانشگاه یکن، در دانشکده ادبیات، نزدوی تحصیل می کردند. یو \_ پینگ \_ پو، طبق معمول، چاره ای جز تصدیق نداشت و اعتراف کرد که در کار خوبش قصور کرده و حزب می تواند همه توشته های او را ازبین بیرد و در صورت تمایل، به وی اجازه دهد که کار خود را از سر گیرد و اینبار از دیدگاه یک مارکسیست داستان مورد بحث را نفسیر کند. موضوع محاکمات او که در آنروز سروصدای زیادی در جهان براه انداخت. به طور مشروح در کتاب نسویسندهٔ آمریکائی، جرومی \_ بی \_ گریدر Spring آمده است (رجوع شود به کتاب نقابهای قصه پردازی در داستان رؤیهای خانه صرخ \_ ص ۲۶۷ تا ۲۶۷)

۵۷ \_ صفحهٔ ۲۲ از کتاب نقابههی قصمپردازی در داستان رؤیای خانه سرخ.

داستان رؤیای خانه سرخ در آغاز، با چند بیت از سوی مصنّف بدینگونه شروع میشود:

بنگرید بر این صحایف سیه گشته از واژههای بیمعنی.

و بر این معدود قطرههای سرشک سوزنده و تلخین.

که گواهند بر دیوانگی نویسنده.

اما چه کسی بدرستی میداند که نیّت این داستانگو چه بوده است<sup>۵۸</sup>؛

و در فصل نخستین، عنوانی بدینسان، بچشم میخورد:

در باب دیدار چن ـ شیه ـ بین از پیکرهٔ سنگی «تفاهم روحی» و بر خورد چیا ـ بو ـ تسون با دوشیزهٔ «بینائی غیرعادی»

از سطور نخست، خواننده در می یابد که «اسطوره»ای در میانست و داستانسرا، کتاب عظیم خود را بـا اراده و بازیگری یکی از ایزدان آن قوم آغاز کرده است. وی چنین می نویسد:

در آندم که الهه نوگوآ<sup>2</sup> متعهد شد تا گنبد آسمان را مسرمت کسند، در کسوهسار «افسانسهای بزرگ» أ، در نقطه ای در «پرتگاه بیمانند» آ<sup>2</sup> تعداد ۳۶٬۵۰۱ قطعه سنگ گرد آورد که هر یک را ۱۲۰ پا ارتفاع و ۲۴۰ پا محیط بود. از این احجار، الهه ۳۶٬۵۰۰ سنگ بکار برد و دانی باقیمانده را در سایهٔ «قلهٔ مرغزارهای زمردین» بجای نهاد. تماس دست الهه بر سنگ، بر درونش بارقهٔ جان دمید و بدان جماد بیجان، نیروثی فسوق طبیعی اعطا کرد. سنگ را قدرتی پدید آمد که از جای بجنبد، بهر شمایلی که بخواهد در آید و بهر سو اراده کند، پای نهد. اما ویرا مسرتی نبود زیرا خود را مردود الهه می پنداشت و از آنرو، برسیه فرجامی خویش سرشک از دیده می ریخت و آه از دل برمی کشید.

روزی که بر تیره بختی خویش زاری می کرد، یک راهب بسودائی و یک کساهن تسائوئی را نگریست که هر دو ظاهری غیرمتعارف داشتند و بسویش روان بسودند. دو مرد روحانی بساهم سخن می گفتند و می خندیدند و هنگامیکه بر سایهٔ قسله پسای نسهادند، بکنار سنگ آرمسیدند و

۵۸ باین چهار مصراع در همهٔ نسخهها نیست. بر گردان از متن انگلیسی کتاب مقدمهای بر ادبیات چینی، تألیف لیو به و بر چی. صفحهٔ ۲۳۷ به - 59 - Chapter I, In Which Chen Shih - Yin meets the Stone of Spiritual Understanding - And Chia Yu - Isun encounters a maid of unusual discernment.

۶۰ - الهه نوگوآ یا نوکوآ Nu-Kuaگاهی امپراتریس است. زمانی الههٔ محبت و ربةالنوعی است که معبولا عاشقان را بعهم می رساند و امکان ازدواج هسر خواهان را فراهم می کند. برای آگاهی بیشتر رجوع کنید به قبرهنگ اسطوره های چینی Dictionary of Chinese Mythology نیویورک ۱۹۶۱، صفحات ۳۳۵ و ۳۳۴

<sup>61 -</sup> Great Mythical Mountain

<sup>62 -</sup> Nonesuch Bluff

<sup>63 -</sup> Green Meadows Peak.

به گفتگوی خویش ادامه دادند. در آغاز از کوهستانهای پوشیده در ابر و دریاهای مستور در مه و رازهای زندگی جاوید صحبت می داشتند اما بدانجا که قدم نهادند، موضوع سخن را تغییر دادند و از تروت و تجمّل و لذتهای عمر در «غبار سرخفام و ندند. این سطالب، جنبه دنیائی را که در دل سنگ بود به جنب و جوش در آورد و در آن آرزوئی دماند که پای به دنیای فناپذیران نهد و شادیهای عمر زودگذر را دریابد. بدین منظور با راهب و کاهن، گفتگو آغاز کرد «ای علمای اعلام. مرا معذور دارید از اینکه رشته سخن شما را قبطع می کنم. مرا چنین توانی نبود که مکالمات شما را بشنوم و سکوت اختیار کنم. مرا هم این آرزو هست که لذّات موجود در «غبار سرخفام» را بچشم. هر چند بظاهر ناسفته م، اما از ادراک بی بهره نیستم و از حس قدر شناسی محروم نباشم. اگر شما علمای اعلام، از راه کرم، دست مرا بگیرید و به غبار سرخفام برید و از کامجوئیهای آن جهان نصیبم دهید، تا تحوّلی دیگر بر آن صفحه خاک، از شما سیاسگزار خواهم بود.»

در حالیکه تبستی ناشی از گذشت سیمای دو روحانی را در بر می گرفت، بدو گفتند «راست است که غبار سرخفام مسر تهائی در بردارد اما رُودگذرند و وهمی، علاوه بر این، هر شادمانی که در آنجا هست، بخاطر محرومیتی با غمآلوده است و هرچه خوب جلوه می کند، بیا زهر حسد و آزمندی مردان دیگر آغشته گشته و در پایان، آنچه بنام لذّت خواهی یافت، جز اندوهی جانگزا نیست. در اینصورت اندرز ما را پذیرا شو و از این آرزوی جسارت آمیز درگذر.» اما شرار هوسهای جهان خاکی، اگر یکبار بر افروخته شد، دیگر بسهولت خاموشی پذیر نیست. «سنگ» تذکار آن روحانیان را نادیده گرفت و بر تمنّای خویش افزود. راهب که به بسیهودگی استدلال خویش بی برده بود، آهی کشید و بهمصاحب کاهن خود گفت «بهنسونهٔ دیگری برخوردیم که سکون جای خود را به جنبش داد و ممات راه خود را برای حیات گشود.» و آنگاه بروی به سنگ کرد و گفت «ترا برای سیاحتی به «غبار سرخفام» می بریم اما اگر آنرا آنگونه نیافتی که می بنداشتی، ما را نکوهش مکن ۵۰».

کاهنان از قدرت نامتناهی خویش سود جستند و آن سنگ عظیم را به نگینی از یشم خالص متلالی به مبدل ساختند و برای اینکه بر ارزش آن افزوده گردد، چنین اراده کردند که خطوطی بر آن منقش شود و بدینسان زمانی برآمد تا آنکه در خاندان توانگر و باتوش و توان «چیا» به در شهر پکن، نوزادی چشم بر هستی گشود که نامش را پاثو \_ یو نهادند و این نوزاد که پسر بود، بهنگام تولد در دهان خویش گوهری داشت از یشم رخشان که بر آن خطوطی حک گشته بود و کسان او همینکه از این راز آگاهی یافتند، چنین فتوا دادند که ایس فرزند،

۶۴ \_ غیار سرخفام مجازا بمفهوم جهان ناپایدار است. (Red Dust (The Mortal World

۶۵ ـ برگردان بهفارسی از متن انگلیسی. کتاب رؤیای خانه سرخ. ترجمهٔ چی ـ چن ــ وانگ

برگزیدهٔ خدایان است و برای انجام مأموریتی به این عالم خاکی پای نهاده است. دودمان «چیا» که شمار آنان از سیصد می گذشت، جملگی در بوستانی بس پهناور زیست می کردند که در آن گلزار گسترده، دو کاخ جدا از هم بود، که یکی را نینگ کوفو<sup>۴۸</sup> و دیگری را یونگ کوفو<sup>۴۸</sup> می نامیدند و بر سراسر این محیط و این افراد، بانوشی فرمانروائی می کرد که مادربزرگ نوزاد بود و او را «رئیسه» میخواندند. رئیسه که بانوشی سالخورده و با تقوی بود، و قتی پائو \_ یو پای به این عالم نهاد، همهٔ امید خویش را بدو بست و از آنجا که بر این دودمان، مادر شاهی می کرد، همهٔ امکانات را در اختیار نوه گذاشت تا آنسان که شایسته و بایستهٔ اوست، زیست کند و از دانشها و هنرهای زمان فرا گیرد و بهجوانی برومند و والا مبدل گردد.

در کاخ نینگ کوفو، یک پسر «رئیسه» اقامت داشت که ویر ا «چیا — جینگ» کمی نامیدند و او از مریدان آئین تاثوئیسم بود و کاری بعدیگر آن نداشت، و در یونگ فو، قصر دیگر، پسر دیگر و پدر پائو — یو بسنام «چیا — گن» کن زندگی می کرد که مشر بش بسوی کنفوسیوس بود و در تعالیم این رهبر اخلاقی، تعصب بسیار نشان می داد. پائو — یو، دور از دخالت دیگر آن، در دنیائی از شکوه و جلال، دور آن طفولیت را پشت سر می گذاشت و بسوی آیندهٔ درخشان خویش پیش می رفت.

زمانی فرارسید که دختری به این خانه آمد، دختری زیبا و ظریف و دلربا بسنام «یشم سیاه» که نسوهٔ دختری رئیسه بود و مادر نداشت. به فرمان مادر بزرگ او به این خانه آمده بود و دیر گاهی نگذشت که چشم دو نوجوان بهم افتاد. در آن لحظه که یکدیگر را می نگریستند، جذبهٔ نگاه چنان نیرومند بود که گوئی نمی توانستند نظر از یکدیگر بردارند و هر یک پیش خویش تصور می کرد که او را در جای دیگر، شاید در همین عالم اما در زمانی دیگر، دیده است و از نزدیک می شناسد. آنانکه ناظر بر این صحنه ها بودند و از سوئی، متوجه شده بودند که خطوط آویز گردن دختر شباهت به خطوط یشمی دارد که در دهان پسر بود، اطمینان داشتند که ایندو بسرای یکدیگر زاده شده اند و روزی در کنار یکدیگر، زندگی مشتر کی را آغاز خواهند کرد.

بین این دو دختر، چه از نظر ظاهر و چه باطن، اختلاف بسیار بود. یشم سیاه باریک بود و ظریف، هوشیار بـود و نکتهسنج، شاعر صفت بود و شعر می فهمید و از کوچکترین خطائی، رنج می برد و بهگردایی از مـحنت فـرو

<sup>68 -</sup> Ningkuofu

<sup>69 -</sup> Yungkuofu

<sup>70 -</sup> Matriarch

<sup>71 -</sup> Chia - Ging

<sup>72 -</sup> Chia - Gen

<sup>73 -</sup> Lin Tai - yu (Black Jade)

۷۳ - نام «گرامی سیرت» ترجمهٔ دو واژهٔ چینی «یاتو سچای» Pao-chai است که بهزبان انگلیسی Precious Virtue برگردان شده است. پائو س چای در معنای لغوی معادلست با «سنجاق زلف گرانیها».

میافتاد. در حالیکه گرامی سیرت چنین نبود. بظاهر اندکی فربه بود و هوسآلود. ساده و بیپیرایه که مرارتهای زمانه را بهجیزی نمیشمرد.

عشق ورزی و کامجوشی و شاهد بازی تنها کار پائو \_ یو نبود. در آن گلستان زیبا و گسترده که بین مردم به «باغ عالی منظر» ۲۰ شهرت داشت و افراد دودمان «چیا» در آن می زیستند. همه فرصت می طلبیدند و همه لذت می جستند. «چیا \_ جن» ۲۶ عم پائو \_ یو، چندی پیش از آن تاریخ، دختری خوبروی بینام چین \_ شبه ۲۰ فریب داده بود و چون کار رسوائی بالا کشید، دختر واژگون بخت گزیری نداشت جز آنکه خودکشی کند. یرادر او «چین \_ چونگ» آکنون در شمار یاران پائو \_ یو در آمده بود و چون هر دو نوجوانی همسن بودند، با هم زندگی می کردند و باهم در آموزشگاه خصوصی خانه درس می خواندند. یکروز پدر «چین \_ چونگ» از رازی آگاهی می یابد و آن اینکه فرزندش که تازه پای بهدوران بلوغ نهاده، پنهانی در آغوش راهبهای می خوابد، که آن راهبه تعلق بهصومعه «ماه بر که» ۲۰ دارد. پدر خشمگین آنچنان فرزند خویش را مضروب می سازد که فرزند می میرد و روانش به خواهر ناکام خویش می پیوندد. پائو \_ یو از درگذشت او چنان اندوهناک می شود که وقتی بدو خبر می دهند خواهر بزرگترش بنام «بهار شنگرف» آمورد توجه امپر اتور قرار گرفته و بزودی در شمار زنان غیردائم او درخواهد آمد بهیچوجه احساس شادمانی نمی کند.

زندگانی در «باغ عالی منظر» به شادی می گذرد. خاندان «چیا» محبوب امپر اتور است و همه نعمتها مهیاست. هیچکس را غم امروز و فردا نیست، زیرا پول و نعم از سوی دربار می رسد و بانو «قیقنوس» <sup>۸۸</sup> که زنبی بسیار مدیر و زیرک و تواناست، بر همهٔ امور مالی خانواده می رسد و هرکس را به فسرا خسور خود، امکان آسایش می دهد. با اینحال محیط باغ عالی منظر خالی از جدال و خشم و کین و نفرت نیست و چه بسا بسر سر مسائل کوچک و بی اهمیتی، بین کسان خانواده اختلاف بر وز می کند. چنانکه چند روزی است که «یشم سیاه» کاری جز اشکباری و انزواجوئی ندارد. او از دلدار خود پائو \_ یو سخت آزرده دل شده است و دلیل این افسردگی و بیقر اری جز این نیست که شامگاهی، از شوق دیدار یار، طاقت از دست می دهد و به سوی اقیامتگاه او می رود. بیفر مان محبوب، ریرا به سر ایش راه نمی دهند و دختر ناز کدل، به حیرت و ناباوری دچار می شود. مدتی حیران و بهتزده، بگوشه ای می ایستد و پنهان از چشم همه، سعی می کند بفهمد در اتاق یار چه می گذرد که او نمی بایستی بداند. پس از اندکی تأمل، اسر از آشکار می شود. گرامی سیرت در کنار اوست و طنین خنده های شادمانهٔ او همه جا را پر کرده است. برای نخستین بار در زندگی، ذائقهٔ جان او با زهر خیانت و دوروئی آشنا می شود. شکیبائی را از دست می دهد و گریان و نالان به بستر غمزدهٔ خویش پناه می برد. اکنون او در گوشهٔ باغ نشسته است. اینجا مکانی است که روز گذشته، او و محبوب خیانت پیشه اش، کنار یکدیگر نشسته و بسا

<sup>75 -</sup> Garden of Grand View

<sup>76 -</sup> Chia Gen.

<sup>77 -</sup> Chin - shih

<sup>78 -</sup> Chin - Chung

<sup>79 -</sup> Pond's Moon.

<sup>80 -</sup> Cardinal Spring

<sup>81 -</sup> Pheng chieh (Phoenix)

انگشتان ظریف خویش گلبرگهای شکوفه را که از شاخسارها بر زمین ریخته بودند، بهزیر خاک نمناک پنهان می کردند و در همانحال، از عشق و شیداثی سخن می گفتند. او اینک بسر مـزار عشق از دست رفـتهٔ خــویش، سرشک سوزان از دیده می بارد و این ابیات را زیر لب زمزمه می کند:

وقتی تو هم مردی، من ترا به خاک گور می سپارم
به حیرتم که چه زمان وقت مرگ من فرا می رسد؟
برمن می خندند که چرا گلها را به خاک می سپارم
اما آیا یکتن هست که خاکی بر جنازه ام فرو ریزد؟
بنگر. بهار به خزان گرائیده است و گلها می میرند،
و زمان آن رسیده است که دوشیزگان نیز به پژمرندو بمیرند،
یک صبح دیگر بهار که بگذرد، جوانی مرده است،
گل مرده است و دوشیزه مرده است و هیچیک را از حال دیگر خبری نیست.

پائو \_ یو شاهد این اشکباری و بیقر اری است. دقایقی پیش، دلدار آزرده خاطرش او را از خود رانده بـود. او از آنچه کرده بود سخت پشیمان بود و برغم یار خویش اندوهگین بود. اکنون چه کند؟ آیا می تواند پـریشانحالی محبوب را ببیند و بروی خود نیاورد؟ تساثو \_ سوئه \_ چین، آفرینندهٔ داستان رؤیای خانهٔ سرخ، در فصل بیستوهفتم از کتاب خود، این صحنه را چنین توصیف میکند:

در آنحال که «یشم سیاه» بر بینوائی خویش سوگواری می کرد، ناگهان صدائی به گوشش خورد، صدائی که از مسافتی دور تر می آمد، از بالای تپه، وگوئی کسی دست به ندبه و زاری برداشته بود. دختر با خود اندیشید «بهمن می گویند تودیوانهای، مگر دیبوانهٔ دیگری جز مسن هم پیدا می شود؟» سرش را بلند کرد و نگاهش را بدانسو دوخت. از فاصلهٔ دور پائو \_ یبو را تشخیص داد. لجوجانه گفت «عجب. این همان آدم سخت دل و کوتاه عمر است.» و بعد یکمر تبه دستش را بطرف دهانش برد و سکوت اختیار کرد. سپس آه عمیقی کشید و براه خود رفت. پائو \_ یو پس از آنکه دقایقی گریان و مویان در آنسوی نشست و متوجه شد که «یشم سیاه» بی توجه به او براه خود رفته است، احساس خشم کرد. از جای برخاست، خاکها را از جامه تکاند و بسوی اقامتگاه خویش به حرکت در آمد. در راه، ناگهان به او برخورد و بدون اینکه بتواند خویشتن داری کند، بسویش دوید و گفت «خواهش می کنم یکدقیقه بایست و به حرفهای من خویشتن داری کند، بسویش دوید و گفت «خواهش می کنم یکدقیقه بایست و به حرفهای من گوش بده. می دانم که به من نگاه نمیکنی، اما اجازه بده من فیقط یک جمله بگویم، فیقط یک حمله بگویم، فیقط یک

«یشم سیاه» برگشت و نگاهی به او انداخت. میخواست بی اعتنائی کند و حضورش را نادیده بگیرد که پائو \_ یو تکرار کرد «میگذاری فقط یک جمله بگویم؟» و او پاسخ داد «بسیار خوب. بگو».

پائو \_ یو در یک دم احساس شادی کرد و خنده کنان گفت «ببینم. اگر من بجای یک جمله دو جمله بگویم، بازهم تو بهمن گوش خواهی داد؟»

با دیدن خندهٔ او، یشم سیاه یک لحظه توقف نکرد و دور شد. پائو ــ یو آهی کشی و گفت « اگر ما میدانستیم که اینطور خواهد شد، از اول با هم اینطور رفتار نمیکردیم.»

وقتی «یشم سیاه» این کلمات را شنید، دیگر طاقت نیاورد که سکوت را ادامه دهد. برگشت و پرسید «کدام طور رفتار نمی کردیم؟»

پائو \_ بو که متوجه پرسش او شده بود گفت «روز اولی که تو به ایس خانه آمدی، چه کسی مصاحب و همبازی تو شد تا به تو بد نگذرد؟ من از همان موقع هرچه را که دوست داشتم به تو دادم در صور تیکه می فهمیدم تو هم از آن خوشت می آید. ما با هم بسرسر یک سفسره غذا می خوردیم و روی یک نیمکت کنار هم می نشستیم. آن کارهائی را که خدمتکارها فراموش می کردند برای تو انجام بدهند، از فکر اینکه مبادا تو ناراحت بشوی، من خودم بر ایت انجام می دادم. خویشهای نزدیکی که در یک خانه باهم بزرگ می شوند همیشه با هم خوبند، خواه با هم روابط خیلی خصوصی داشته باشند یا نداشته باشند. چه کسی باور می کند که من و تو با هم مرحمت نگاهی به من نینداخته ای و اگر برویت نیاورم شاید روز است که تو حتی از راه من خودداری کنی؟ در حالیکه همین تو منسوبان دوری مثل گرامی سیرت و ققنوس وامثال آنها من خودداری کنی؟ در حالیکه همین تو منسوبان دوری مثل گرامی سیرت و ققنوس وامثال آنها که به من . تو می دانی که من خواهر و بر ادر ندارم. آن خواهر و بر ادرم بامن از یک مادر نیستند. که به من تو هستم، تنها و بیکس و فکر می کنم قلب مسنهم مثل تست تسنها و بسیکس. مسن من هم مثل تو هستم، تنها و بیکس و فکر می کنم قلب مسنهم مثل تست تسنها و بسیکس. مسن من هم مثل تو درد خود حرفی

وقتی این جملات را برزبان آورد، اختیار از دستش بیرون شد و بهگریه افتاد. در آن دقایق «یشم سیاه» که به حرفهای او گوش میداد و با چشمان خود میدید که وضع چگونـه است. نـتوانست غرور و بیاعتنائی خود را حفظ کند. او هم بهگریه افتاد. سرش را خم کرد بدون آنکه کـلمهای بر زبان آورد.

پائو \_ یو که متوجه موفقیت خود شده بود، به سخنان خود ادامه داد «مـن مـیدانــم کــه اشتباه کرده ام اگر اشتباه هم نکرده بودم، هیچوقت به خود جراًت نمی دادم کـاری کــنم کــه تــو ناراحت بشوی. علاوه بر همهٔ اینها، بفرض که من یکبار اشتباه کنم، بـمن بگو، یـادآوری کـن، دستور بده، ناسزا بگو، کتکم بزن، اما بی اعتنائی نکن. هیج چیز مرا اینقدر ناراحت نمی کند که

تو بمن پشت کنی، وجود مرا نادیده بگیری، مرا اینطور بینوا و پسریشان بسحال خدود بگذاری و کمترین اعتناثی بهمن نکنی. من چنان مستأصل می شوم که نمی دانم چه کسنم؟ در چنین وضعی اگر بمیرم، حتی راهبهای بودائی یا تاثوثی هم نمی توانند برای من طلب آمرزش کنند تا یکبار دیگر روح من به این دنیا باز گردد. این توهستی که باید پیش از بدنیا آمدن مجدّد مسن، همهٔ ایس پرسشها را پاسخ بدهی. ۸۳»

نکتهٔ جالب در داستان رؤیای خانهٔ سرخ اینست که در اینزمان قهرمانان همه نوجوانند و مرحلهٔ بعد از طفولیت را می گذرانند و آنچه خواننده، طی فصول مشروح و جالب کتاب می خواند، در حقیقت نمایشگر شیوه تفکر جامعه ای است که در قرن هجدهم، در خاک گستردهٔ چین، زندگی می کردند. پائو \_ یو در اینزمان سیزده ساله است، یشم سیاه دوازده سال بیشتر ندارد واز این هر دو بزرگتر، گرامی سیرت است که فقط پانزده سال دارد. در آن زمان که این دختر زیبا و ظریف و تازکدل پای به این بوستان نهاد، فقط شش ساله بود. اکنون فقط شش سال از آن دوران گذشته و این نوجوانی که اینگونه با سخنان اثر بخش خود، در دل محبوب نفوذ می کند و با استادی، حجابی بر عمل گناه آلود خویش می کشد، سیزده سال بیشتر ندارد.

خواننده طی مطالعهٔ داستان رؤیای خانهٔ سرخ متوجه می شود که گرچه در «باغ عالی منظر» و در میان افر اد خاندان « چیا»، همهٔ چشم ها متوجه پائو ـ یو است و امید همه در اینست که او وجود بسیار بر گزیده و شاخصی در این دودمان شود، اما توجه به تربیت او زیاد نیست وحتی مسأله تعلیم و تدریس او نیز در حدی نیست که باید باشد، و این کو تاهی بی سبب نیست. چیا ـ چنگ پدر او در خدمت امپر اتور است و کمتر فرصت رسیدگی بکار فرزند دارد و «رئیسه» که مادر سالار خانواده است و همهٔ فرمانها از سوی او صادر مسی شود، چنان بمزنجیر محبت او پای بند است که آسایش و تغریح او را بر آموزش او رجحان می دهد. در نتیجه پائو ـ یو عملا نوجوانی سر بهوا و گردنکش و خودکام است و دنیای او را نه تنها دختر انبی چون یشم سیاه و گرامی سیرت پر کرده اند، بلکه ده ها دوشیزهٔ زیبا روی خدمتکار گرداگرد او را گرفته اند که هر یک بنوعی هوسهای بی انتهای او را بر می آورد.

درعین حال در این خانه افرادی نیز هستند که پائو \_ یو منفور و مطرود آنهاست و یکی از آن جمع، «چائو \_ ثبی <sup>۸۲</sup>»، نامادری وی است که به نکاح موقّت پدرش درآمده است. چائو \_ ثبی پسری دارد که سر اپ ت مرّد و تجاوز و فتنه است و طبیعی است مادر چنین می خواهد که او جایگزین پدر شود نه پائو \_ یو. همین زن نسبت به ققنوس نیز انزجار شدید دارد و از اینرو دست به دامان جادوگران می شود و هردوی آنها را سحر می کند. چندی نمی گذرد که پائویو و ققنوس هر دو به بستر بیماری می افتند و در سر اشیب مرگ قرار می گیرند. با ظهور آثار ضعف و بیماری در پائو \_ یو، باغ عالی منظر به ماتم و اندوه فرو می رود. «رئیسه» و دیگر کسان همه نیروی خود را بکار می برند تا دو تن بیمار را بهبود بخشند اما تلاش بیحاصل است. کار ناامیدی چنان بالا

می گیرد که رفته رفته نور امید در دلها خاموش می شود و دیده ها همه از این ساتم گریان مسی گسردد. در همان دقایقی که تابوت آماده می گردد تا تن بی روان جوان را در آن نهند، ناگهان دو رهگذر سالخورده، از فواصل دور پدیدار می شوند. این دوتن، یکی راهب تاثوثی است و دیگر کاهن بودائی. بربالین بیمار حضور می بابند و یشم رخشان را که گمشده بود در دهانش می گذارند. دقایقی نمی گذرد که پائو بی چشم به زندگی می گشاید و از بستر برمی خیزد. کاهنان بیمار دیگر را نیز بهبود می بخشند.

با گذشت سالها، نقش آفرین اول داستان، پای به مرحلهٔ جوانی می گذارد. اکنون در میان افر اد خاندان «چیا» چشم و چراغ دودمان است و یکه تاز میدان. زیبائی پسرستی و هوسجوئی، بیزرگترین سرگسرمیهای او هستند وجوان کامروا دیگر بیمی ندارد از اینکه در طریق یکه تازیهای او جمعی قسربانی شونسد، چنانکه روزی فسرا می رسد که یکی از خدمتکارهای زیبای او بنام «دستبد زرین ۸۵» که خویشتن را بدو تسلیم داشته بسود، به حیات شیرین خویش خاتمه می دهد و می میرد.

مرگ او، پدر پاثو \_ یو را سخت خشمگین می سازد. اگر نابر ادریش «چیا \_ هوآن ۴ می از همسر غیر دائمش بود راز مرگ خادمه را فاش نکرده بود، شاید پدر سختگیر از واقعه باخبر نسمی شد، اما «چیا \_ هوآن» منتظر چنین فرصتی بود و می خواست بر ادرش را از چشم پدر بیندازد. در این هنگام خبر ناراحت کنندهٔ دیگری نیز شنید. این خبر را یکی از فرستادگان دربار به گوش پدر رساند و آن اینکه فرزندش پاثو \_ یو، در شبی که در باغ عالی منظر نمایشی از سوی بازیگران درباری تر تیب داد شده بود، کوشیده بود یکی از بازیگران نوجوان را بفریبد و به اقامتگاه خویش ببرد. این خبرهای ناراحت کننده و جنون آور، چنان پدر را دیوانه کرد که چون ببری خشمناک برسر فرزند جست. پاثویو با قامت ظریف و اندام شکننده اش، توان رویاروشی با او رانداشت. پدر، علیرغم التماس مادر، رئیسه و دیگر کسان، پسر را بهدرختی بست و باچوب خیزران بجان او افتاد. وقتی ضربه های سهمگین بی محابا برتن او می خورد و بعید نبود که فرزند در همانحال جان سپارد، این مادر برزرگ بود که خود را به میان انداخت و جان نوهٔ خویش را از مرگ مسلم رهائی بخشود.

تسائو \_ سوئه \_ چین، داستانسرای چینی و آفرینندهٔ داستان جاویدان رؤیسای خسانهٔ سرخ، در تسرسیم صحنههای زندگی یک خانوادهٔ مرفه قرن هجدهم اعجاز کرده است. نقش و نگارها چنان زیبا و اصیلند که خواننده جهان خویش را از یاد می برد و بیکباره مقیم «باغ عالی منظر» می شود و با یک یک ساکنان خسانه محشور می گردد. شاید سبب اینکه داستان رؤیای خانهٔ سرخ در میان آنهمه آثار منثور ادب چین، بزرگترین و مهمترین کتاب شناخته شده همین باشد. نکته دیگر اینکه داستانسرا خلق و خوی و مشرب و شبوهٔ تفکر و معتقدات هریک از بازیگران را جداگانه نقاشی کرده و همانند جین آستن، نویسندهٔ نامدار انگلیسی در کتاب غرور و تعصب ۲۸، تاریخچهٔ آداب و رسوم مردم قرن هجدهم چین را نگاشته است.

<sup>85 -</sup> Golden Bracelet

<sup>86 -</sup> Chia - Huan

به فصل بیست و چهارم از داستان رؤیای خانه سرخ بنگرید. عنوان این فصل چنین است: فصل بیست و چهارم درباب اینکه هر انسان هر قدر از نعمتهای زندگی بسرخوردار شود بازهم بیشتر می جوید و درباب اینکه عشق هرقدر عظیم باشد، عاشق بازهم بیشتر طلب می کند.^^

پائو \_ یو، نقش آفرین نخست داستان، دورهٔ جوانی زندگی خویش را آغاز کرده است و از موهبتهای عمر برخوردار است، با اینحال جهان او خالی از رنج و پریشان خیالی نیست. داستانسرا اینگونه مینویسد:

سوگلی امپراتور <sup>۱۸</sup> فرمان داده است که در سه روز اول ماه آینده، که مصادف خواهد بود بسا «پنجمین قمر <sup>۱۹</sup>»، برنامههای هنری جالبی بخاطر او تر تیب دهند. از سوی او بههمهٔ اعضاه خانوادهٔ مقیم کاخ «یونگ کوفو» هدایاتی داده شده واین رسم بخاطر آن بود که تحویل تابستان آغاز می شد و جشنوارهٔ «زورق اژدها ۱۳ در همین زمان برگزار می گردید. پاتو بو از دریافت ارمغانهای خود خوشنود بود: دو بادزن زیبا، دو رشته تسبیح که با مشک عطر آگین شده بود، دو قواره ابریشم «دم ققنوس» و بوریاتی که طرح درخت کنار روی خود داشت. وقتی آنها را می گرفت، پرسید «همهٔ آنهائی که هدیه گرفتند، همین چیزها را گرفتند؟» خدمتکارش بنام «عطر افشان ۱۳ » پاسخ داد «خیر، کانی بودند که عصای سلطنتی و متکای جواهر نشان هم گرفتند. به بعضی ها هم آنچه را که به شما دادند، ندادند.» باتو بیو از «عطرافشان» خواهش کرد تا خدمتکار دیگرش «فاختهٔ ارغوانی» آرا صدا بزند و از او خواهش کند هر کدام از آنها را می پسند برای خویش بردارد. «فاختهٔ ارغوانی» هدیهها را همانطور که برده بود باز گرداند و گفت که دوشیزه «یشم سیاه» گفتند من هیچ کدام از اینها را نمی خواهم.

گرداند و گفت که دوشیزه «یشم سیاه» گفتند من هیچ کدام از اینها را نمیخواهم.

پاتویو وظیفه خود می دانست که سری به «رئیسه» بزند و در راه به «یشم سیاه» برخورد. ایستاد تا از او بیر سد که چرا او هیچیک از هدایا را نیسندیده است.

«یشم سیاه» گفت «من لیاقت داشتن اینطور هدیه ها را ندارم. من مثل بعضی ها نیستم که بدنبال طلا و جواهرند.»

<sup>88 -</sup> Chapter Twenty Four - In which it is shown that the more blessings one has, the more blessings one wants, And that the greater the love, the greater the demand for more love.

۸۹ ــ منظور «بهار شنگرف» خواهر پائو ــ یو است که بهازدواج غیر دائم امیراتور در آمده است. واژه انگلیسی که برای این منظور بکار رفته است که معنی صیغه و متعه و معموقه را میدهد.

<sup>90 - &</sup>quot;fifth Moon"

<sup>91 -</sup> Dragon Board Festival

<sup>92 -</sup> Pervading Fragrance

<sup>93 -</sup> Purple Cuckoo

پائو \_ یو نتوانست نسبت به این اشارهٔ غیر مستقیم بی اعتنا باشد. گفت «طلا و جدواهر؟ بعضی هاممکنست دنبال این چیزها باشند اما من اگر به این چیزها اعتنائی داشته باشم، آسمان و زمین نابودم کند و تا ده هزار نسل دیگر بصورت یک درندهٔ خون آشام به دنیا بیایم.» «یشم سیاه» با تبسیم گفت «تو باز داری قسم می خوری. من بارها از تبو خواهش کردم قسم نخور. من فقط شوخی کردم. آخر طلا و جواهر به چه درد من می خورد؟» پائو \_ یو گفت «خیلی حرفها در دلم هست که نمی توانم بر زبان بیاورم اما تبو عاقبت یکروز خواهی فهمید. تو می دانی که من جز به تو و یکی دو نفر دیگر توجهی ندارم.» «یشم سیاه» گفت «می دانم. اما اشکال کار اینجاست که وقتی تو ایس یکی را دیدی، آن دیگری را فراموش می کنی.»

«گرامی سیرت» در همین موقع از کنار آندو گذشت و طوری وانمود کرد که هیچیک از آندو را ندیده است. او از دهان این و آن دربارهٔ نیروی سر نوشت ساز طلا و جواهر داستانها شنیده بود و پیش خود فکر می کرد که این تقسیم هدایا از سوی سوگلی امپراتور باید حائز اهمیت باشد. در این لحظه در حضور پائو بی یو احساس خجالت می کرد و باین سبب دیدارش را نسادیده گرفت. پائو بی یو هم که در این دقنایق همهٔ نگاهش متوجه «یشم سیاه» ببود، او را نسدید. چند ساعت بعد در اتاق «رئیسه» به او برخورد و در نگاه اول متوجه بازوبند دانه های چوب صندل شد که می دانست هدیهٔ امروز است. از او خواست تا نشانش دهد. دختر با دقت و ظرافت سعی می کرد بازوبند را از بازو بیرون آورد و جوان مشتاقانه به پوست سفید و بازوی خوش منظر او نگاه می کرد. زیر لب گفت «چه هوس انگیز. کاش تن «لین بی می می ۱۰ » هم به این ظرافت بود.» بعد انصاف داد که «گرامی سیرت» دختر خوشگلی است، اما نوع خوشگلی او با «یشم سیاه» تفاوت دارد. آنقدر در دریای فکر خود غرقه بود که مستوجه نشد دست دختر بسویش در از

آنروز تمام ساکنان «باغ عالی منظر» برای تماشای مراسم مذهبی به سوی «معبد اثیری<sup>۴</sup>» در حومهٔ پایتخت رفته بودند. کاهن سالخوردهٔ تاثوثی که متوّلی پرستشگاه بود مقدم پائو \_ یـو را بسیار محترم داشت: بخصوص که می دانست او محبوب «رئیسه»، مادر سالار خاندان «چیا» است. اما جوان بدش آمد از اینکه کاهن پیشنهاد کرد دختری را می شناسد که برای همسری او مناسب است. وقتی چشم کاهن به «یشم رخشان» افتاد که بر گردن پائو \_ یو آویخته بود، چون مناسب است تا گردن بند را برای آگاهی یافته بود که این یشم در موقع تولد او در دهانش بوده، از او خواست تا گردن بند را برای تماشا به او دهد و او به دیگر کاهنان نیز نشانش دهد. وقتی پیش پائو \_ یو بازگشت، یک سینی ملو از تعویذ و طلسم که هدایای دیگر کاهنان بود بر ایش آورد. پائو \_ یو از میان آن فیقط یک

پیکرهٔ زرین را برداشت که بهشکل کرگدن یک شاخ بود. وی آنرا مسیشناخت زیسرا «گسرامی سیرت» قبلا بهاو گفته بود که «رود مه<sup>۱۷</sup>» نظیر آنرا بهگردن دارد.

روز بعد بهدیدن «یشم سیاه» رفت. دید در خانه نشسته و برای شرکت در جشن بیرون نسرفته. از این گوشه گیری و بی توجهی او عصبانی شد و عتاب کرد که چرا دختری مانند او باید اینطور انزواجو و گریزان از همه باشد و بعد او را نکوهش کرد که هر چند سالهاست در آنخانه مانده و با وی بزرگ شده. هنوز اجتماعی نشده است.

«یشم سیاه» که این سخنان را می شنید، با لحن تمسخر آلود گفت «چه می گوثی؟ بلی من تصدیق می کنم که لایق گوهر تو نیستم. ۱۸ »

پائو۔یو ناگھان یکه خورد. انتظار اینگونه پاسخ را نداشت. غمی وجودش را دربرگرفت و گفت «تو میخواهی مرا بکشی؟»

دختر منظورش را نفهمید. پائو ـ یو به سخن خود ادامه داد «تو دیروز مرا و اداشتی تا قسمهای عجیبی بخورم. حالا باز هم طوری حرف می زنی که من ناچار شوم بر ایت قسم بخورم. چه اصر اری داری باینکه مرا ملعون آسمان و زمین بسازی؟»

«یشم سیاه» متوجه شد که باز احساسات دوستش جریحه دار شده است. به او گفت که اگر قرار می بود کسی ملعون آسمان و زمین شود، اولین شخص خود او خواهد بود و بعد جمله ای گفت که بیکباره پاثو بی یو را دیوانه کرد. به وی گفت «خیال می کنم اینهمه نگر انی تو برای این باشد که فکر می کنی حایلی بین تو و آن زنی که قرار است کاهن تائوئی برایت بگیرد بوجود آید. اینهمه عصبانیت تو برای اینست.»

لهیب خشم از سر و روی پائو \_ یو زبانه کشید. دست برد و آویز یشم رخشان را که بهگردن داشت با یک ضربت پاره کرد و بسویش انداخت. «اینهمه بدبختی من از اینست. باید آنر ا ریزریز کنم تا بلکه نفسی به آسودگی بکشم!»

بشم بسوش پرتاب شد اما آسیبی به آن نرسید. پائو ـ یو بدنبال چیزی می گشت تا آنرا خرد کند. «یشم سیاه» گریه را سر داد. نالان گفت «آخر این سنگ بینوا چه کرده است که تو با او اینطور می کنی؟ اگر میخواهی چیزی را بزنی، مرا بزن.»

در ایندم، دو خادمه، یکی «فاختهٔ ارغوانی» و دیگری «اردک بر فی  $^{^{13}}$ » بدرون آمدند تا دختر گریان را آرامش ببخشند. اما وقتی هر دو شدّت خشم ارباب را دیدند، بیرون رفتند و بسراغ «عطرافشان» فرستادند تا پا بدرون بگذارد. فریاد پائو سیو بلند بود «این نگین متعلق بهمنست. برای تو چه فرق میکند که آنرا بشکنم یا نشکنم؟»

<sup>97 -</sup> River Mist

۹۸ ــ در اینجا اشارهٔ او بهیشم رخشان است که بهنگام تولد در دهانش بود و اینک بهگردنش آویخته است و همه وبرا برتر و والاتر میدانند بهسبب اینکه چنین گوهری استثنائی با خود دارد.

«عطرافشان» که داخل اتاق شده بود، آویز را از روی زمین برداشت. با ملاطفت گفت «وقستی داری با دلدار خود دعوا می کنی آنرا از میان نبر. معلوم است که او خیال می کند در این میانه گناهکار اوست.» این سخن خادمه بهدل «یشم سیاه» اثر کرد، زیرا او درست همین موضوع را می خواست بگوید و در آن دقایق به یادش نمی آمد. با اینحال اشک از دیدگانش جاری بود و داروئی را که در دست داشت و چند لحظهٔ قبل می خواست بخورد برزمین ریخت. اردک بر فی با مهربانی پشتش را می مالید و سعی می کرد او را آرام بسازد. فاختهٔ ارغوانی با دلسوزی می گفت «تو باید مواظب حالت باشی. مسلماً اگر بیماری تو رو به وخامت رود، سرور ما اندو هگین خواهد شد. "۱»

در خاندان «چیا» از آنزمان که پائو \_ یو دیده به عالم هستی گشوده بود، آفستاب خوشبختی تابان بسود و غمی عظیم و توان فرسا در کار نبود که ساکنان باغ عالی منظر را اندوهگین سازد مگر جدالهای عاشقانه و یا احیاناً روابط پنهانی بعضی از مردان با خدمتکاران که به نحوی سرپوش راز بر آنها گذارده می شد، اما زمانی فرا رسید که حوادث ناگوار یکی پس از دیگری رخ می داد و گوثی این دودمان شادکام، آماج نفرین یکی از خدایان قرار گرفته بود. شوهر ققنوس، بانوی متنفّذ خانواده، پنهانی با زنی بنام «ار \_ چیه ۱۰۰ » دل می بازد و آنگاه بدون جلب رضایت همسر خود، ویرا به نکاح غیردائم خویش در می آورد. برای آنکه زن زیبا را از خطر آزار قیقنوس محفوظ بدارد، خانهای در خارج از باغ برای او می گیرد و به کامجوثی می پردازد. ار \_ چیه خواهری دارد کوچکتر از خود که در زیبائی و دل آرائی شهره است. در روزهای جشن، این دوشیزهٔ دلر با و در عین حسال کوچکتر از خود که در زیبائی و دل آرائی شهره است. در روزهای جشن، این دوشیزهٔ دلر با و در عین حسال باکدامن، عاشق یکی از هنرپیشمها می شود و هنرپیشه نیز ظاهراً به عشق او روی موافق نشان می دهد. شوهر و قنوس آگاهی می بابد، سخت به خشم می آید و آنان را بسحال خود رها می کند. نتیجه این می شود که دختر ناکام خویشتن را بکشد. جوان دلباخته از ایس راز باخبر می شود، او کسه می کند. نتیجه این می شود که دختر ناکام خویشتن را بکشد. جوان دلباخته از ایس راز باخبر می شود، او کسه سخت از رفتار خویش نادم است، ترک عالم می کند و به دیریناه می برد.

از سوی دیگر ققنوس که از راز رابطهٔ شوهر با «ار به» مطلع گشته است، از شوهر میخواهد او را به باغ عالی منظر آورد و در همانجا مکان دهد. شوهر نادان چنین می کند و دیری نمی گذرد که زن کام نادیده رهسپار گورستان می شود.

وقایع ناگوار در خاندان «چیا» بهمین جا ختم نمی شود. سو شه به پان ۱۰۰۰، بر ادر «گسر امی سیرت» کسه جسوان بی بنندوباری است یک زن شرور و فتنه جوشی را به زنی می گیرد و ایس زن با اعمال سخیف و دیوانه بازیهای خویش، همهٔ اوضاع باغ عالی منظر را آشفته می سازد. در همانحال خبر می رسد که یکی از نوادگان محبوب «رئیسه» بنام «بهار خوشقدم ۱۰۰۰» که دختری روشنفکر و آراسته است، از زندگی در آن محیط به جان می آید و با

۱۰۰ بـ برگردان بەفارسی از متن انگلیسی کتاب رۇپای خانه سرخ ترجمهٔ دچی بـ چن بـ وانگ،

<sup>101 -</sup> Er - Chih

<sup>102 -</sup> Hsueh Pan

<sup>103 -</sup> Welcome Spring

مردی از خارج ازدواج میکند و برای همیشه آن بوستان را ترک میگوید.

اما واقعهٔ ناگوارتر از همه، خشم امپراتور به «چیا چنگ» پدر پائو \_ یو است که از بی لیاقتی او و برادرش «چیا \_ جن» مرد \_ جن» بستوه می آید و هر دوی آنانرا از دربار و خدمت خویش می راند، بویژه آنکه درمی یابد «چیا \_ جن» مرد فاسدی هم بوده و اعمال خلاف قانون بسیار مرتکب شده است. حاصل این راندگی، قبطع عایدی خانواده است که بزودی سبب افلاس و درماندگی می شود.

در این ایام ملالتبار، «یشم سیاه» نیز بر بستر بیماری می افتد و از آنجا که دختری حسّاس و ضعیف و کم بنیه است، روز به روز بیشتر تحلیل می رود. همه چنین می پندارند که اگر پائو \_ یو با وی زناشوئی کند، حال او بهبود حاصل خواهد کرد و از آنجا که بهمحبّت عمیق جوان نیز اعتماد داشتند، بنابر این فروغ امیدی در دل دختر بیمار بوجود می آید اما بازیگری افراد خانواده جز اینست. ققنوس که زن توانا و زیرک و متنفّذی است، بر آن می شود که این پیوند احتمالی را بر هم زند و «گرامی سیرت» را به نکاح با تو \_ یو درآورد. از ایسنرو مشغول طرح ریزی و نقشه برداری می شود.

نزول بلایا بر خانواده همچنان ادامه دارد. خواهر پائو \_ یو بنام «بهار شنگرف» که همسر غیردائم امپراتور است بیمار می شود و تلاش اطباً و حکیمان برای نجات او بی اثر می ماند و جان می سپارد. در همین زمان خبری در میان افراد خاندان «چیا» می پیچد که در میان دختر ان خدمتکار، تصاویر نقاشی شده ای هست که حکایت از فساد اخلاق آنها می کند. تحقیق آغاز می شود و دختری بنام «روشن منظر ۱۰۳» در مظان اشهام قرار می گیرد. دختر که سخت غرورش جریحه دار شده، خود را در رودخانه غرق می کند.

در یکروز سرد زمستان، وقتی ساکنان باغ عالی منظر پای به محوطهٔ باغ می نهند، با کمال حیرت می بینند که درخت بزرگ «بگونیا» سراپا غرق در گل است. این مسألهٔ عجیب را با سالمندان و صاحب نظران در میان می گذارند و همه اینگونه تفسیر می کنند که این شکوفائی بی تناسب، نشانهٔ بسروز یک مصیبت است. اذهان همه متوجه پائو \_ یو می شود و وقتی به سراغ او می روند، متوجه می شوند که او گوهر گرانقیمت خود، یعنی یشم رخشان را که در لعظهٔ تولد در دهان داشته گم کرده است و خود او نیز رنجور و ناتوان است. افراد خانواده همه در صدد برمی آیند که به نعوی جوان را از خطر مرگ رهائی دهند اما تلاشها بیحاصل است و پائو \_ یو رفته رفته بسوی مرگ می رود. پیش از آنکه حال او بحرانی شود، کسان او بفکر می افتند که مراسم ازدواج ویرا فراهم سازند، شاید از این رهگذر بتوانند سلامت از کف رفتهٔ او را بازآورند. آنان می دانند که جوان به دوشیزه فراهم سیاه» دلیسته است، از اینر و به وی چنین تفهیم می کنند که عروس آیندهٔ او بیشم سیاه است، اما ققنوس، با فریب رئیسه، گرامی سیرت را بجای او به پای سفره نکاح می برد و در هماندم که «یشم سیاه» از ایس خیانت

بدینسان مراسم ازدواج، نه تنها تندرستی بر باد رفته را به تن پائو ـ یو بازنمی گـرداند، بسلکه او را بــهمــاتم التیام نایذبر مرگ محبوب نیز دچار میسازد.

یکروز خبر میرسد که ققنوس در گذشته و روز دیگر دیده ها بخاطر میرگ «رئیسه» گیریان است. در مسراسم

بهخاکسپاری او همهٔ افراد دودمان «چیا» شرکت میجویند و چون آنان بهخانه بازمیگردند. حیران و وحشتزده میبینند که یغماگران هستی آنان را بهتاراج بردهاند و هیج بر جای ننهادهاند.

اما این پایان زندگی خاندان «چیا» نیست. در همان روزهای ناامیدی که درهای امید از هر سو بسر ایس دودمان بسته بود، ناگهان کاهن بودائی و راهب تاثوئی از راه دور پدیدار می شوند. اینان بهمراه خود شیئی گرانقدری دارند که هستی بخش این خانواده است و آن شیئی جز «یشم رخشان» نیست که بهپائو \_ یو تعلق دارد و بسرای چندی ناپدید شده است. از آندم جوان بیمار و محتضر رو به بهبود می گذارد و نیروی از دست رفته خود را بازمی یابد اما بر مرگ غمانگیز یار دلبند خود «یشم سیاه» سخت رنجور است. او با چشم خویش می نگرد که پسان در مدتی کوتاه، بنیان کاخ حیات آنان زیر و زبر گشت. جمعی از عزیز آن مردند و عده ای دیگر از پایگاه قدرت و غرور سرنگون شدند. اینک زمان آن رسیده که او قد بر افر ازد و به بیاری درماندگان بشتا بد. بسرای حصول به این مقصود، کدام راه نزدیکتر می بود؟ اینکه او همهٔ وجود خویش را به تحصیل دانش بگمارد و در چنان وضع و موقعی قرار گیرد که روزی در شمار داوطلبان امتحانات سالانهٔ دربار امپراتوری در آید. اگر او می جستند، خود را بنمایاند، منظور نظر حاصل شده است.

برآوردن این آرزو دیری نپائید. پائو \_ یو هر کتاب بدست می گرفت، با مروری کوتاه در می بافت که آنرا از بردارد. اما این هوشیاری و قدرت حافظه در پسر عمّس، چیا \_ لان ۱۰۵ نبود. او هم می خواند و او هم از جان می کوشید تا خود را آماده این آزمون سازد، اما نمی تو انست مانند پائو \_ یو مطالب را در ذهن خود جای دهد. سر انجام روز معهود رسید. هزاران استاد و ادیب و متفکّر از سر اسر قیلمرو چین در پایتخت گرد آمدند و در پشت میز امتحان نشستند. پائو \_ یو و چیا \_ لان هم در شمار داوطلبان بودند. چند هفتهٔ بعد، وقتی نبیجه اعلام گردید، معلوم شد که پائو \_ یو و چیا \_ لان هم در شمار داوطلبان بودند. چند هفتهٔ بعد، وقتی نبیجه اعلام گردید، معلوم شد که پائو \_ یو در رده هفتم قرار دارد و پسر عمّس، که آنهمه سالها تلاش کرده بود، در ردیف یک محدو سیام. خبر به امپر اتور می رسد که در میان آنهمه فضلا و دانشمندان، جوانی از خاندان «چیا» بسر همه، جز بر شش تن، پیشی گرفته است. امپر اتور او را بحضور می خواند و پس از دیداری کوتاه، همه عز و افتخار و شرف و مقام خاندان «چیا» را به آنان بازمی گرداند. بدینسان فروغ شادی و خوشبختی بار دیگر بر فضای باغ علی منظر می تاید و افراد خانواده زندگی نوینی را آغاز می کنند.

یکروز حادثه ای عجیب و باورنکردنی روی می دهد. «چیا - چنگ» پدر پائو \_ یـو کـه ایـنک شیفته و بیقرار فرزند خویش است و هر دم بوجود او افتخار می کند، در انتظار اینست که پسر به خانه بازگردد. در نـزدیکیهای دروازهٔ باغ، دو تن را می بیند که به فرزند او نزدیک می شوند. این دو تن، یکی راهب بودائی است و دیگر کاهن تائوئی. آنان به فرزندش مطلبی می گویند و آنگاه فرزند، از همانجا بازمی گردد و لحظاتی بـعد، در معیّت دو تـن همراهان ناپدید می گردد. مطلب چه بود؟ اینکه مأموریت او در این جهان پایان یافته و باید به اصل خـویش، کـه روزی قطعه سنگی از سنگهای «نوگوا»، الههٔ محبت بود، بازگردد.

از آنیس هیچکس یاثو ... یو را ندید. همه جا را در پی جوان گمشده جستجو کردند و او را نیافتند. پـدر و مـادر

در غم فقدان او عزادار بودند اما آنکه بیش از همه ان دوهگین بسود، همسرش «گسرامی سیرت» بسود. او آرزو داشت شوهر خود را بیابد و بهاو بگوید که از وی بساردار شده است. چندی از آن تساریخ بسرآمد و نسوزاد چشم بمهستی گشود. او یک پسر بود، یک پسر که شباهت حیرتانگیزی به پدر داشت.

تسائو ـ سوئه ـ چین آخرین سطور کتاب عظیم و جاودانی رؤیای خانهٔ سرخ را در فصل یکصدو بیستم با این سطور خاتمه می دهد:

یکروز چیا \_ چینگ با زورق خود به ایستگاه «پی ٹیلینگ \* `` سید. هوا روبه سردی گذاشته بود و برف به آرامی شروع به باریدن کرده بود. چیا \_ چینگ زورق را در گوشهٔ خلوتی به بدنهٔ ساحل نزدیک کرد و در همین لحظه، در هوای نیمتاریک غروب، چشمش به مردی افتاد که سر تر اشیده و پای بر هنه داشت و خود را در قبائی از موی میمون پوشانده بود. مرد ناشناس زانو بر زمین زده بود و بسوی او سجده می کرد. چیا \_ چینگ سعی کرد او را بشناسد و بفه مد چرا او بسویش سر سجده بر خاک می گذارد. پیش از آنکه پای به ساحل بنهد، مرد، پس از چهار بار سجده، از جای بر خاست و در یکدم وی پسر خود، پائو \_ یو را شناخت. با حبرت و شتابان از او پر سید «این تو هستی پائو \_ یو؟» و پاسخی نشنید. سیمای مرد بگونه ای بود که گوئی هم شاد بود و هم غمگین. چیا \_ چینگ تکرار کرد «این توئی پائو \_ یو؟ چرا خودت را به این شکل در آو ده ای

مرد خواست پاسخی بگوید اما در یکدم دو تن او را در میان گرفتند، یک راهب بسودائی و یک کاهن تائوئی، و هر دو او را سخت در میان فشردند. چیا یه چینگ شنید که یکی از آندو گفت «کارهای دنیائی تو پایان گرفته. باید در همین دم با مابیائی،» و بعد هر سه بسراه افتادند. چیا یه چینگ کوشید خود را به فرزند برساند، اما شتاب آنان بادآسا بود. بسوی فراز رود می رفتند و چون برق از دیده ها تاپدید می شدند. چیا یه چینگ سعی بسیار کرد که خود را به آنان برساند اما بیحاصل بود. رفتند و اثری از خویش بر جای ننهادند ۱۰۰۰

داستان رؤیای خانه سرخ، نوشتهٔ تسائو \_ سوئه \_ چین، داستانسرای نامدار قرن هجده چین در همینجا بهپایان میرسد. اینکه سطور پایان را او نوشته یا کس دیگر، مسلم نیست. هر چه هست اینکه نقش آفرین اول داستان، پس از یکصدوبیست فصل حادثه آفرینی، از صحایف داستان محو میگردد و سرگذشت نیز در همینجا انجام میپذیرد.

تسائو ــ سوئه ــ چين چرا اين داستان را نوشت و از نگارش اين كتاب چه هدفي داشت؟ آيا، چنانكه منتقدان

نوشتهاند. بخش اعظم این داستان زندگانی نامهٔ خود اوست؟ مصنّف در سر آغاز اثر خود اشاراتی دارد که شاید. روشنگر واقعیت باشد. او می نویسد:

من دلم میخواهد بنویسم، دربارهٔ کسانی که آنها را در نیمهٔ اول عمر خود شناختهام، بخصوص آن دختران زیبا را، و پیرامون آن افرادی که درباره شان شنیده ام. اصر ار ندارم بگویم که همهٔ آنها واقعاً وجود داشته اند، اما همهٔ آنها جان گرفته اند برای اینکه هر یک خواننده ای را به خود مشغول کند و احیاناً غبار غمی را از صفحهٔ دل او بزداید. در این کتاب اشعاری هست، اشعاری هجائی و هزلی، و برای این منظور در کتاب گنجانده شده تا خواننده را بهنگام صرف غذا یا نوشیدن جامی شراب متبسم سازد.

و اما آن داستانها و سرگذشتها که از جدائی و پیوند، غم و شادی، بسینوائی و شادکامی و شکست و موفقیت سخن بهمیان آورده، هر یک سبب و علت و نتیجهای داشته و من نخواستهام بیدلیل مطلبی را بهمیان بکشم بلکه آنچه در خلال این سطور آمده، واقعیت داشته و من فقط حکایتگر آنها بودهام ۱۰۸.

و باید اذعان کرد که تسائو ــ سوئه ــ چین در کار خود موفق بوده است. او مأموریتی را انجام داده که خیلی از اندیشمندان و صاحب ذوقان چینی آرزوی انجامش را داشته اند و توفیق نیافته اند. راه او در رسیدن به ایسن هدف آسانتر و کوتاهتر از دیگران بود و دلیلش هم جز این نیست که خاندان چیا، مردمی که در این کتاب ایفاگر نقشهای گوناگون هستند، همان خانوادهٔ خود اوست که روزگاری در ناز و نعمت مسی زیستند و بستدریج رو بهورشکستگی و افلاس و فنارفتند. اینکه بین پائو ــ یو، قهرمان داستان و خود وی که نویسندهٔ داستان است، تشابهاتی وجود داشته، بدرستی معلوم نیست اما شگفت آور نخواهد بود اگر قسمتهای اعظم آسال و کردار و رفتار آندو نظیر هم باشد.

در داستانهای چینی بطور اعم، موضوع ایجاد «توطئه» و «آنتریک» مطرح نیست و از این جهت، یک داستان چینی با اثری که یک داستانسرای غربی می نویسد، تفاوت بسیار دارد. کتاب رؤیهای خانه سرخ نیز مشمول همین قانون کلی است. در این داستان طرحی ریخته نشده تا خواننده ناگهان با واقعهٔ غیر عادی و دور از انتظار روبرو شود و باصطلاح رمان نویسان، داستان به «اوج» خود برسد و او را دچار حیرت و ناباوری سازد. رؤیای خانه سرخ یک تابلوی زیبای نقاشی است که مثل سایر آثار هنرمندان چینی، در نهایت ظهرافت و دقست و ریزه کاری کشیده شده و دنیای انسانهائی را مجسم می سازد که قریب دویست سال پیش، با تمام اصالت اقلیمی خود، در این سرزمین می زیسته اند. این کتاب یک اثر رئالیستی است و جز با واقعیت سروکار ندارد. اگسر خود، در این سرزمین می زیسته اند. این کتاب یک اثر رئالیستی است و جز با واقعیت سروکار ندارد. اگسر داستان گاهی رنگ افسانه بخود می گیرد بدان سبب است که قصه و افسانه و اسطوره، جزئی از فرهنگ مردم این مملکت است. یک چینی قرن هجده از این معتقدات جدا نیست و نمی تواند باشد، اگر او زیر نفوذ تعالیم این مملکت است. یک چینی قرن هجده از این معتقدات جدا نیست و نمی تواند باشد، اگر او زیر نفوذ تعالیم

كنفوسيوس يا تائو نباشد، چيني نيست.

بعضی از ادب شناسان جهان، داستان رؤیای خانه سرخ را نه تنها بزرگترین رمان زبان چینی می دانند بلکه اعتقاد دارند از بزرگترین آثار ادب جهان است. سایر یل بیرج، منتقد معاصر آمریکائی و مصنّف کستاب دو جلدی منتخبات ادبیات جینی در ادبارهٔ این کتاب می نویسد:

رؤیای خانه سرخ، بدون هر نوع تردیدی، یکی از بـزرگترین داستانـهای جهـان است و سبب آنهم جز این نیست که این کتاب لبریز از احساس است، آکنده از معرفت و بسینش و هوشیاری است و از جهت نمایاندن سنتهای مردم چین، اثری ممتاز و برگزیده است''

دانش پژوهان چینی با بررسی دقیق دریافته اند که در این کتاب نزدیک به پنجاه بازیگر اصلی هست که هر کدام نقشی بر عهده دارند. این عدّه غیر از افرادی است که بر صحنه ای ظاهر می شوند و بعد از نظرها نساپدید می گردند. کمتر خواننده ای است که بتواند نام همهٔ نقش آفرینان را بخاطر بسپارد و از اینرو، در حالیکه بسا مواجهه با اینهمه افراد دچار دوار سر می شود، از سوئی شیفته و دلباختهٔ نامهائی می گردند که در کمال زیبائی و خوش آهنگی انتخاب شده اند. خدمتگز اران خاندان «چیا»، چنانکه روش زمان بسوده، هر یک مستناسب بسا شخصیت و مقام و شغل خود، نامی موزون و هوش ربا بر خود دارد. بعضی از این نامها چنین است:

عنیر، که یکی از خدمتگزاران «خانه سالار» است.

آسمان پائیز، که نام خدمتکار پائو ـ یو است.

جلوهٔ خزان، که نام دیگری از خدمتکاران است.

خلوتسرای بوریا. که نام یکی از نگهبانان خانهٔ یشم سیاه است.

يشم سياه. كه قهرمان زن داستان و محبوبهٔ پائو ــ يو است.

روشن منظر، که زیباترین خادمهٔ پائو ـ یو است.

بهار شنگرف، که خواهر بزرگ قهرمان داستان است و همسر غیرداثم امیراتور میشود. شطرنج، یکی از خدمتگزاران کاخ.

بهار شورانگیز، که نام نوهٔ رئیسه است.

اتاق برودریدوزیشده، نام مکانی که بهار شورانگیز در آن سکنی دارد.

وقا. نام خادمهٔ «خانه سالار» که سرگذشت غمانگیزی دارد.

گل. یکی از هنرپیشگان خرد سال.

دستبند زرین، که مورد توجه پائو یو قرار میگیرد و چون رازش برملا میگردد خسودکشی

میکند و ناکام چشم بر زندگی میبندد.

گل کنار، که دختر طنّازی است و از کاخ رسوده میشود و بسه یکی از شیفتگانش فسروخته میشود.

مشک ماه، یکی از خادمههای خوابگاه یائو \_ یو.

شاهرخ طلائي، يكي از خدمتكاران گرامي سيرت قهرمان دوم زن داستان.

شكيبائي، نام خدمتكار ققنوس گرداننده و اداره كننده كاخ

عطر افشان، سرپرست خدمتکاران یائو \_ یو

ققنوس، زن مدّبر باغ عالى منظر

فاختهٔ ارغوانی، خدمتکار ویژهٔ یشم سیاه

بهار جستجوگر، نوهٔ دختری «خانه سالار»

رنگین کمان، خادمهٔ نامادری بائو \_ یو

رود مه. نوهٔ خواهری «خانه سالار»

اردک برفی، یکی از خادمان بنای پشم سیاه

بهار خوشقدم، نوهٔ دختری «خانه سالار»

و اسامی جالب دیگری از قبیل «یونگ کوفویو» که معنی آن چنین است عظمت باد بـر کـاخ روستائی یا «نینگ کوفو» که معنی آن صلح باد بر کاخ روستائی است'''.

خانه سرخ، با پریرویانی که در آن میزیسته اند و آنان چون پروانه های زیبا و سبکبال بر فضای پاغ عالی منظر، نور جمال می پاشیدند، عجیب نیست که در خواب و بیداری مطمح نظر داستان سرا باشد و بر آن نام رؤیای خانهٔ سرخ بنهد. سرگذشت نقش آفرینان داستان گویای این واقعیت است که همه می خواستند بطریقی، راهی به ایس خانهٔ سرخ، یا مکانی که زنان هوش ربا در آن زندگی می کردند، بیابند و گاهی در این تلاش و کوشش، مرگ و ماتم و عزا هم به دنبال می آمده است.

در عهدی که تسائو ـ سو ثه \_ چین داستان خویش را می نگاشت، یعنی در نیمه اول قرن هجدهم، زن برای مرد جز یک وسیلهٔ تفریح و یا عاملی برای بقای نسل نبود، اما این تسائو \_ سو ثه چین بود که با کتاب خود ثابت کرد زن وجودی بر تر و والاتر از اینهاست و عشق به زن یک بازی سرسری نیست بلکه می تبواند یک تبراژدی غیر قابل جبر انی را بدنبال داشته باشد. پیش از این داستانسرا، آنچه در کتابها خوانده می شود، نمایشگر ایس فیر قابل جبر است که عشق برای یک چینی، یک بازی احساسی است. لطیف است و زیبا و مشحون از طپش قبلب \_ اما اندوهزا و مرگ آفرین نیست، در حالیکه کتاب رؤیای خانه سرخ، بطور مجموع، حقیقت دیگری را آشکار می کند و آن اینکه کسی که عاشق شد و عشق را با تمام جذبه و زیبائی و عظمت آن پذیر فت. خانه خویش را بر لب پرتگاهی بنا کرده است، که اندکی بی توجهی و سبکسری، می تواند او را به ژرفای درهٔ ناکامی

سیری در بزرگترین کتابهای جهان

و تیرهروزی سرنگون سازد.

در این تردید نیست که داستان رؤیای خانه سرخ، مانند دیگر آثار چینی، تا پیش از انقلاب، زیسر نفوذ تعالیم اخلاقی کنفوسیوس و تاثو است اما بهیچوجه شباهتی با آثار مشابه ندارد. داستانسرا با شهامت بینظیری راه خود را از دیگر نویسندگان جدا کرده و شیوهٔ نوینی در داستان نویسی ارائه داده است. از طرفی او داستان خود را بصورت «اتو بیوگر افی» نوشته، یعنی در همانحال که داستانگو، بازیگر داستان نیست با اینحال بگونه ایست که خواننده می پذیرد چنین خانواده ای با چنین ویژگیها وجود داشته و چنین حوادثی بر آنها گذشته است. همین امتیازات موجب گردیده که نقادان ادب این کتاب را بزرگترین اثر ادبیات چین بشمارند و نوشته ای برتر و والاتر از آن نشناسند.

## کتابهائی که برای تهیهٔ این پژوهشنامه مورد استفاده قرار گرفتهاند:

- 1 WILLIAM McNAUGHTON: Chinese Literature; An Anthology from the earliest times to the present day; Charles E. Tuttle Co.; Tokyo 1974.
- 2 CYRIL BIRCH: Anthology of Chinese Literature; Vol. II; Grove Press Inc; New York; 1972.
- 3 LUCIEN MILLER: Masks of Fiction in Dream of the Red Chamber, The Association for Asian Studies; The University of Arizona Press; 1975.
- 4 TSAO HSUEH CHIN: The Dream of the Red Chamber; translated by Chi-Chen Wang; Vision Press Ltd. London; 1959.
- 5 LIU WU-CHI: An Introduction to Chinese Literature; Indiana University Press; 1973.
- 6- LEWY OLFSON: Plot Outlines of 100 Famous Novels; The Dolphin Books; New York; 1966.
- 7- FRANK MAGILL: Masterpieces of World Literature; Third Series; Harper & Row; New York; 1960.
- 8 Encyclopaedia Britannica.

درام

## ويلهلم تل

Wilhelm Tel

تاریخ نخستین اجر ۱: ۱۸۰۴ میلادی

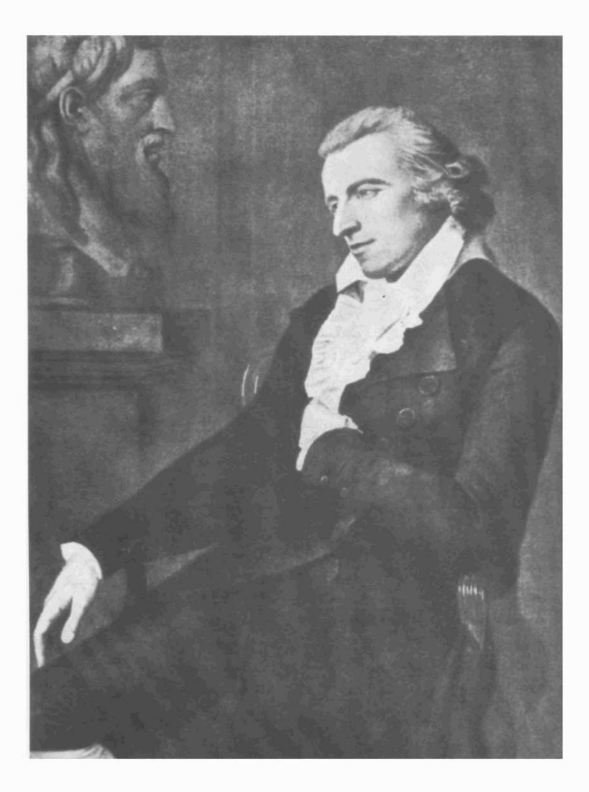
سر و ده

## یوهان کریستف فردریك فنشیلر

Johann Christoph Friederich von Schiller

(1409-14-0)

7 لما ئى



سنین بین ۲۲ تما ۲۵ سالگی (۱۷۸۴–۱۷۸۱) کمه از جمله هواداران مکتب طوفان و طغیان بود و مطالبی که مسی نسوشت نسوعی انستقاد اجتماعی شبه رئالیستی بود.

یوهان کریستف فردریک شیگر، شاعر و درامنویس بزرگ آلمان. سالهای خلاقیّت هنری و ادبی او را بهسه دوره می تبوان تنقسیم کبرد: ننخست

دوم سنین بین ۲۶ تا ۳۷ سالگی (۱۷۹۶-۱۷۸۵) که پای بـهجهـان فـــلسفه و تاریخ نهاده بود و آنچه خلق میکرد، رنگ تاریخی و فلسفی داشت. سوم ۳۷ تا ۴۶ سالگی کـه دیــده بـر حیات فـــرو بست (۱۸۰۵-۱۷۹۶) شاعر بهدوران بلوغ فکری خود رسیده بود و شعر مــیسرود و نــمایشنامههای مـنظوم

می آفرید. در همین دوران است که شیلر، شیوهٔ درام نویسی را به اوج عظمت و زیبائی و شیوائی خود رساند و پایگاهی بوجود آورد که نمایشنامه نویسان دیگر آلمان نتوانستند به آن مرز والا یای نهند. و پلهلم تل مولود ایس دوران از بلوغ

نقاشي كار (Simanovitch (1793) از موزهٔ مليّ مارباخ در ألمان.

فكرى اوست.

برای سخن سنجان عالم، در آسمان گستردهٔ ادب آلمان، دو اختر فروزان هست که خاموشی ناپذیر ند و جاودانه تابندگی دارند. این دو کوکب رخشان، یکی گوته است و دیگری شیلر، که هردو چون مهر تابانند و تا زمانی که نورافشانی می کنند، ستارگان دیگر فروغی ندارند. از اواسط قرن هجدهم که این دو خورشید رخشنده ظهور کردند، تا امروز که قریب دو قرن از آندوران می گذرد، بسیار شاعر و داستانسرا و درام نویس ظهور کردند و به بعنی و فروزندگی نشستند، اما هیچکدام این دو منبع لایزال نور را بی فروغ و بی جلوه نکردند و اینان در این

عرصهٔ پهناور آفرینش هنری، همچنان تکتاز بهرقیب بوده و هستند. در اینکه گوته یک نابغهٔ جهانی است و قدر او والاتر از آنست که تنها به یک جامعه و یک زبان تعلق داشته باشد، شکی نیست. اما شیلر نیز در پایگاه خود، شاعری بیمانند و درام نویسی کمنظیر است. اگر گوته را سخنوری همطراز وبلیام شکسپیر می دانند، ادب شناسان عالم شیلر را نیز محبوبترین درام نویس آلمان و یکی

از شاعران بزرگ آزادی و معنویت بشر می شمارند و شگفت آور اینکه امروز، ملت آلمان هرچند در برابر گوته سر تعظیم فرود می آورد و اورا چون پروردگاری پرستش می کند، لذت می برد از اینکه اشعار شیلر را بخواند یا نمایشنامه های اورا ببیند و از نظرگاه او بر جهان معنویت بنگرد. شیلر و گوته، بسرای اکثر عاشقان ادب، پسیکر و احدی از ذوق و اندیشه هستند و هر وقت نام یکی از آندو بر زبان آید، نام دیگری نیز به ذهن متبادر می شود، بسا

اینحال گوته و شیئر، هرچند در دوران حیات دو دوست همدل و دو یار هم پیمان بوده آند، زبان آنان و دیدگاه آنان باهم متفاوت است و هریک از آندو، وجوه امتیازی دارد که ویژهٔ خود اوست. شیئر، که در این گفتار مورد بحث است، شاعر مردم بود و به طبقهٔ متوسط اجتماع آلمان تمعلق داشت و خود او جزاین نمی خواست، در عین حال حیرت آور است اگر گفته شود که اکثر آثار منظوم او نمایشگر و قایم تماریخی

پیش از اوست و در شعر او، نه سخنی از خود او در میانست و نه مردم همعصر او. همین شاعر، با همین ویژگی، بزرگترین درامنویس دوران خود بود و امروز نیز براین سکّوی افتخار ایستاده است. مردم قرن هجده و نــوزده آلمان، بااینکه کمتر قادر بودند بهژرفای روح انقلابی و افکار ایــدآلیستی او فــروروند و سخنان اورا بــدرستی دریابند، با اینحال اورا قهرمان آزادی و نمایندهٔ اخلاق جامعه و مظهر وحدت ملی و پیشوای طرفداران حقـوق انسانی میدانستند و تا امروز هم هنوز شاعر آزادیخواه و معنویت پــرستی پـــیدا نشده کـــه مـــانند او بـــدرون خانوادههای آلمانی رسوخ کند و همدل و همزبان و همفکر فرد فرد این قوم بشود.

اما این شهرت و محبوبیت، منحصر بهزادگاه خود شاعر نبود. در میان مشاهیر ادب آلمان، شیکر نخستین آلمانی است که درامهای او با اقبال حیرتانگیز جهانیان روبرو شده و تنها در زبان انگلیسی، بسین سالهسای ۱۷۹۲ و ۱۹۰۰، دویست ترجمهٔ مختلف از آثار او بطبع رسیده است'.

منتقدانی که بخواهند بیطرفانه دربارهٔ او داوری کنند، می گویند «شیلر، در زندگی و کار، نمودار پیروزی روح انسان بود بر شرائط ناسازگار دنیائی که در آن می زیست .» و اینگونه نقل می کنند که وی در آخرین مکتوب خود، بتاریخ ۲ آوریل سال ۱۸۰۵، به دوست فیلسوف خود، ویلهلم فن هومبولت نوشت «سا هردو، دو انسان ایدآلیست هستیم اما باید شرمسار باشیم از اینکه هردو ساخته ویرداختهٔ دنیای مادی هستیم و بنجای اینکه ما خالق آن باشیم، این جهان مادی مارا چنین ساخته است .»

تلاش و تکاپو برای دستیابی به «زیبائی» کمال مطلوبش بود و ایثار و سرسپردگی به کارهای ادبی، مذهبش. توماس کارلایل، نویسنده و ادبشناس و مورّخ عالیقدری که زبان انگلیسی بوجود او می بالد، دربارهٔ شیلر اعتقاد والاثی داشت و یکبار در یکی از مکاتیبش نوشت «به اعتقاد شیلر، ادبیات اصیل عبارت است از جوهر فلسفه، مذهب، هنر و آنچه که بیان کنندهٔ بخش مرگناپذیر انسان باشد ".» این نابغهٔ غرورانگیز تاریخ ادب آلمان که منتقدان نامور اورا «درام نویس، شاعر، مورّخ، فیلسوف و استاد علوم زیبائی شناسی » می شناسند، با اینکه بیش از یکصدوهفتاد سال از دوران مسرگ او گذشته، هنوز مسجوبترین شاعر آلمان و والاتسرین با این مردم است و دلیل این اشتهار جز این نیست که آثار او دارای سه امتیاز بارز است:

اول ایدآلیسم شدید و پرشوری که در تفکرات او وجود دارد. دوم شفقت عمیق و دلسوزی ژرفی که در نوشتهها و سرودههای او هست. و سوم فریاد آزادی و برابری که همهجا در آثار او بگوش میرسد.

یوهان کریستف فردریک فسن شیلًر در روز ده نـوامبر سال ۱۷۵۹ مــیلادی، در شهـــر کــوچک مـــارباخ در

۱ \_ ر. ک. مصاحب خواننده برای شناخت ادبیات جهان \_ ص ۴۷۳

۲ \_ بریتانیکا \_ ماکروپیدیا \_ جلد ۱۶ \_ ص ۳۴۲

۳ به ویلهلم فرایهر فنهومبولت (Wilhelm Freiherr von Humboldt (1767-1835 فیلسوف، زبان شناس، دیپلمات و پیشگام تحوک اصول آموزشی در آلمان. در دورانی که شیگر در دانشگاه ویناه Jena به تدریس تاریخ اشتفال داشت. وی در آنجا تعصیل سی کرد و از همان دوران چنان شیفتهٔ شاعر شد که تا پایان عمر اور ارها نکرد. ویلهلم هومیولت در شمار معدودی دوستان نزدیک شیگر است که وی بسا آنمان مکاتبه داشت و مجموع این مکاتب در سال ۱۸۳۰ بصورت کتاب جداگانهای انتشار یافت.

٣ ـــ دربارة اين سطور رجوع شود بهيايان مقاله

۵ \_ بریتانیکا \_ ماکروییدبا \_ جلد ۱۶ \_ ص ۳۴۲

حکومتنشین وورتمبرگ ٔ در خاک آلمان دیده بهجهان هستی گشود. خانهای که در آن شیلًر پای به عالم وجود گذاشت، با همان ویژگیها و همان اثاث و وسائل، امروز پای برجاست و میعادگاه هزاران شیفتگانی است کـه از سراسر گیتی برای ادای احترام بهروان بزرگ شاعر، بسوی وورتمبرگ روی میآورند.

فردریک از خاندان گمنام و بی نام و نشانی نبود. پدرش یوهان کاسپار شیلّر  $^{V}$  افسر جراح سپاه دوک کارل اوگن، معروف به شارل دوم  $^{A}$ ، فرمانروای وور تمبرگ و پدربزرگش از بازرگانان ثرو تمند آن ناحیه بود. ده سال پیش از آن تاریخ، پس از شرکت در چند جنگ، پای به مارباخ نهاده بود تا چندی را در دامنهٔ سرسبز و با طراوت ایس ناحیه به استراحت پردازد و از اینرو خانه ای اجاره کرد مشرف به تماکستانی بیزرگ، و روزی که دختر زیبا و کمسال مالک خانه را دید، از او خواستگاری کرد و شوهر بیست و ششساله، با همسر هفده ساله، زندگی نوینی را بنیاد نهاد که حاصلش تولد شاعر و در ام نویس بزرگی در تاریخ ادب آلمان بود.

کریستوفین ، نخستین فرزند دختر این خانواده بود که دو سال از فردریک بزرگتر بود و همین کریستوفین در زندگی بر ادر جوان نقش مهمی ایفا کرد، زیرا فردریک حساس بود و زودرنیج و پیدر سختگیر و خشن، و هر آنگاه حادثه ای رخ می داد که عامل آن فردریک بود و پدر بی گذشت بر سر جنون می آمد، خواهر با بزرگواری سینه سپر می کرد و گناه همهٔ خطاها را بر دوش می گرفت، از اینرو فردریک شیلر، در سراسر عمر، از خواهر مهربان با بزرگواری و قدردانی یاد می کرد.

سالهای نوجوانی فردریک با سفرهای پیاپی پدر همراه بود. مادرش، الیزابت دوروتیا کادویس شیلر ۱، ترجیح میداد که در همانخانه با فرزندانش باقی بماند و بهتربیت آنان همت گمارد. اما جنگههای هفتساله، که پدر ناگزیر در آنها شرکت میجست. سرانجام آنهانرا آواره کسرد ۱۰۰

در ۱۷۶۰، مسادر در مسعیّت دو فسرزند در و تزبورگ ۱۲ است.

در ۱۷۶۳ به لودویگزیورگ<sup>۱۲</sup> نزدیک اثبتو تگارت رفه ته انبد و در ۱۷۶۴ به لورک<sup>۱۲</sup> سفسر کرده اند.

علیرغم این کوچ کردن ها و آوارگی ها، فردریک زبان لاتین آموخته و بمطالعهٔ کتابهای کلاسیک علاقه داد د.

در عین حال. طیّ اقامت هفتساله در لودویگزبورگ، محل اقامت دوک، مکرّر به تماشای تئاتررفته و در خود

<sup>6 -</sup> Marbach, in Wurtemberg.

<sup>7 -</sup> Johann Kaspar Schiller

<sup>8 -</sup> Duke Karl Eugen (Charles II)

<sup>9 -</sup> Christophine

<sup>10 -</sup> Elizabeth Dorothea Kodweiss Schiller

۱۱ \_ جنگهای هفتساله که در آغاز محارباتی بین پروس و انریش و انگلیس و فرانسه بود. از سال ۱۷۵۶ میلادی آغاز گشت و رفتموفته نه تنها پای بسیاری از کشورهای اروپائی در آن بمیان کشیده شد بلکه به قارهٔ نو و آمریکا نیز سرایت کرد و تبا سال ۱۷۶۳ ادامه یسافت. پسروس و اتریش، در خاک اروپا هر یک ادعای زیادت طلبی داشتند و انگلیس و فرانسه، بر سر تصاحب مستعمرهٔ بیشتری به جنگ پسرداختند. ایس رقابتها مجموعاً مدت سی سال طول کشید و حاصل آن توسعهٔ بعضی امیراتوریها و تضعیف پاره ای از دول اروپا بود.

<sup>12 -</sup> Wützburg

<sup>13 -</sup> Ludwigsburg

<sup>14 -</sup> Lorch

ذوق و شوق فراوانی بهاین هنر پیدا کرده استِ<sup>۰۵</sup>.

مدرسه ای که فردریک در آن درس لاتین و علوم الهی می خواند، متعلق به کلیسا است و دراینصورت دانشجوی نوجوان باید آماده شود تا به خدمت مذهب در آید، ولی فردریک مشتاق نیست خودرا وقف پر و تستانتیسم سازد، بویژه اینکه چندبار به کاخ فرمانروا رفته و زندگی آمیخته با تجمّل و همچنین عشرت طلبیها و کامجوئیهای آنانرا دیده و در عین حال از طریق تئاتر با دنیای آزاد فکر ان آشنائی یافته است. دوک که از خدمت و کار پزشک جرّاح خود، راضی است فرمان می دهد پسرش به آکادمی نظامی «کارل» بپیوند و راه پدرش را دنبال کند. پسر که چاره ای جز اطاعت ندارد، وارد آموزشگاه نظامی می شود و نخست به فسراگرفتن حقوق و سپس طبب می پردازد. سر نوشت او مشخص است: باید پس از اتمام تحصیل در خدمت سپاه در آید و بعدوک خدمت کند. فردریک از این روش تحصیل ناراضی است اما چاره ای جز سکوت ندارد. خشونست آمسوزشگاه، رشته نفرت اوست، رفته رفته اورا به مرز طغیان و تمرد می کشاند. در روز ۱۷ ژانویه سال ۱۷۷۳، وقتی پای به این نفرت اوست، رفته رفته اورا به مرز طغیان و تمرد می کشاند. در روز ۱۷ ژانویه سال ۱۷۷۳، وقتی پای به این نفرت اوست، رفته رفته تحصیل ادامه دهد. آشنائی با آثار متفکران بزرگی چون فردریک گوتلب اختیار کند و به این شیوه تحصیل ادامه دهد. آشنائی با آثار متفکران بزرگی چون فردریک گوتلب کلوب اشتوک، شاعر و طوفان و طفیان ۲۰ و کوتو لد سافر اثیم ساسینگ، شاعر انقلابی دیگر ۲ و از همه مسهمتر کلوب اشتوک، شاعر و طوفان و طفیان ۲۰ و نوینه را بر ای گسیختن زنجیر انقیاد آماده کرده است. با اینحال فکر

- ۱۵ د وک کارلاوگن خودکام است و ستمگر. خویشتن را در قدرت و تجمل همانند لوئی چهاردهم امیراتور فرانسه می بیند. با پولهای گزافی که می بردازد. خواننده و نوازنده و رقاص از ایتالیا و فرانسه به و ور تعبورگ می آورد. گاهی بر نامههای اپر ا و یعا نسمایشی ترتیب مسی دهد و فردریک جوان که دلباخته تعاشای بازی هنرمندان است. با زحمت بسیار بلیت گیر می آورد و خودرا به تسالار کسنسرت یسا تسماشاخانه می رساند. پدر اکنون به کار پرورش گل و درخت پرداخته است و در باغ متعلق بعدوک، نمونههائی از گل و گیاه پروریده که موجب حیرت همه است. بعداً پدر دانش خودرا در باغبانی در کتابی گرد می آورد زیر عنوان صلاحظاتی بسیرامون امسور کشاورزی در دوکنشین Observations concerning Agricultural Matters in the Duchy of و ور تسیورگ بسوسیله یکی از صاحبه میسیان دوکنشین Wurtemburg by an officer of the Duchy.
- ۱۶ ــ فردریک گوتلیب کلوپاشتوک (Frederich Gotlieb Klopstock (1724–1803 شاعر بلندپایهٔ پروسی که هم در شعر رزمی و هم بزمی استاد بود و بویژهٔ منظومهٔ مسییع حوعود او Der Messias شهرت فراوانی در آلمان و دیگر کشورهای اروپائی برای او ببار آورد.
- ۱۷ ــ گوتولد افرائیم لسینگ Gothold Ephraim Lessing (1729–1781) درام نویس، منتقد و زیبائی شناس بزرگ آلمان در فرن هجده. نمایشنامهٔ شهور ناتان خردمند (Nathan der Weise (1779) بهترین اثر اوست.
- ۱۸ در تاریخ ادبیات آلمان، ظهور نهضت طوفان و طفهان Sturm und Drang که از سال ۱۷۶۰ آغاز گشت و نزدیک بعربع قرن، افکار تمام خالقان ادب و هنر را تحت الشعاع خود قرار داد، حائز اهمیت بسیار است. این نهضت، موجی بود سهمگین، نظیر جنیش مسندی قسرن شازده که مارتین او تر برای اصلاح کلیسای روم بنیان آنرا نهاد، و بتدریج سدی شد عظیم، برضد فلسفهٔ دکارت و بسیروان هشکاکیون» در فرانسه، برضد بیهوده سرائیهای کریستف مارتین و یلاند (Christoph Martin Wieland (1733–1813) شاعر و ادبی آلمانی که داستانهای و رانی می نوشت، و بر ضد مواعیظ خسته کننده و ملال آور بوهان کریستف گونشد (1766–1700) Thann Christoph Gottsched (ابیب و منتقد و توریسین آلمانی که طرفدار سرسخت ادب فرانسه بود و آثار کلاسیک قرن هجدهٔ فرانسه را به آلمانسی بسر گردان کسرده بسود. طرفداران نهضت طوفان و طفهان از هر هنر تقلیدی نفرت داشتند و آنرا نفی می کردند و درعوض به طبیعت رومی کردند. اینان بجای اینکه بسوی احساسات قراردادی، هیجان «کلیشهای» و تمالیم تدحیلی روکنند، همهٔ زنجیرها را گسیخته و شور و احساس اصیل و هنر و فوق اینکاری را دنبال می کردند. نامورانی که در این راه گام برداشتند و این جنیش را روانج دادند، فردریک کلوپ اشترک، شاعری که به او لقب میلاون آلمان داده بودند. یوهان گوتفرید هرد رزی و طرفداران این نهضت بودند اسا بسعدها راه خسودرا جسدا ساختند. بود، لسینگ و همچنین گوته و شیر که این دو تن، دورانی جزو طرفداران این نهضت بودند اما بسعدها راه خسودرا جسدا ساختند. بود، لسینگ و همچنین گوته و شیگر که این دو تن، دورانی جزو طرفداران این نهضت بدودند اما بسعدها راه خسودرا جسدا ساختند.

یدر خودرا می کند که در خدمت دوک است و اطمینان دارد هر نوع گامی برضد مصالح دوک بر دارد. زندگی يدرش بهمخاطره خواهد افتاد. دلبستگي او به كتاب است. بويژه كتاب شعر، اما اجازه نـدارد چنين كـتبي را بخواند. ناچار پنهانی و با بکار بردن انواع تمهید، آثار مورد علاقهاش را مرور میکند. بهروسو و نـوشتههایش عشق میورزد، اما خواندن این نوع کتب ممنوع است. محیط آموزشگاه بگونهایست که هر خطای جزئی ۳۰۰ دانشجو را بهآگاهی دوک میرسانند و این خود اوست که ننبیه افراد خطاکار را تعیین میکند. گاهی این کیفر بسیار سنگین است و ناله از دل همه بیرون می آورد اما چاره نیست. دوک معتقد است آموز شگاه نظامی جای تفریح نیست و کسی که خدمت سیاهیگری را میپذیرد باید تن و روان خودرا بهانواع مرارتها عادت دهد. سال ۱۷۷۹ آخرین سالی است که فردریک شیگر باید در آموزشگاه بماند. پیشرفت او تـا ایـن مـرحله، هرچند درخشان نبوده اما علتی نمی دیده که در امتحان مردود شود. او اکنون باید پایان نامه ای بنویسد و درصور تیکه مورد تصویب قرار گرفت، فارغالتحصیل است. شیلر موضوع فلسفه و زیستشناسی ۱۹ را انتخاب می کنند. استادان پس از مطالعه بهصر احت نمی توانند دربارهٔ آن داوری کنند. بنظرشان می رسد که پایان نامه تـحصیلی این جوان «رنگ شعر» دارد و «بیشتر تابع علم بیان» است تا اندیشه. ضمناً یکی از آنان ابر از عقیده می کند که مطالب این رساله، نوعی صفآرائی جنگی است بر ضد آلبرخت فینهالر زیست شناس نامدار آلمانی ۲۰ که كشفيات او موجب افتخار ملت آلمان است. دوك ناگزير مي شود خود رساله را مطالعه كند و پس از مطالعه میگوید «موضوع بسیار جالبی است و این جوانک در تهیهٔ آن هوش و ابتکار بخرج داده، اما باید یکسال دیگر در آموزشگاه بماند تا حرارت زیادش فروکش کند.»

این حکم، نوعی فرمان محکومیت بود که شیلر انتظارش را نداشت و بسراو سخت گران آمد، اسا همین محکومیت عامل بر افروختن آتشی از خشم شد که هرگز به خاموشی نگر اثید و سبب گردید کسه او در مُسقدم صفوف آزادیخواهان، از رهگذار شعر و درام، فریاد بر ابری و عدالتخواهی خودرا به سراسر جهان برساند.

سال ۱۷۸۰ در محیط آموزشگاه که برای او مبدّل به زندان شده بود، سال پسر رنج و ملالی بسود. کسوچکترین سختگیری و کمترین تعدّی، اورا به سرز جنون می کشاند. غمگین و دلشکسته، غالباً اسیر اوهام و پسندارها، بگوشه ای پناه می برد و با کسی سخن نمی گفت. وقتی برادر جوان دوست آموزشگاهش به ناکامی درگذشت و خانواده ای را داغدار کرد<sup>۲۷</sup>، فردریک شیلر، طی یادداشتی به یدر دوستش نوشت:

نمایشنامه هاش که شیگر تحت تأثیر این جنبش نگاشته است عبار تند از راهزنمان، تموطئهٔ فیهسکو در ژن، دسیسه و عشق و دن کمارلوس. (برای اگاهی بیشتر رجوع شود به تاریخچهٔ ادبیات آلمان، تألیف ورنر به فردر یک صفحه ۷۳ تما ۷۲ WERNER FRIEDERICH: ۹۲ An Outline-History of German Literature

<sup>19 -</sup> Philosophy and Physiology

۲۰ \_ ألبرخت فن هالر (1777–1708) Albracht von Haller بزرگترین و نامورترین زیست شناس آلمان که شخصیت او در عالم ادب و
 علم الحیات در تاریخ این کشور جاویدان است.

۲۱ ــ. نام دوست اورا فن هوون Von Hoven نوشتهاند.

«... من هنوز به بیست و یکمین سال زندگی خود نرسیده ام اما اجازه می خواهم آشکارا بگویم که این دنیا برای من کمترین جذبه ای دربر ندارد. دیگر مسرتی در آن احساس نمی کنم و اگر رفتن من از این آموزشگاه در سالهای گذشته، رضای باطن دربر داشت، امروز حتی یک تبستم ساده بر لبان من نمی آورد. با هر پیشرفتی که طی سالها در زندگی می کنم، یک گام سریعتر بسوی نامیدی برمی دارم و هرچه بر عمر من افزوده می گردد، بیشتر متأثر می شوم که چرا زود تسر نمرده ام. اگر این زندگی به خود من تعلق داشت، به فرزند عزیز شما غبطه می خوردم که چرا مرگ بجای او، بسراغ من نیامد، اما چه کنم که من تنها پسر خانواده ام و به مادر و خواهر انم تعلق دارم که بیمن ادامهٔ زندگی بر ایشان آسان نیست و ضمناً می بینم که تارهای موی پدر من هم به بسفدی می گراد...» ۲۲

شبگر با چنین پریشانی خاطر ناگزیر بود که پایان نامهٔ دیگری بنویسد و اینبار موضوعی را انتخاب کرد که بیشتر سایهٔ ناامیدی بر دل استادان افکند و کار را بجائی رساند که حتی دوک مستبد و خودخواه نمی دانست با او چه کند. موضوع رسالهاش رابطهٔ خوبی بهیمی انسان با طبیعت روحانی <sup>۲۲</sup> بود و در ایس پروهشنامه، نویسنده سعی کرده بود مطالبی بنویسد که بر او خشم نگیرند. روزهای انتظار به سختی گذشت تا ایسنکه در روز ۱۴ دسامبر سال ۱۷۸۰، مراسم جشن فارغ التحصیلی بر پا شد و به او اطلاع دادند که او استحقاق دریافت دانشنامه را ندارد ولی مأمور شده است در مقام «پزشک مجاز» با یونیفورم نظامی اصا بسدون شمشیر، به پسادگان اشتوتگارت برود و به خدمت مشغول شود.

شیلر، با لبخند تحقیر، سر فرود آورد و بهمحل مأموریت اعزام شد. او نقشهٔ خودرا ریسخته بسود. نسخست آنکه تعدادی اشعار انقلابی سروده بود که تصمیم داشت آنها را بصورت منجموعه ای، پسراز رهائسی از آموزشگاه. بهچاپ رساند و دیگر اینکه نمایشنامه ای نوشته بود زیر عنوان راهزنان ۲۳ که می دانست اگر انتشار یابد، بلوائی براه خواهد انداخت.

موضوع راهزنان پنجسال قبل از آن تاریخ ذهنش را متوجه خود کرده بود. در آنسال، فردریک شیلر که جوانی شانزده ساله بود، نشریه ای بدستش افتاد که چاپ ناحیهٔ «اسوابیا» آبود و در آن داستانی درج شده بود. این داستان آنسان فکر جوان دانشجو را مجذوب خود کرد که قلم بدست گرفت و شروع به نوشتن نامایشنامه ای کرد. این نمایشنامه که نوعی تر اژدی حماسی بود مکر تغییر کرد تا اینکه در سال ۱۷۷۷، صحنه هاشی از آن آماده شده بود. شیلر برای اینکه بتواند این نمایشنامه را دور از چشم تیزبین مربیان آموزشگاه بنویسد، ناچار بود شبها، پس از نیمه شب، نخوابد و در بستر خویش، در نور خفیف شمع، به نوشتن پردازد. پاره ای موارد تمارض می کرد و وقتی اطراف خودرا خالی می دید، بسرعت به نوشتن می پرداخت. در ساعات درس، کتاب

۲۷ \_ نقل از کتاب زندگانی شیئر تألیف جیمز سایم \_ صفحه ۲۴ LAMES SIME: The Life of SCHILLER: pp. 24-25

<sup>23 -</sup> The Relation of the Animal Nature of Man to his Spiritual Nature.

<sup>24 -</sup> Die Räuber - 1781 (The Robbers 1792)

<sup>25 -</sup> Swabian Magazine

طبّی را بروی نوشتهٔ خود می گذاشت و همینکه استاد روی خودرا بر می گرداند، دنبالهٔ نمایشنامه را ادامه می داد. کارل مور <sup>۲</sup> ، نقش آفرین اول نمایشنامه و بر ادر ش، فر انتس، در خواب و بیداری بیا او بیودند و یک لحظه اور ا رها نمی کردند. این انس و پیوستگی آنقدر ادامه یافت تا آنکه سر انجام در همان روزهائسی که مسی خواست آکادمی نظامی را ترک گوید، پایان پذیرفت. اکنون که دور ان رهائی از زندان مدرسه بیود، مسی بایستی نبوشنهٔ خودرا به چاپ برساند اما چگونه. در حوزهٔ فرمانروائی دوک، هیچ ناشری جر اُت نمی کرد آنرا به چاپ رساند، بویژه آنکه درام نویس یکفرد گمنام بود و امکان داشت آنرا نخرند.

فردریک شیلر مختصر پولی را که پس انداز کرده بود بکار انداخت و مبلغی نیز از دوستان وام گرفت. درام راهزنان منتشر شد و در همان هفتهٔ اول انتشار، یک نسخه از آن بدست بارون فن دالبرگ<sup>۲۷</sup>، مدیر تـماشاخانهٔ بزرگ شهر مانهایم رسید و او تصمیم به اجرای آن گرفت. راهزنان در شب ۲۷ ژانویه ۱۷۸۲ بروی صحنه آمد و از همان شب نخست نام نویسندهٔ آنرا بر سر زبانها انداخت.

راهزنان اعتراض نامه ای است از سوی جامعه ای که از فساد و تباهی و گمراهی طبقهٔ حاکمه بهستوه آمده است. قهرمان مرد جوانی است بنام کارلمور که نیروئی زاینده و خلقی تدوفنده دارد. درگذشته، ضمن تحصیل در دانشگاه، مکرّر از اوضاع نامساعد و خفقان آور زندگی سر بطغیان برداشته و از فردای بی ثبات سخن رانده است. شیوهٔ سخن گفتن او، اندیشهٔ انقلابی ژان ژاک روسو را بخاطر می آورد. کارل می گوید «قانون به تنهائی سازندهٔ انسان بزرگ نیست. آنچه که در یک جامعه، نبوغ و توانائی پرورش می دهد آزادی است. من فریاد آرمینیوس، رزم آور نژاد ژرمن را از درون خاکستر می شنوم که همه را به اتحاد فرا می خواند ۲۰ سه بسیاهی از جوانان پرشور همانند خودم بدهید و آنوقت بسبنید کسه جمهسوری آلمان بسه چنان سیاهی از جوانان پرشور و اسیارت بر ابرش چون صومعه جلوه کنند.»

کارل برادری دارد بنام فرانتس، که ریاکار است و نیرنگباز. در دغلکاری، بازیگری است همانند «یاگو» در تراژدی اتللو، یا ادموند در تراژدی لیرشاه و یا شخصیتی چون ریپچارد سوم ساخته و پرداختهٔ ویلیام شکسپیر. ذهن پدر را که شخصیتی بنزرگ و سرشناس است مشوب می کند و اورا برضد برادر خود می شوراند. از سوی دیگر، آمالیا، نامزد برادر خودرا نیز فریب می دهد و نفرت اورا برمی انگیزد. کارلمور که ابواب زندگی را از هرسو بسته می بیند، گروهی

<sup>26 -</sup> Karl Moor

<sup>27 -</sup> Baron Von Dalberg

۲۸ \_ آرمینیوس (هرمان) (Arminius (Hermann سر کردهٔ عشیرهای از نژاد ژرمن که در سه منطقه، شکست سختی بر سپاه روم بفرماندهی پر بیاه روم بفرماندهی پویلیوس و اروس Publius Varus و ارد کرد و همین شکستهای پیاچی بر لژیون روم سبب گردید که اگسوستوس، امیرانسور روم. شیوهٔ نظارت و حکومت خودرا بر مردم این سرزمین، بعدو ناحیهٔ راین و رود الب، تقسیم کند. آرمینیوس در تاریخ آلمان، حکم قهرمان بنزرگی را دارد که مظهر شجاعت و جنگآوری است.

از طرفداران و همفکرانش را بدور خبویش گیرد مسیآورد و دستهای از راهزنسان را تشکیل میدهند و علناً با نیروی حاکمه بهستیز برمیخیزند.

اما این تلاشها، با وجود ایثار و جانبازی، ثمری نمی دهد. فر انتس مور پیروزمندتر از برادر خویشتن است، زیرا هم پدر را که نمی توانسته ببنز اثی فرزند حودرا ببیند، بدرون سیه چالی می افکند و همهٔ املاک و تروت اورا صاحب می شود و هم، بشیوه های گوناگون می کوشد تا پیشرفت و پیروزی برادر را متوقف سازد. سرانجام جوان یاغی از آشوب و ویرانی و نامرادی به تنگ می آید. بنظرش می رسد که هرج و مرج نمی تواند زمینه ای برای سازندگی بوجود آورد. نخست به کاخ پدر می رود و پنهانی خودرا به او می رساند و خویشتن را به پای او می افکند. پدر که اینک از دسائس فرزند دیگرش آگاه شده، با نامرادی چشم از زندگی می پوشد. کارل سپس بسراغ نامزد خود می رود و با این جمله که «محبوب مور فقط باید بدست مور جان سپارد»، به حیات او خاتمه می بخشد. برادر ستمگر، کاخ را به آتش می کشد و خود در آن خاکستر می شود و کارل خویشتن را تسلیم عدالت می کند.

فردریک شیلر، در شب نخست اجرا، در تالارتئاتر ملی شهر ما نهایم حضور یافت و برای ایسنکه بسه چنین آرزوئی برسد، ناگزیر گردید نظامنامهٔ پادگان را زیر پای گذارد و بدون اجازهٔ ما فوق، راهی ما نهایم در استان مجاور شود. هنگامیکه خبر تمرد او به دوک کارل اوگن رسید، و از سوئسی آگاهی یسافت که وی چنین نمایشنامه ای نوشته، چنان بر آشفت که نزدیک بود فرمان خلع درجه و زندانی کسردن او را صادر کسند، امسا به به بوصیهٔ دیگر ان از اعمال این دستور خودداری کرد و صلاح در آن دید که وی را تهدید کند. اما ایس تهدیدها دیگر برای شیلر جوان اثری نداشت. او پیروزی درخشان خود را دیده بود و می دانست دست سر نوشت کار خود را کرده و مسیر زندگی آیندهٔ او را تعیین کرده است. از اینرو قرار دیدار دیگری با مدیر تماشاخانه گذارد و چون دوک از این راز آگاهی یافت، او را بازداشت کرد. در آنشب بیازداشتگاه، شیلر جوان تصمیم خود را گرفت. او باید یونیفورم نظامی خود را برای همیشه بدور افکند و امیدهای واهی پیشرفت آیسنده را از یساد گرفت. او باید بونیفورم نظامی خود را برای همیشه با شهر و ور تمبورگ و داع گفت. در آن لحظه می دانست که بیرد در آین شهر و این شغل، بدرود با تمام کسانی است که طی سالها با آنها پیوند محبت بسته بود. در ایس سفر، یکتن نیز با او همراه بود و او دوست دیرینش آندریاس استر ایخر آن دانشجوی رشتهٔ موسیقی بود که تا بایان زندگی از هم جدا نشدند. شبانگاه هر دو از مرز گذشتند و شیگر مستقیماً بدیدار بارون فن دالبرگ، مدیر بایان زندگی از هم جدا نشدند. شبانگاه هر دو از مرز گذشتند و شیگر مستقیماً بدیدار بارون فن دالبرگ، مدیر بایان زندگی از هم جدا نشدند. شبانگاه هر دو از مرز گذشتند و شیگر مستقیماً بدیدار بارون فن دالبرگ، مدیر

۲۹ تنها غمی که سخت او را می آزرد، دوری از افراد خانواده بود که می دانست با اجرای تصمیم خویش، دورانی طولانی از آنان بدور خواهد ماند. پیش از آنکه فردریک خود را په بادگان خویش معرفی کند تا در آنجا بکار پر دازد. بدیدار مادر و پدر و خواهران خود رفست. مسادر مهربان از شادی سراز پای نمی شناخت و خواهرش کریستوفین دختری ۲۳ ساله و زیبا و متشخص بود. فسر دریک در آنسجا دو خسواهر کوچک خویش را نیز برای اولین بار دیدار کرد. لوثیز هفت ساله و نانت Nanette سه ساله بود و این سه خواهر، برادر خویش را سخت به آغرش فشردند و احساس غرور می کردند که برادر لباس زیبای نظامی برنن کرده است.

تماشاخانه رفت و دوّمین نمایشنامه خود را باعنوان **توطئه فیسکودرژن<sup>۲۱</sup> که قـبلا نگاشته** بـود، در اختیار او گذاشت.

بارون فندالبرگ مردی بود محتاط. هرچند مانهایم زیر سلطهٔ فرمانر واثی دوک کارل اوگن نبود، با اینحال نمیخواست خشم حاکم متنقدی چون او را نسبت بخود بر انگیزد. بهنگام مطالعهٔ نمایشنامهٔ راهزنمان تغییر اتی را به نویسنده پیشنهاد کرده بود که شیلر از راه ناچاری پذیرفته بود، زیرا هدفش این بود که اثرش اجرا شود و نامش در محافل هنرشناسان شناخته شود. اینبار نیز بارون پیشنهاد تغییر اتی داد و شیلر جوان که به امیدی به وی روکرده بود، آنرا پذیرفت. اما بازهم بارون ایراد گرفت و از قبول آن طفره رفت. نویسندهٔ جوان که متوجه حقیقت امر شده بود، در کار خویش باز ماند. سرگشته و گرسنه و حیران، در شهر ما نسهایم باقی ساند و نمیدانست چه کند. سرانجام بانو هنریت فن ولتسوگن<sup>۷۲</sup>، مادر دوتن از همشاگردان او بحالش رحمت آورد و او را در خانهٔ خویش پذیرفت. در همین خانه بود که شیلر، سومین نمایشنامه خود را زیسر عنوان دسیسه و عشق ۳۰ به پایان برد و چهارمین اثر خود را با نام هنگارلوس ۳۳ آغاز نهاد.

بارون فندالبرگ عاقبت از بارگاه غرور خویش گامی پائینتر نهاد و از تصمیم پیشین خویش عدول کرد. او که به بنوغ شیئر پی برده بود و از طرفی آگاهی یافته بود که دوک وورتسمبرگ از وی چشم پسوشیده است، حساضر شد جوان را بطور ثابت و دائم به خدمت فراخواند. فردریک شیئر از روز اول سپتاسسبر سال ۱۷۸۳، رسماً بعنوان شاعر تئاتر در تماشاخانه بزرگ ملی شهر مانهایم مشغول کار شد و اینزمان کمتر از بیست و چهار سال داشت. تا اینزمان از وی دو اثر بروی صحنه آمده بود، یکی راهزنان که با موفقیت زیاد همراه بود و دیگری توطئه فیسکودرژن که در اکتبر ۱۷۸۳ در شهر فرانکفورت بروی صحنه آمد. مقدمات اجرای نمایشنامهٔ دسیسه و عشق فراهم شد و تقریبا در یک زمان، هم در شهر ما نسهایم و هم فسرانکفورت در بسرابر چشم تماشاگران قرار گرفت.

هنرشناسان برای نمایشنامهٔ توطئه فیسکودرژن، دومین اثر فردریک شیلر که در بیست و سومین سال زندگی او برصفحهٔ کاغذ آمده، ارزش بسیار قائل نیستند، اما نمایشنامهٔ دسیسه و عشق را که سال بعد نگاشت، از آثار ارزشمند او میدانند.

توطئه فیسکودرژن داستان یک جوان ژنوائی است که در قرن شانبزده ایتالیا میزیسته و برای تشکیل یک حکومت جمهوری مستبدانه قد برافراشته است. پیروزی همه جا با اوست و

<sup>31 -</sup> Die Verschworung des Fiesko zu Genua (1783) The Genoese Conspiracy (1796)

<sup>32 -</sup> Henriette Von Wlozogen

<sup>33 -</sup> Kabale und Liebe (1784) Intrigue and Love (1795)

<sup>34 -</sup> Don Carlos, Infant von Spanien (1787) Don Carlos (1798)

راه برای رسیدن به هدف هموار است اما حادثه ای رخ می دهد که قهرمان ناگهان اسیر عضریت مرگ می شود. او آماده است که بر عرشهٔ سفینه ای پسای گذارد که عازم بندر ژن است و همهٔ همراهان پیروزمند او در کشتی گردآمده اند. و قتی قهرمان، با لباس سنگین پولادین رزم پسای بر عرشه می نهد، در دم تختهٔ زیرپای او در هم شکند و ژرفای تباریک کشتی او را بکام خویش می کشد. یاران و قتی بربالین او می رسند که او جان به جهان آفرین تسلیم کرده است.

چنین پایانی برای یک نمایشنامهٔ میهنی و انقلابی که سراسر آن مشحون از طرح و تبوطه و جانبازی است. عجیب و غیر طبیعی و بدون انتظار است و ازینرو منتقدان درام نویسی آنرا تبأیید و تبحسین نکرده اند. امسا تراژدی دسیسه و عشق را بسیار ستوده اند:

هسیسه و عشق بازگو کنندهٔ یک عشق بی فرجام و دردانگیز است. منتقدان عقیده دارنـد شیلر تحت تأثیر تراژدیهای شکسپیر بوده و یا اینکه حداقل، شور و هیجان درون خویش را بـا عشق آتشین و اندوهبار رمثو و جولیت منطبق میدیده است.

فضای نمایشنامه در یکی از امیر نشینان قرن هجده آلمان است. لوئیزمیلر ۲۰ نقش آفرین زن نمایشنامه، دختر زیبا روی و پاکدامن یک موسیقیدان است که دل به فردیناند فن والتر ۲۰ فرزند برومند رئیس شورای استان باخته است. فردیناند از تمام وجود دل به محبوب خود، لوئیز میلر، سپرده و می خواهد با او ازدواج کند، اما قبول این حقیقت، برای پدرخودکام و خودخواه او باور نکردنی است. پس از آنکه فرزند پیشنهاد پدر را برای زناشوئی با لیدی میلفورد ۲۰ که سابقاً معشوقهٔ خود وی بوده، رد می کند، پدر آنچنان به خشم می آید که فرمان می دهد پدر و مادر لوئیز را به زندان افکنند و خود دختر را مجبور کنند تا نامه ای عاشقانه به جوان دیگری که با آن خانواده آمد و شد داشت بنویسد و با او قرار دیدار بگذارد. فردیناند که بیخبر از همه چیز، با این فاجعهٔ عظیم روبرو می شود، تصمیم هولناکی می گیرد. بسراغ لوئیز می رود و سمّی را که آماده ساخته به او می خوراند و خود نیز تا قطرهٔ آخر جام زهر را سر می کشد. واقعیت امسر زمانی برای او هویدا می شود که دیگر دقایقی به پایان زندگانی آندو نمانده است.

پیروزی نسبی این نمایشنامه، درام نویس جوان را نسبت به آینده امیدوار می کند، اما نامر ادیهائی پیش می آید که آمال او را نقش بر آب می سازد. نخست آنکه او بیمار می شود و چون، نه فرصتی برای استراحت و نه پولی برای پرداخت به بیمارستان داشته، ناگزیر مقدار زیادی کنین مصرف می کند تا از تب مداوم خود جلوگیری کند. ثمرهٔ این طبابت ناشیانه، چنان رنجوری و ناتوانی و فرسودگی بوده که تا پایان عمر ویسرا رها نکرد و سرانجام در

<sup>35 -</sup> Louise Miller

<sup>36 -</sup> Ferdinand von Walter

<sup>37 -</sup> Lady Milford

میانسالی او را بدامان گور کشاند.^^

مشکل دیگر او پایان یافتن پیمان نامهٔ یکسالهای بود که با بارون فن دالبرگ بسته بود و او از تمدید آن خوددای کرد. فردریک شیلر در اینزمان نه پولی داشت و نه تمن سالمی. از همه بدتر دلباختهٔ زن شوهرداری بود بسنام شارلوت فن کالب<sup>۲۱</sup>. شوهر شارلوت، که یک افسر فر انسوی متفر عنی بود، از این راز آگاهی یافته بود، زیسرا شور و مستی عشق، فردریک جوان را واداشته بود تا اشعاری عاشقانه و سر اسر لبریز از اشک و آه بسر اید:

کشمکش " از جملهٔ این اشعار است که در این زمان سروده و نمایشگر جدالی است که در درون او نسبت بهدو نیروی سرکش، یکی عشق و دیگری اخلاق، وجود داشته. گناره جوئی " شعر دیگر این دوران است. در منظومهٔ عاشقانه پسیروزی عشق " ، شاعر نمی داند عشق را انتخاب کند یا ایدآلیسم را و آیا هر یک از این دو، بدون دیگری، می تواند کامل باشد. با اینحال اینگونه نتیجه می گیرد که عشق راستین، ودیعهٔ بیمانندی است از سوی خدا، که فقط قلبهای پاک و بی آلایش می تواند جایگاه آن باشد. در منظومهٔ دوستی " زبان شیلر چنان فاخر می شود که خواننده قادر نیست از تأثیر موسیقی کلام بگریزد، در عین حال موضوع آن حکایتگر این حقیقت است که دوستی نیروئی است عظیم، که همهٔ دلها را بهم پیوند می دهد.

شیلر در این سالها فقط دو منظومهٔ سیاسی سرود: یکی فاتح <sup>۴۲</sup> که نـمودار پـیروزی عدالت بـر ظلم است و دیگری شهریار آن بد<sup>۲۵</sup> که می شود آنر ا اعتر اضنامه ای از سوی شاعر به کشندگان فرشتهٔ آزادی نامد.

سخن شناسان اعتقاد دارند که بهترین منظومهٔ شیلًر در این سالها، شعـری است کـه او بـه ژان ژاک روسو تقدیم داشته و استاد خویش را حرمت فراوان نهاده است.

شیلر در اینزمان نشریه ای منتشر می کرد زیر عنوان تالیای راین <sup>۴۶</sup> یا الهه شعر راین، که در آن سروده ها و نوشته های خویش را نیز به چاپ می رساند. شاعر و درام نویس جوان، تحت تأثیر زیبائی و شخصیت شارلوت فن کالب، نمایشنامه ای را آغاز نهاده بود زیر عنوان دن کارلوس، که بخشهائی از آنرا برای این بانو خوانده

۳۸ ــ بیماری سل از همین زمان در او شروع به نشو و نما کرد و شاعر جوان با دانش مختصری که در علم طب داشت. در تشخیص بیماری خویش راه خطا پیمود و همین امر، مرگ پیشرس او را تسریع کرد.

- 39 Charlotte von Kalb
- 40 The Struggle (Freethinking of Passion)
- 41 Resignation
- 42 Der Triumph der Liebe (The Triumph of Love)
- 43 Die Freundschaft (Friendship)
- 44 Der Eroberer (The Conqueror)
- 45 Die Schlimmem Monarchen (The Bad Monarchs)
- 46 Rheinische Thalia

بود و در نشریهٔ خویش منتشر ساخته بود. شارلوت ظاهر آقسمتی را پسندیده بـود کـه قـهرمان نــمایشنامه، دن کارلوس، فرزند فیلیپ دوم پادشاه اسپانیا، دلباختهٔ نامادری جوان و زیبای خود بنام «الیزابت» شده و حـاضر است در راه او سر بسپارد.

نمایشنامه به شعر آزاد سروده شده و نخستین اثر شیئر است که شهرت جهانی یافته است. همین نسمایشنامه سبب شد که ملت آلمان، بطور جدّی، ظهور قهرمانی را در عرصهٔ ادب این سرزمین پیش بینی کردند. با پایان گرفتن قرارداد تماشاخانه ملی درمانهایم، فردریک جوان بار دیگر دچار بحران بسی پولی و درماندگی می شود. دن کارلوس نیز خاتمه نیافته تا آنر ا بفروش برساند، در اینصورت نمی دانند چه کند. او چندی است نامه هائی از سوی ستایشگر ان خویش دریافت می دارد که عموماً او را دعوت می کنند تا نزد آنان سفر کند یکی از آنان مردی است دانشمند بنام کریستیان کو تفرید کورنر ۲۰ که از او می خواهد به ساکسونی سفیر کند و نزد او بماند. سرانجام شیئر این دعوت را می پذیرد و در آوریل سال ۱۷۸۵ راهی لایپزیگ می شود و از آنجا به در سدن می رود. کورنر مقدم او را گرامی می شمارد و شاعر جوان مدت دوسال، بین سالهای ۱۷۸۵ تا ۱۷۸۷ در بوستان کوچکی در حومهٔ درسدن که تعلق به وی داشته، اقامت می کند. در زندگی شیئر، ایس دوسال جزو به تبهرین سالهای عمر او بود، زیر ا دور از جنجال شهر و نگرانی کم پولی، بکار آفرینش هنری پرداخته بود. در ام کارلوس در همین مکان پایان گرفت و شعر معروف تقدیم به شمادی ۲۰ در همین بوستان سروده شد. ارزش و تأثیر این منظومهٔ زیبا و دلنواز تا بحدی بود که و قتی بتهرون آنر اشنید، همین قطعه را مبنای آفرینش سنفونی نهم خود قرار داد.

ون کارلوس، نمایشنامه ای است نسبتاً طولانی که مجموعاً مرکب از ۴۲۸۰ سطر است. طرح اولیه با نثر بر صفحهٔ کاغذ آمده بود اما شیلر بعداً آنرا تخییر داد و بشعر آزاد سرود. بگفتهٔ خودش، این نمایشنامه در آغاز «یک ماجرای سادهٔ عشقی بود که در کاخ پادشاهی رخ داده بود» اما بعدها این ماجرای ساده، به یک نمایشنامهٔ بزرگ سیاسی مبدل شد. تسوطتهٔ اصلی نمایشنامه بگرد ماجرائیست که بین سه نقش آفرین وجود دارد. فیلیپ دوم، پادشاه فسر توت اسپانیا که همسری اختیار کرده زیبا و جوان بنام الیزابت، و این زن، سومین زن رسمی اوست. در عین حال، پادشاه فرزندی از همسر نخستین خود دارد که نامش دن کارلوس است و دل بهمهر نامادری خود سپرده است. رقابت بین پدر و پسر، تنها بسر سرعشق و تصاحب یک زن جوان نیست بلکه موضوع تصاحب تاج و تخت در میان است.

دن کار لوس یک نمایشنامهٔ تاریخی است که شیلر موضوع آنر ا از کتابی اقتباس کرد که نویسنده اش یک کشیش فرانسوی بنام «آبه دوسن رآل " » بود و این داستان ترایخی بسال

۴۷ ــ آنها که در این دوران بهشیگر نامه می نوشتند و حاضر بودند همه نوع دست یاری بسوی او دراز کنند چهارتن بودند. یکی از آن جمع، کریستیان گونفرید کورنر Christian Gottfried Korner بود که در لاییزیگ می زیست و هم ثروت نسبتاً فراوان داشت و هم اهل قسهم و کمال بود و بویژه به نثاتر علاقه فراوان داشت.

<sup>48 -</sup> An die Freude (To Joy)

<sup>49 -</sup> Abbe de Sainte Realle

۱۶۷۲، یعنی نزدیک به یک قرن پیش از آن تاریخ، برشتهٔ تحریر آمده بسود. فسردریک شیلر نخستین کسی بود که این ساجرا را اساس نسایشنامهای قبرار داد. مسیو دوشنیه تمایشنامه نویس دیگر فرانسوی در ۱۷۸۹، یعنی سهسال پس از اجرای آن در آلمان، همین. موضوع را در فرانسه بروی صحنه آورد و باز هم نمایشنامه نویس دیگری بنام آلفی یسری ۵۱، تقریباً در همین دوران، آنرا بهزبان ایتالیائی تنظیم کرد. جوزپوردی، آهنگساز نسامی ایتالیائی نسیز در سال ۱۸۶۷ از آن اپرائی ساخت. نام دن کارلوس در یکی از آثار ویکتورهوگو بسنام ارتسانی ۵۲ نیز آمده است.

در دورانی که در درسدن اقامت داشت و مبهمان کورنر بود، ماجرائی برای شاعر جوان پیش آمد که چیزی نمانده بود مسیر زندگانی او تغییر یابد. بنا بخواهش میزبان خود، شبی بهضیافتی رفت که میهمانان ماسک برچشم داشتند. فضای «بال ماسکه» برای او جالب بود و لذت می بیر د از ایسنکه شبی را در مسیان جمعسی از اشراف میگذراند که همه شادند و جستجوگر عشق و مستی. ناگهان خود را بر ابر دختری دید بظاهر ظریف و دلربا و آراسته، که گوئی او را میشناخت و با جملات و کلمات ستایشآمیز، روحش را نـوازش مـیداد. شیگر سع، کرد او را بشناسد و دیری نگذشت که به هویت تازه آشنای خود پی بسرد. او دختری بسود نسوزده ساله بسنام «هانریت ننآرنیم<sup>۵۳</sup>» که اشرافزاده بود و در این زمان با مادر بیوهٔ خود. در خانهای مجلل زندگی میکرد. دیدار شیگر با هانریت تکرار شد، اما بانو فن آرنیم آماده نبود دختر زیبا و طناز خود را به یک شاعر تهیدست بدهد، ولو آن شاعر آلمان را تسخیر کرده باشد. با اینحال، مردجوان را بیکباره ناامید نمی کرد و او را دردست خود داشت. هانریت نیز با اینکه خود شیفتهٔ ثروت و تجمل بیود، از فیردریک «ستفکر و آرام و مسهربان و هنر آفرین» خوشش می آمد. فن کورنر که سخت مراقب دوست جوان خود بود، این ازدواج را ناخجسته می دانست و اعتقاد داشت هانریت زنی نسبت که پتواند با او زندگی دائمی و آمیخته با گذشت و فداکاری داشته باشد، اسا شیلر در عشق او بجائی رسیده بود که نمی توانست او را از یاد ببرد. در سفر کو تاهی که به حومهٔ شهر کرد، از دوری هانریت بیقرار شد و نامه ای عاشقانه به او نوشت. پاسخ نامه هرچند با جملات محبت آمیز همراه بود، محتوایش بگونهای بود که شاعر را دگرگون کرد. دیگر از آنیس از آندختر، بعنوان دلدار محبوب یاد نکرد و بــه وی پیغام فرستاد که از آن زمان ببعد بهدوستی اوخواهد بالید اما حاضر نیست او را دوست بدارد. نوشته اند که هانریت تا پایان عمر تصویر نقاشی شدهٔ شیگر را همراه خود داشت و حتی زمانی که شوهر کرد، آنر ا یک لحظه ازخود دور نمی داشت.

کریستیان ـ گوتفرید ـ کورنر آماده بود درام نویس جوان را برای مدتی طولانی نزد خود نگاه دارد اما شیگر

<sup>50 -</sup> M. de Chenier

<sup>51 -</sup> Alfieri

<sup>52 -</sup> Hernani

<sup>53 -</sup> Henriette von Arnim

به آینده فکر می کرد و مشتاق بود زندگی خویش را سروسامان بخشد. در ۱۷۸۷ درسدن را بسوی هامبورگ ترک کرد تا در مقام «سر ایندهٔ آثار نمایشی» در تماشاخانهٔ بزرگ شهر مشغول کار شود. در مسیر خویش، چنانکه از دیرباز آرزو داشت، درویمار رحل اقامت افکند، باین امید که شاعران محبوب خویش، گوته، ویلاند و هردر را در آنجا ببیند. ویمار در این دوران پایتخت ادبی آلمان بود و قبلهٔ هزاران ادب دوست که در سر اسر کشور پراکنده بودند. شاعران و داستانسر ایان و نمایشنامه نویسان در این شهر حامی و هواخواهی داشتند بنام دوشس آنا ــ آمالیا ۲۰۰ که مادر حکمران بود و خود حکمران، دوک کارل آگوست ۲۰۰۰، بر این هنر آفرینان ارج و احترام بسیار می گذاشت.

ورود شیگر مصادف شد با دورانی که گوته در سفر بود و برای مدتی در ایتالیا رحل اقامت افکنده بود. شیگر بحسب تصادف، محبوب پیشین خود، مادام شارلوت فن کالب را در آنجا دید و این شارلوت بود که هم او را بعضور دوک کارل آگوست برد و هم وسیلهای فراهم ساخت تا او با شارلوت فن لنگفلد هم، همسر آیندهٔ خود دیدار کند. شیگر، در آن دوران که درمانهایم بود، به این دختر و خواهرش کارولین برخورد کرده بود اما روح ناآرام او مجالی نگذاشته بود تا متوجه زیبائی دو خواهر شود.

شیلر، بنا بخواهش دوک، قسمتی از نمایشنامه دن کارلوس را برای او خواند و دوک که سخت تبحت تأثیر سرودهٔ او قرار گرفته بود بهوی پیشنهاد کرد تا بعنوان مشاور هنری نزد او بماند. شیلر این پیشنهاد را پذیرفت و در همین دوران بود که مراودهٔ او با همسر آیندهاش بیشتر شد و این توجه دوجانبه آنسان ادامه یافت تبا در سال ۱۷۸۹ با یکدیگر نامزد شدند و سال بعد ازدواج کردند.

زناشوئی با شارلوت برای شیلر موهبتی بود. او دختری بود بیست و یکساله که هم نسقاش بسود و هم شاعر. خواهرش کارولین نیز که سه سال از او بزرگتر بود، ادیب بود و در آثار هنری صاحب نظر. نخستین دیدار ایس دوخواهر با شیلر چند سال پیش از آن تاریخ در «رودلشتات» اتفاق افتاده بود. در یک زمستان سرد، فسر دریک با دوست خود ویلهلم فن ولتسوگن، لحظه ای بر ابر خانهٔ این خانواده از اسب بیزیر آمدند و با ایسن دو دختر به مصحبت نشستند. ویلهلم، کارولین را دوست می داشت و با اینکه منسوب خانواده بود نسمی تو انست پیشنهاد ازدواج بدهد. کارولین با مردی که دلخواه او نبود پیوند همسری بست اما بزودی از او جدا شد و با محبوب خود ویلهلم، زندگی تازه ای را آغاز نهاد. ویلهلم نزد شارلوت، خواهر همسر خود، همیشه از شیلر سخن به میان می آورد و او را افتخاری برای جامعهٔ آلمانی می شمرد. شارلوت رفته رفته دل به مهر فردریک بست و با اینکه می دانست او بیمار است و از سوئی پس از ازدواج با وی ناچار است عنوان اشرافیت خود را از دست بدهد، با وجود این به کنار شاعر رفت و هم او بود که تا واپسین لحظهٔ حیات، یکدم او را ترک نکرد.

نمایشنام**هٔ دن کارلوس** سرانجام در شب ۲۹ اوت سال ۱۷۸۷ در تماشاخانهٔ هامبورگ بسروی صحنه آمید و بیا اجرای این اثر، نام فردریک شیلر همه جا برسرزبانها افتاد.

<sup>54 -</sup> Duchess Anna Amalia

<sup>55 -</sup> Duke Karl August

<sup>56 -</sup> Charlotte von Lengefeld



شارل اوگوستوس (۱۸۲۸-۱۷۵۷) حکمران منطقهٔ ساکس ـــ ویمار ـــ ایزنباخ (که امروز در خاک آلمان شرقی واقع است) نام خود را از آن جهــت در تــاریخ

بهنیکی جاودان ساخت که دربار او طی سالهای آغاز قرن نسوزدهم، مسحل اجتماع ناموران ادب و هنر بود. مشاهیری چون گوته و شیلر صورد حمایت و

محبت او بودند. تصویر درامنویس جوان آلمانی، فردریک شیلًر را نشان میهدهد کـه در مـعیت

دوک شارل اوگوستوس به حضور پرنسس آمالیا، مادر دوک بار می یابد و مورد عنایت مخصوص او قرار میگیرد. از سوئی چون شیلر مشتاق بود را بطهٔ خود را با دو شاعر عالیقدر، یـوهان ــ گـوتفرید ــ هردر و کـریستف ــ مارتین ــ ویلاند ادامه دهد، از اینرو برای نشریهٔ صرکور ۲۵ که زیر نظر «ویلاند» به چاپ مــی رسید و «هردر» در آن سروده های خود را درج می کرد، اشعاری سرود که برگزیده ترین قطعهٔ آن، مـنظومهٔ طـولانی هنر آفـرینان ۲۵ است که می توان آنرا «مروری ژرف در تأثیر هنر بعنوان یک نیروی عظیم تمدن بخش در تطوّر و تکوین حیات آدمی» دانست.

گوته از سفر بازگشت اما گوئی تمایلی بعدیدار با شیگر نشان نمیداد. در ام نویس جوان آرزو داشت استاد را از نزدیک ببیند، اما شاعر و داستانسرای بزرگ آلمان که شور و هیجان داستان عاشقانهٔ او بنام سوگهای ور تر جوان هموز در تن و جان مردم آنسرزمین موج میزد، اشتیاق به این دیدار نداشت. سر انجام در تابستان سال ۱۷۸۸، شیگر در خانهٔ مادام لانگفلد، مادر همسر آیندهٔ خود، بحضور شاعر نامور رسید. در آن دیدار، دو دختر ان مادام لانگفلد، کارولین و شارلوت نیز حضور داشتند و می پنداشتند در همان آغاز آشنائی، پیوندی دیسرین از دوستی و محبّت بوجود خواهد آمد، اما امید همهٔ آنها واهی بود. گوته بسه شیگر نسهایت ادب را نشان داد امسا کوچکترین جملهٔ ستایش آمیز یا کلمهای آکنده از محبت برزبان نیاورد. شاعر جوان نیز چون وضع را چنان دید، لب فروبست و از آنهمه شور و اشتیاق که در دل داشت، نشانهای بروز نداد. در مورد ایس دیدار، شیگر در یکی از نامههایش به کریستیان کورنر، دوست و حامی اندیشمندش چنین نوشت:

... با اینحال باید اعتراف کنم که احترام و علاقهٔ من به گوته و آشارش کم نشده است، هر چند شاید دیگر ما یکدیگر را نبینیم. حاصل این دیدار ما این بود که فهمیدم هرچه برای من و آیندهٔ من مهم و جالب است برای او بی ارزش و بی مقدار است. فاصلهٔ این مرد با من بسیار زیاد است، آنقدر که مسألهٔ اختلاف سن در آن چندان دخالت ندارد. تجربیات شخصی او و گسترش ذهنی او بیایهای است که ما را هرگز در یک مسیر قرار نمی دهد. مجموعهٔ سرشت او بکلی با من تفاوت دارد. دنیای او دنیای من نیست. شیوهٔ تفکر ما با هم متفاوت است. البته با همین یک برخورد نمی توان داوری قطعی کرد و باید به انتظار آینده بود...

شیلر در جستجوی یافتن شغلی بود. کمی درآمد او را بستوه آورده بود. او آگاهی یافته بسود کسه در دانشگاه ویمار، کرسی یک استاد تاریخ خالی مانده است و از اینرو مشتاق بود این محل خالی را اشغال کند و آنکس که در این انتخاب نظر قطعی داشت، گوته بود. روزان و شبان، شیلر جوان مطالعه مسی کسرد، بسویژه تساریخ میخواند. دورانی که او بهنگارش تراژدی دن کارلوس دست یازیده بود، ناگزیر شده بود تـاریخ هلند را دقیقاً بخواند تا مسألهٔ انقلاب مردم این سرزمین را که تحت قیمومت اسپانیا بودند مطرح سازد، از اینرو بهتاریخ ایس

<sup>57 -</sup> Der teutsche Merkur

<sup>58 -</sup> Die Kunstler (The Artists)

قوم علاقهمند شده بود. همین علاقه مآلاً سبب نوشتن کتابی شد زیر عنوان پیمان **شکنی هلند<sup>. ؟</sup> ک**ـه بــتدریج در نشریه مرکور بهچاپ رسید و آنگاه در سال ۱۷۸۸ بصورت کتابی در آمد.

در نامههائی که شیلر بهدوست فیلسوف خود کورنر مینوشت. اشاراتی پیرامون دیدار با گوته میکرد:

نام گوته برای من هیجان در بردارد و احساس من نسبت به او مخلوطی است از عشق و نفرت، اندکی شبیه به احساسی که بروتوس و کاسیوس نسبت به قیصر داشتند. پاره ای مواقع قادرم که او را در خود مضمحل کنم، و در همانحال او را از تمام وجود دوست بدارم ۲۰۰۰...

## و شیار در مکتوب دیگری به کورنر نوشت:

چیز عجیبی است که این مرد همیشه سر راه منست و هر وقت او را می بینیم یادم به اقبال خودم میافتد که همیشه با من نامهربان بوده است. فکرش را بکنید. نبوغ ایسن مسرد و بدنبال آن موفقیتش، چه سَبّک زاده شد، در حالیکه من ناگزیر بودم مدام بجنگم و حتی همین امروز هم در حال کشمکش هستم مستم هستم ایستم هستم ایستم هستم ایستم ایس

- . 9 عنوان این کتاب به آلمانی Geschichte des Abfalls der vereinigten Niederlande von der Spanischen Regierung (1788) و عنوان یک مترجم زبان انگلیسی آن، آقای ثی ب بس ب ایستبویک E.B. Eastwick بسرای آن انستخاب کسرد ایسن بسود عنوانی که مترجم زبان انگلیسی آن، آقای ثی ب بی ب ایستبویک The History of the Defection of the United Netherlands from the Spanish Empire. و لی در کتابهای مرجم. به عنوان کسوتاه بیمان شکتی هلند The Defection of the Netherlands اکتفا می شود.
- ۶۱ ــ گوته در سالهائی که هنوز شیگر بهاصول مرام نهضت طفیان و طوفان پایبند بود. از آن روی برگرفته بود و شاید یکی از دلائلی که نمیخواست با شیگر روبرو شود. همین بود. از میان هواخواهان این جنبش ادبی، نخستین کسی که از آن روی برگرداند. گوته بسود. بـ معدها شیگر بهاو پیوست و هردر نیز راه خود را از بقیه جدا ساخت.
  - ۶۷ \_ زندگانی نامه شیگر. تألیف جیمز سایم \_ فصل «شیگر و گوته»
  - ۶۳ \_ زندگانی نامه شیگر، تألیف جیمز سایم \_ فصل «شیگر و گوته»

و وقتی کارولین ونگفلد. دختر فهمیده و نکتمدانی که سخت بهزندگی شوهر خواهر خود علاقهمند بــود. بــا وی بهبحث مینشست و میکوشید گوته را در دادگاه روحی و فکری او تبرئه کند. شیلّر میگفت:

اگر گوته براستی دوست داشتنی است من روزی خواهم فهمید که در جهان دیگر، ما هر دو بصورت ملائک در آمده باشیم. راستش را بخواهید، من ببحال تر و مغرور تر از آنم که همهٔ عمر در انتظار مردی بنشینم که او عاقبت روزی تصمیم بگیرد که دریچهٔ قلبش را بسوی من باز کند. مثلی است که می گویند «اگر مردی، قدرت خودت را آزمایش کن!» من تصمیم دارم این قدرت را بممرحلهٔ آزمایش درآورم و روزی که ثابت کردم چنین قدرتی را دارم، او بسراغ من خواهد آمد<sup>73</sup>...

و شیلًر آنسان تلاش کرد تا سرانجام این آرزوی او برآورده شد.

در این دوران آرام و ساکت نبود. نمایشنامهٔ ایفیژنی در الیس<sup>60</sup> که تسرجمه ای منظوم از تسراژدی قسدر تمند اوری پید بود انتشار یافته بود. علاوه بر منظومهٔ هنر آفرینان، شیعر طولانی دیگری بر مبنای مسعتقدات بسونانیان سروده بود زیر عنوان خدایان یونان<sup>60</sup> که سخت مورد توجه قرار گرفته بسود. در اواخس سال ۱۷۹۰، رساله ای نیز نگاشته بود با عنوان وقار و شأن<sup>60</sup> که در نشریه تالیای جدید به چاپ رسیده بود.

شیلر میدانست که از دنیای درام نویسی نباید خارج شود، از اینرو هرگاه و بیگاه، اثیر تیازه ای خلق می کرد. نمایشنامهٔ انسان گریز <sup>۸۹</sup> نوشتهٔ این دوران است و چون وظیفهٔ او در دانشگاه، تیدریس تیاریخ بود، از ایسنرو مقدمهٔ نگارش تاریخی را آماده ساخت زیر عنوان تاریخ جنگهای سی ساله <sup>۸۹</sup> که در سال ۱۷۹۳ به پایان رسید. فردریک شیلر راه خویش را برای موفقیت هموار ساخته بود. نوشته انید در سال نخست ورود بعدانشگاه، از وی تقاضا شد تا برای همهٔ دانشجویان، یک سخنرانی جامع که موضوع آن تیاریخی بیاشد ایسراد کند. شیلر موضوع جالب و بیسابقه ای را برای نطق خود انتخاب کرد و آن عبارت بود از «تاریخ جهانی چیست و مقصود غائی از مطالعهٔ آن کدامست؟». و قتی ساعت ایراد خطابه نزدیک شد، کثرت شنوندگان بجائی رسید که نیاگزیر تالار سخنرانی را تغییر دادند و مشتاقان را به فضائی هدایت کردند که چهار بر ایر بزرگتر بود. نیطق شیلر بیا چنان کفزدنهائی پایان پذیرفت که در آن محیط فرهنگی کمتر سابقه داشت و جمعیت عظیمی از دانشجویان برابر در دانشگاه گرد آمدند تا ستایش و احترام خود را نسبت به او ایراز دارند.

۶۴ ـ زندگانی نامه شیگر. تألیف جیمز سایم ـ فصل «شیگر و گوته»

- 65 Euripides: Iphigenia in aulis
- 66 Gods of Greece (1788)
- 67 On gracefulness and Dignity
- 68 Der Menschen feind (The Misanthrope) 1786
- 69 Geschichte des dreissigjahrigen Krieges (1791-1793) The History of the Thirty Years' War.

زندگی در شهر دانشگاهی «ینا» به آرامی می گذشت و او با همسر خود شارلوت لنگفلد خوشبخت بود، اما یک مشکل در کار بود که هرگاه و بیگاه، ابواب شادی و خوشبختی را بروی او می بست و آن تمن رنجور او بود. شیلر انسان سالمی نبود و با کوچکترین بی احتیاطی و بی توجهی به بستر بیماری می افتاد. اطباء به او توصیه می کردند که کمتر کار کند و مراقب سلامت خود باشد اما در مغز شیلر آنقدر اندیشه بود و در روح او چنان شوقی وجود داشت که او را یکدم آزاد نمی گذاشت. یکبار خون استفراغ کرد و آنزمان بود که پزشکان دریافتند این جوان سی ودوساله، ریمهای سالمی ندارد و خواهی نخواهی عمر کوتاهی خواهد داشت. شارلوت تساسرحد جانفشانی از او مراقبت می کرد اما بهبود در حال او دیده نمی شد.

در ژوئیهٔ سال ۱۷۹۱، در معیّت شارلوت وخواهرش کارولین سفری به کارلسپاد کرد تا در آبهای گرم معدنی آن هفته ای را به استراحت و تفریح بگذراند. شاعر جوان از این سفر بسیار خوشنود بـود امــا هزیـــنهٔ اقـــامت و بازپر داخت وامهائی که گرفته بود به او مجال نمی داد که سر را به آرامی بر بستر بگذارد. مدام در این اندیشه بود که اثر تازه ای خلق کند و از راه فروش آن اوضاع نابسامان زندگی خود را بهبود بخشد.

شیلر دورانی بود که بروی منظومهٔ حماسی اینه ثید سرودهٔ شاعر نامدار ایتالیائی ویرزیل کار می کرد. بخش نخست آن، پیش از حرکت به کار اسپاد، آماده شده بود و اینک می بایستی بخشهای دیگر را از لاتین به آلمانی، به نظم در آورد. در اوائل پائیز وقتی به خانه بازگشت، طرح تازه ای بسرای یک نمایشنامه همراه داشت که ایس طرح سر انجام منتج به آفرینش تراژدی والنشتین ۷۰ گردید.

کنت آلبرخت فن والنشتین یکی از سپهسالاران با نام و نشان قرن هفده آلمان بود که سرنوشت حزن انگیزی داشت و داستان زندگی او با افسانه های بسیاری در آمیخته بود. هنگامی که شیئر تاریخ جنگهای سیساله را می نوشت، با زندگی او آشنا شده بود و دربارهٔ او تحقیقات فر اوان بعمل آورده بود. وقتی به کار لسپاد آمد، مکانی که کنت در آنجا به قتل رسید، بیدرنگ به خانه ای رفت که در ناحیهٔ «اگر» قرار داشت و در آن محیط همه چیز را از نزدیک دید، در عین حال، با گفتگو با چند افسر اتریشی، توانست اطلاعات جامعی در بسارهٔ صف آرائسیهای دو قسدرت متخاصم در این منطقه بدست آورد. ثمرهٔ این تلاش این بود که یادداشتهای او بسرای آفرینش نمایشنامهٔ والنشتین فراهم آمد و درامی قدر تمند زاده شد، اثری که بعدها، سامو ال تسیلور کولریج ۲۰، شاعر و فیلسوف نامور انگلیسی، آنرا به نظم به زبان مادری خود ترجمه کرد.



۷۰ ــ پیرامون ویرزیل و شاهکار حماسی او بنام اینه ثبید رجوع شود بهجلد یکم از سیری در بزرگترین کتابهای جهان

<sup>71 -</sup> Wallenstein, ein dramatische Gedicht (1800)

<sup>72 -</sup> Samuel Taylor Coleridge (1772-1834) English poet, essayist & literary critic.

زمستان سال ۱۷۹۱ برای فردریک شیلر و همسر محبوب او شارلوت. سال پردرد و رنجی بود. روز ۱۰ نوامبر جشن پایان سی ودومین سال زندگی او در محیط کوچک خانواده برگزار شد. شاعر که بسز حمت از بستر بیماری برخاسته بود، به آیندهٔ خویش فکر می کرد. قرض اطراف او را گرفته بود و در آمد او، با وجود کار مداوم و تلاش شبانه روزی، تکافوی ادارهٔ زندگی را نمی کرد. عید میلاد مسیح و سال نو نزدیک بود و بندهای گران تهیدستی، دست و پای او را بسته بود.

اما در این دوران ناگهان معجزهای رخ داد، معجزهای که شیلر هرگز امکان و قسوع آنسرا در مسخیله خسویش نمی بروراند. در یک روز سرد و برفی ماه دسامبر، وقتی بوران سهمگین بسرف همه را خیانه نشین کیرده بیود. کالسکهای در خانهٔ او ایستاد و کسی دق الباب کرد. شارلوت با تردید بسوی در رفت و آنرا گشود. بیگانهای در آستانهٔ در ایستاده بود که نامهای در دست داشت و سراغ فردریک شیلّر را میگرفت. این مکتوب مـتضمن چـه خبری بود که در چنین شرائط سخت جوی، پیکی آنرا به خانهٔ شاعر بیمار آورده بـود. شیگر بـا دستهـای لرزان آنرا گشود و به امضای آن نظر انداخت. فرستندهٔ نامه بنظرش آشنا آمد: پنس \_ ایسمانوئل \_ بگسن ۳۰ اندکی تأمل کرد تا این نام را بهتر بخاطر آورد. این نام بهیک نویسندهٔ جوان دانمارکی تعلق داشت که یکسال پیش از آن تاریخ، رنج سفر کُینهاگ\_ویمار را تحمل کرده بود تا افتخار آشنائی و دوستی او را بدست آورد. شیلًر بـا محبت و احترام بسیار او را نزدخود پذیرفته بود و اظهار امیدواری کرده بود کـه شایـد بـــاز هم او را بـــببند. بخاطرش آمد که این جوان دانشمند و ادبشناس دانمارکی، سخت شیفتهٔ شخصیت و ذوق و فهم او شده بود و مکرّر از وی تقاضا می کرد تا سفری به پایتخت دانمارک بکند و به خانهٔ او پای گذارد. اما ایس جنوان اکسنون کاری حیرتانگیز کرده بود. کاری که برای شیئر باور نکردنی مینمود. او حواله ای فرستاده بود بسمبلغ عظیم سه هزار تالر"٬ از سوی مردم دانمارک به شاعر و درام نویس بزرگ آلمان، و در آن توضیح داده بود که وقستی به خانهٔ خویش برگشت، موضوع دیدار خود را با وی برای توانگران ادب دوست دانیمارک شرح داد و اضافیه کرد که چگونهٔ آفرینندهٔ آثار ارزشمندی چون **راهزنان و دن کارلوس** اکنون بیمار است و در تنگدستی بسر می برد. و آنان که جملگی دوستدار آثار وی بودند. این مبلغ را برای استاد فرستادند تا بــهزنــدگی خــود بــهبود بخشد، و هر سال تا مدت سهسال بموجب این حواله، هزار تالر دریافت دارد.

اگر در آن لحظه خدا با تمام عظمت و جلال و زیبائی خود بر ابر چشم شاعر رخ می نمود، قبول آن بسرای وی آسانتر بود تا اینکه در این دقایق ناامیدی، کسی از سرزمینی دیگر، برای او چنین ارمغانی را بفرستد. اکنون شیلر با چنین پولی می توانست یکفرد آزاده ای شود، و امهای خود را بپر دازد و مبلغی نمیز صرف مداوای خود کند، و در پایان، همانگونه که طی نامه ای به کونر، دوست فیلسوف خود نوشته بود، «پس از این باخیال راحت، تا مرز ابدیت، قلم را با صفحهٔ کاغذ آشنا سازد.»

بهبود نسبی جسمانی و مالی، بهشیگر امکان داد که ششمین نمایشنامهٔ خود را به سایان بسرد و در عین حال بکار تدریس خود ادامه دهد و هرگاه و بیگاه شعری نیز بسراید. این ششمین اثر که از تراژدیهای قدرتمند اوست و

<sup>73 -</sup> Jens (Immanuel) Baggesen (1764-1826); leading Danish literary figure.

<sup>74 -</sup> Thaller (or Taler) a former German silver coin (about 71 cents).

توجه بسیاری از محافل هنرشناسان جهان را بخود جلب کرد. والنشتین نام دارد.

والنشتین یک درام تاریخی است که برگرد فتوحات و شاد کامیها و سرانجام مرگ دردناک یک سپهسالار رزم آور آلمانی، بنام کنت آلبرخت فن والنشتین معروف بهدوک فریدلاند ۲۵ دور می ند. در سلسله محاربات قرن هفدهٔ آلمان، که از سال ۱۶۱۸ تا ۱۶۴۸ رخ داد و در تاریخ این سرزمین به جنگهای سی ساله مشهور شده، چندین کشور اروپائی درگیر ایسن کشمکش ها گردیدند. آشفتگی و انقلاب نخست از ایالت بوهم آغاز شد و رفته رفته به سراسر خاک آلمان سرایت کرد. بدنبال آن، انگلستان، اسپانیا، ایالات متحد هلند، دانمارک، سوئد و فرانسه در آن شرکت جستند و جنگ جنبه «قارهای» بخود گرفت. سبب اصلی بروز جنگ، ضعف آلمان و علائق قدر تهای دیگر به تصرف سرزمینهائی در این کشور بود. امپراتوری ایس اقبلیم در آغاز قرن هفده، بین عده ای قریب ۳۰۰ حکمران تقسیم شده بود که هر عده از ایس امیران محلی، قرن هفده، بین عدهای قریب دستند. عده ای کاتولیک بودند، جمعی لوتسری و گروهی به یکی از آئینهای مسیح گرایش داشتند. عده ای کاتولیک بودند، جمعی لوتسری و گروهی کالو نیست. همین حندگونگی کیش نیز یکی از علل بروز اختلافات بود.

درام والنشتین نوشتهٔ شیلر، مرکب از سه بخش است: بخش نخست که در حقیقت «پیش پرده» نمایشنامه است و مرکب از یک صحنه است، اردوگاه سپاه والنشتین را نشان می دهد. بخش دوم که مرکب از پنج پرده است، نمایشگر اعمال و کردار یک فرمانده مقتدر سپاه والنشتین است بنام اوکتاویو بینکولومینی که تلاش می کند سپهسالار خیانتکار، یعنی کنت والنشتین را، از میان بردارد و بخش سوم، مرکب از پنج پرده، صحنه های مرگ قهرمان را نشان می دهد. امپراتور آلمان، فردیناند دوم، والنشتین را فرمانده کل سپاه آلمان کرده و وی در نبرد با دشمنان، بویژه قشون نیرومند سوئد، به پیروزیهای درخشانی نائل آمده است. اما کنت والنشتین از دربار امپراتور بیمناک است و می ترسد دشمنان او، ذهن امپراتور را نسبت به او مشوب کرده باشند. از سوئی دیگر، خود مردی است جاه طلب و مقام پرست. مشتاق است خود برسریر پادشاهی تکیه زند و همسرش دوشس فرید لاند را ملکهٔ کشور و دخترش «تکلا» را بسمقام شاهزاده خانی برساند.

برای احراز به این مقصود، کنت والنشتین با گوستا و وس آدولفوس <sup>۷۸</sup>، فرمانده کل سپاه سوگ و ارد مذاکره می شود و قرار می گذارد در یک زمان معیّن، با همهٔ نفرات سپاه خود که فرد فرد فرد فدائی او هستند، به آنان بهیوند، مشروط باینکه سوئد موافقت کند او پس از این اتحاد، دیسهیم یادشاهی لهستان را بر سر نهد.

<sup>75 -</sup> Count Albrecht Wenzel von Wallenstein, Duke of Friedland.

<sup>76 -</sup> Octavio Piccolomini

<sup>77 -</sup> Thekla

<sup>78 -</sup> Gustavus Adolphus

اما این نقشهٔ خاتنانه به فرجام نمی رسد. از افسر ان عالیمقامی که زیر فرماندهی کنت و النشتین هستند، یکی ژنر ال پیکولومینی است که حاضر نیست به امیر اتسور خیانت کند و دیگری ماکس پیکولومینی، فرزند اوست که در مقام سرهنگی است و هر چند دلباختهٔ دختر کنت است و مرزویش اینست که با او ازدواج کند، اما تن به خیانت در نمی دهد. بسر وز اختلاف در میان فرماندهان و برملا شدن نقشهٔ خیانت کنت، ویرا مجبور می کند که به دژی در «اگرا» واقع در کار لسپاد پناه برد و در آنجا بدست یک سر باز ایر لندی، که مورد اعتماد او بوده، به قتل برسد. آنچه در این درام تاریخی حاثز اهمیت است، قدرت قیلم و صحنه آراثی و تسجسم شخصیت راستین نقش آفرینان و فضای داستان است که مقام شیگر را در میان نمایشنامه نویسان جهان ممتاز ساخته است و ارزش کلی این اثر را بجاثی می رساند که شاعر و فسیلسوف و مستقد ناموری چون کولریج به ترجمهٔ آن دست می یازد. و النشتین اثری است منظوم که بخش نخست ناموری چون کولریج به ترجمهٔ آن دست می یازد. و النشتین اثری است منظوم که بخش نخست

محبوبیت روز افزون شیلر، بسیاری از مشاهیر علم و ادب را منوجه او ساخت. و پههلم فسن هومبولت. زیستشناس و سیاستمدار آلمانی که بعدها در مقام وزارت حکومت بروس، پنیانگذار دانشگاه بر لین شد. در حلقهٔ ياران صميمي شيلر درآمد و يوهان گوتليپ فيخته <sup>٧٧</sup> . فيلسوف و عالم علوم ماوراه الطبيعيه، دوستدار نزدیک او شد. شخصیت متواضع و صدای نافذ و ذوق و دانش گستردهٔ او همه را بگرد وی جمع آورد اسا هنوز ولفگنگفنگوته، شاعر و عالم و داستانسرای بـزرگ آلمان، از مصاحبت و دوستی او احتراز مـی.جست، تـا اینکه در یک غروب تابستان سال ۱۷۹۴، وقتی هر دو تالار انجمن علوم شهر «بنا» را ترک می گفتند تا به خانهٔ خویش بازگردند، هر دو مسیرشان، در کنار هم. در امتداد جادهٔ مصفا و مشجر شهر افتاد. هر دو حس می کردند محتاجند با هم سخن بگویند و هر دو اشتیاق داشتند این حجاب نیاآشنائی و بسیگانگی را پس زنیند. سر انجام شیگر بهسخن در آمد و با اشاره به نطقی که دقایقی پیش شنیده بود، از اجتماع و ناتوانی جامعه در تطابق خویش با طبیعت سخن گفت. گوته که خود عالمی اندیشمند و پژوهشگری روشنفکر بود، دنبالهٔ سخن شیلّر را گرفت و شمه ای از اعتقادات خود را با او در میان نهاد. مصاحبش که بدقت گوش می داد و در همانحال با او بسوی خانه در حرکت بود، هرگاه و سگاه رشتهٔ کلامش را قطع میکرد و نکتهٔ تازهای میافیزود. هر دو میقابل خیانهٔ شیلًر رسیدند و بحث ناتمام مانده بود. نبیلًر به استاد تعارف کرد در صورتیکه فرصت داشته باشد دنسالهٔ سوضوع را در خانه ادامه دهد. آنروز تا پاسی از شب گذشته. دو شاعر و ادیب نامدار آلمانی. با هم سخن میگفتند و از این مکالمهٔ علمی و فلسفی لذت می بر دند. وقتی گوته از جای بر خاست تا خداحافظی کند. بگوندای بیا شیگر نزدیک شده بود که گوئی سالیان متمادی بود با هم مراودهٔ نزدیک داشتند. از او خواهش کرد تا بدیدنش برود و در اننگو نه مباحث با او بهگفتگو بنشیند. تأثیر این دیدار بحدی بود که شیگر، صبحگاه بعد، بـ مدوست جــاودانی خود، کریستیان کورنر نوشت:

.. عاقبت به هم رسیدیم. من در این دیدار دوستانه متوجه شدم که ما از نقطهٔ نظر فکر و سلیقه. . در دو راه متفاوت نیستیم. من از سخنان او لذت می بردم و او از مطالب من شادمان بود. ما هر دو ، در مسائل اجتماعی، عقائد نزدیک بهم داشتیم. ما هر دو بسه یک نسحو فکر مسی کسنیم و نظر گاهمان بسوی جهان هستی یکی است . ...

چند روز بعد، در سپتامبر ۱۷۹۴، گوته یادداشتی برای شیلر فرستاد و از او تقاضا کرد تا بدیدار وی در ویسمار برود. در آن هنگام همسرش شارلوت، با نوزادش که پسر بود، بهشهر «روداشتات» رفته بود تا با مادر خویش بسر برد. شیلر فرصت را مغتنم شمرد و به خانه دوست خویش رفت و این اقامت، بنا به اصرار گوته، دو هفته طول کشید. در این دو هفته، دو شاعر و متفکّر بزرگ، بحثها کردند و نکته ها گفتند، و درست بعد از این دیدار بود که هر دو دریافتند قادر نیستند از هم جدا شوند و دست تقدیر، تار سرنوشت آنها را با هم گره زده است. روزی که این پیوند دوستی بسته شد، گوته ۴۵ ساله و شیلر ۳۵ ساله بود. شیلر با اینکه دهسال از دوست خود کوچکتر بود، فقط یازده سال دیگر در این عالم زندگی کرد و در اثر بیماری، در ۴۶ سالگی درگذشت، اما گوته تا سال ۲۵ به سال به در دناک دوستش، در این پهنهٔ گیتی باقی ماند.

در این یازده سال مصاحبت و آمیزش و دوستی، هیچگاه بین آندو کدورتی ایجاد نشد. صمیمیت گوته و پاکدلی شیلر بحدی بود که هرگز بین آندو سوءتفاهم به میان نمی آمد. هر وقت یکی از آندو کاری تازه و درخور توجه عرضه می کرد، آن دیگری با علاقه آن اثر را میخواند و یا از زبان مصنّف می شنید. پیروزی و شهرت و احترام هر یک برای دیگری موجب شادمانی بود و آندو هر کدام می کوشیدند تا این شهرت و احترام را بیشتر سازند. شیلر در هیچ زمان بدوست خود حسادت نکرد و بر بزرگی او غبطه نخورد. نظر او را نسبت به آثار خویش می شنید و اشارات او را مانند بر ادر بزرگتر و دانشمند تر، بکار می بسرد. شارلوت، در یادداشتهای شخصی، پیرامون دیدار شوهر خود شیلر با گوته نوشت:

«تأثیر کلام گوته بر شیلر حیرت آور است و برای من باور کردنی نیست. فردر یک هرچه را که او بگوید، مانند سخن استادی، بیچون وچرا می پذیرد و همینگونه است نظر شیلر بر آثار گوته. همینکه فردر یک عقیدهٔ خود را ابراز داشت و پس از چند پرسش و پاسخ، شاعر بیزرگ آلمان احساس کرد که دوستش خطا نمی گوید و نظرش صائب است، عیناً آنرا بکار می بندد ^^.

این صمیمیت و یگانگی تا بدانجا رسید که گوته، بدون شیلر، زندگی خویش را کامل نسمی دانست. در یکی از اشعار خود خطاب مهشیلر می گوید:

۸۰ زندگانی نامه شیئر تالیف جیمزسایم \_ فصل شیئر و گوته
 ۸۱ زندگانی نامه شیئر تالیف جیمزسایم \_ فصل شیئر و گوته

تو برای من جوانی دیگر آفریدی. مرا از مرز پیری به دومین مرحلهٔ جوانی باز گرداندی. تو مرا بار دیگر شاعر کردی. و مرا بهراهی باز گرداندی که از آن عبور کرده بودم^۸.

داستان تفاهم و همرنگی و همدلی این دو هنر آفرین با هم، برای همهٔ محققان و پــژوهندگان معمائی است کمه . به آسانی قابل حل نیست:

گوته و شیلر از هر نظر با هم متفاوت بودند. گوته مرد جذاب و خوش سیمائی بود، بگونه ای که کسمتر زنسی می توانست با او آشنا شود و زیر نفوذ عشق او قرار نگیرد. او شرو تمند ببود و اشر افسزاده. بسیار زیسبا لباس می پوشید و همواره آراسته بود. به زیبائیها و لذتهای این دنیا علاقه داشت و حاضر نبود از آنها چشم بپوشد. بسیار سفر می کرد و از این جهانگردی لذت می برد و سرزمینهائی مانند سوئیس و ایتالیا و فرانسه، قبله گاه او بودند. زن در نظر گوته، ارمغانی از سوی خدا بود و زن زیبا در زندگی او نقش بسیار داشت. غالب زنانی که در داستانهای او نقش آفرین بوده اند و یا در اشعار او متجلی شده اند، همان دلر بایانی هستند که بیاو عشق دادند و از او ستایش و محبت دیدند. او یک نابغهٔ مسلم بود. نه تسنها بیزرگترین شاعر و داستانسرای آلمان ببود بسلکه نقاش بود و حقوقدان و سیاستمدار و عالم و موسیقی دان و فسیلسوف. حتی در کسار تئاتسر و هنر پسیشگی و درام نویسی نیز نبوغ حیرتباری داشت.

از آنسوی شیلر جوانی بود رنجور و ضعیف و فقیر. جز زادگاه خود و چند شهر پیرامون خویش جائی را ندیده بود. معاشر کم داشت و اهل بزم و شادی نبود. در سراسر عمر خود جز دو زن نشناخت: یکی مادام شارلوت فن کالب، که چند سال از خود او بزرگتر بود و برای او حاصلی جز ناکامی نداشت و دیگری شارلوت فین لنگفلد، که سر انجام به همسریش درآمد. در مسائل فلسفی، شیلر با گوته اختلاف نظر داشت: گوته اعتقادش به اسپینوزا، فیلسوف نامدار هلندی بود و شیلر به کانت فیلسوف آلمانی. باروخ اسپینوزا فیلسوف و حکیمی بود که به «وحدت وجود» یا «همه خدائی» اعتقاد داشت و او پروردگار را در همه جا و در همه زمان می دید. گوته هم که پیرو تفکرات او بود می گفت «خدا دائم با منست و جاودانه همراه منست. خدا در کتاب من، شعر من، نوشتهٔ میره من و سراسر هستی منست و یک لحظه از من جدا نیست.»

اما شیل که مرید کانت و فلسفهٔ او بود، نظر دیگری داشت. امانو الکانت، آفرینندهٔ کتاب معروف نقادی عقل مطلق  $^{AF}$  نظر ش با اسپینوزا متفاوت بود و این «تجلیّات خدائی» را در وجود انسان نسمی دید. او قوانین سخت اخلاقی به انسان عرضه می داشت تا این انسان آماده به گمراهی را از خطر وسوسه برهاند. او شاد کامی یا تیره روزی را حاصل مستقیم اعمال انسان می دانست و معتقد بود که اگر فردی، براستی بدبخت است گناه خود اوست که بین خیروشر و خوشی و ناخوشی را تشخیص نداده است.

AY ـ این مضمون را عموم شرح حال نوبسانی که دربارهٔ گوته و شیگر کتاب نوشتهاند نقل کردهاند. AY ـ پیرامون این کتاب و زندگانی امانوثل کانت. رجوع شود بهجلد دوم از سی**ری در پزرگترین کتابهای جهان**.

نظامات سخت و شدید اخلاقی که کانت پیشنهاد می کرد. با روح انضباط طلب یک فرد پروسی تطابق داشت و از اینرو یک روشنفکر آلمانی. این قوانین و دستورهای چونوچراناپذیر اخلاقی را میپسندیـد. امـا گـوته بــا روح لطیف و زیباپرست خود از آن بیزار بود.

این دو دید کاملاً متفاوت، کافی بود که دو شاعر بلندآوازه را بجان یکدیگر بیندازد، اما گوته به شیلر هرگز تعارضی نداشت و شیلر نیز حرمت برادر بزرگتر از خود را حفظ می کرد. در عرصهٔ شاعری و نویسندگی نیز این دو تن راه متفاوتی می رفتند. گوته شاعر غزلسرا بود، نغمه های لطیف عاشقانه می سرود، از عشق و محبت و ایثار و جانبازی سخن می راند و از سوز و گداز دل در راه معشوق، حکایتها می گفت. در همانحال اشعار فلسفی می نوشت، منظومه های حماسی عرضه می داشت، داستانسرائی می کرد، تر ازدی و در ام فلسفی می آفرید، ایرت، قصه های زیبای روستائی و داستانهای کوتاه اخلاقی خلق می کرد و در عین حال ابائی نداشت از اینکه بسوی شیوهٔ طنز و هزل هم رو کند.

اما شیلر در دایرهٔ نسبتاً محدودی بکار آفرینش پرداخته بود. آثار او را بطور کلی بهسه گروه مسی تموان تسقسیم کرد: نخست آفرینش تمراژدیها (مانند دسیسه و عشق، مساری استوارت و عروس مسینا) که نسقادان هنرشناس، این نوع تراژدیهای او را برتر از آثار گوته می دانند. دوم سرودها، که در آفرینش این نوع اشعار نیز در زبان آلمانی پیشتاز است و دیگر رسالات فلسفی و هنر زیبائی شناسی.

بنابر این، با این محدودیت آفرینش، که شاید کو تاهی عمر او نیز یکی از دلائل همین قبلت اثسر بسود، او را در ردیف آفرینندگان پر قدرتی چون گوته قرار نمی داد.

پژوهنده ای که از روی بینظری دو شاعر بزرگ را با هم در مقام قیاس قرار دهد، می بیند که گوته شاعری است «خود القام» با نیروی حیرت انگیز خلاقیت. فکر می کند، گاهی به تجربه می پردازد و از رهگذار تفکّر و تجربه، حقایق را کشف می کند و در شعر خود می آورد، اما شیلر اید آلیست است، کمال می جوید و کمال می خواهد، معنویات سرمنزل مقصود اوست، از آزادی و بر ابری حرف می زند و به جستجوی جهانی می گردد که در آنجا انسان بتو اند در پناه معنویات خوشبخت زیست کند. گوته و شیلر هر دو شیفته طبیعت بودند و می کوشیدند با طبیعت و تمام تجلیات طبیعی عالم هستی زیست کنند. گوته موفق شده بود که رابطه خود را با طبیعت بسیار نزدیک سازد و بازتاب عاطفی خود را در شعرهای احساسی خویش منعکس سازد، اما شیلر باین مرز نسرسیده بود و چه بسیار مواقع، رابطه او با طبیعت قطع می شد. با اینحال آلمانیی ادب شناس و ادب دوست، شعر او را مشحون از احساس می باید و او را پیامبری می داند که در آسمانها بدنبال خوشبختی بشر می گردد و معبود خود را نمی باید.

بیماری شیلر، که مولود ریه های ناسالم او بود و در گذشته گهگاه گریبان او را مسی گرفت، اکنون مکرّر شده و زندگانی روزانهٔ شاعر، جدالی شده بود مداوم که اکثر با شکست تو آم بود. همسر فداکار، که مآلا چهار فسرزند برای او ببار آورد، دو دختر و دو پسر، از تمام وجود برای پرستاری و بهبود حال او می کوشید، اما این جانبازی ثمری چندان نداشت زیرا ریه های آسیب دیدهٔ او علاج ناپذیر بود.

در سال ۱۷۹۴، استیصال و نیاز بهدرآمد او را بسوی مسئولیت تازهای کشاند. بیاری یکی از ناشر آن که آساده بود به او سالی یکهزار تالر حقوق بدهد و در بر ابر هر شعر یا نمایشنامه ای که بنو سید جیداگانه دستمز دبیر دازد، تصمیم به انتشار ماهنامه ای گرفت زیر عنو ان ساعات<sup>۸۲</sup> که نیخستین شماره اش در همانسال انبتشار سافت و مورد توجه شیفتگان ادب قرار گرفت. شیگر برای اینکه نشر به را یک مجموعهٔ خواندنی آثار ادبی بسازد، از همهٔ ارباب قلم که در محافل ادبشناسان جاه و مقامی داشتند دعوت کر ده بود تا با او همکاری کنند. گوته از جمله کسانی بود که شیگر بروی او زیاد حساب می کردو او نیز به عهدو میثاق خویش بایدار ماند. انتشار ایین نشر به و تلاش شبانهروزی شبگر بر ای گردآوری مطالب و ویر استگی آن. پیر ای او پسیار گیر آن تیمام شد و در حقیقت، تا حدی مرگ زودرس او را تسریع کرد. شبگر برای اینکه پیمانشکنیهای دوستان خود را چیران کند و صفحات نشریه را خالی نگذارد، خود مطلب می نوشت و در طول سهسال و چند ماهی که این میجموعه انتشار بافت. خود او آثار متعددی در آن به چاپ رساند. بعضی از بهترین اشعار فلسفی او نــظیر زنــدگی و ایــدآل <sup>۸۵</sup> ر اهروی ۲۰ نیروی سرود ۲۰ و همچنین پارهای از تحقیقات تباریخی او میانند میحاصرهٔ آنیتو ر پ ۲۰ در همین نشر به مندرج گر دید. از آنجا که شاعر جو ان می دانست سر ودههای فلسفی او نمی تو اند در تو دهٔ مر دم نفوذ کند و این نوع اشعار خاص طبقهٔ برگزیده است، به اصر ار دوست دانشمند خود گوته، شعرهای لطیف عاشقانه ای نیز برای این گروه از اجتماع سرود که عناوین بعضی از آنها عبارتند از دستکش<sup>۸۹</sup>، غواص<sup>۹۰</sup> و لکلکهای ا پیپکوس ۱۰. این نغمه های شاعرانه، بویژه قبطعهٔ سرو د نیاقوس ۱۲ آنسان شیوا و لطیف و روحنواز و دل انگیز است که هر خوانندهٔ آلمانی زبان را به هیجان و بیقر اری می کشاند و از همینر و، بیا وجود سیری شدن دورانیی نزدیک بهدو قرن، مدام در خاطرهٔ عاشقان ادب زنده مانده است.

به سبب عدم انتشار این نشریه و پایان گرفتن کمکهای مالی پسرنس آوگوستنبورگ و کسنت شیملمان وزیسر داراثی وقت، که سالانه حدود هزار تالر در اختیار او می گذاشتند، شیلر باز هم بسراغ تعهدات دیگری رفت و اینبار نه تنها سالنامهای انتشار داد زیر عنوان الهه گان شعر و هنر<sup>۹۲</sup> بلکه دست به نگارش نمایشنامهای زد با نام ماریا استوارت<sup>۹۲</sup> که اتمام آن قریب یکسال طول کشید و در شب چهاردهم ژوئسن سال ۱۸۰۰، در تسالار تماشاخانهٔ بزرگ ویمار بروی صحنه آمد.

```
84- Die Horen
```

<sup>85-</sup> Das Ideal und das Leben (The Ideal and Life)

<sup>86-</sup> The Walk (Der Spaziergang)

<sup>87-</sup> Die Macht des Gesanges (The Power of Song)

<sup>88-</sup> Belagerung von Antwerpen (1794)

<sup>89-</sup> Der Handschuh (The Glove)

<sup>90-</sup> Der Taucher (The Diver)

<sup>91-</sup> Die Kraniche des Ibykus (The Cranes of Ibycus)

<sup>92-</sup> Das Lied von der Glocke (The Song of the Bell)

<sup>93-</sup> Musenalmanach (The Almanac of Muse)

<sup>94-</sup> Maria Stuart (Mary Stuart)

تراژدی مری استوارت، ملکهٔ نگونبخت اسکاتلند، که در قرن شانزدهم می زیست، سبنای داستانها و نمایشنامهها و منظومههای بسیاری شد. او تنها فرزند مشروع جیمز پنجم و همسر دومش مری گیز<sup>10</sup> بود و پس از مرگ پدر که شش روز پس از تولد او رخ داد، عنوان ملکه به او تفویض شد و در روز ۹ سپتامبر سال ۱۵۴۳، وقتی بکساله بود، تاجگذاری کرد. زنسدگانی، ازدواج و فرمانرواثی او سراسر آمیخته با ماجرا و شکنجه و نامرادی بسود. او را بسه اتهام عشقبازی با منشی خویش، و بعداً به جرم شرکت در مرگ شوهرش، از اسکاتلند فراری دادند و او چندی نزد ملکهٔ الیز ابت، دختر هانری هشتم، باقی ماند. از آنجا که او طرفداران بسیاری داشت و وجود او خطری برای تاجوتخت انگلیس محسوب می شد، طرفداران الیز ابت برای او توطئه هائی چیدند و ویرا به اتهام طرح نقشه برای سرنگون ساختن ملکهٔ انگلستان، محکوم بهمرگ کردند. مری استوارت در روز ۸ فوریه سال ۱۵۷۸، در «تاور اف لندن» سرش از تسن جما شد و آنزمان که وی را به خاک می سیردند، ۴۵ سال بیشتر نداشت.

زندگانی مری استوارت، از آنجهت که او یکی از زنان زیبا و آزادفکر بریتانیا بود و در سراسر عمر خویش حوادث و وقایع افسانه مانند بسیار داشت، توجه گروه کثیری از هنر آفرینان جهان را بسوی خود جلب کرد. نخستین کسی که او را بصورت قهرمانی سیه فرجام به عالمیان عرضه کرد، فردریک شیلر بود که برای او تر اژدی ماریا استوارت را نوشت. بعد از او سروالتر اسکات، داستانسرای اسکاتلندی، داستانی عاشقانه نگاشت با نام راهب بزرگ<sup>3۴</sup> که در سال ۱۸۲۰ انتشار یافت. بیورنسن<sup>۱۷</sup>، درام نویس نروژی در سال ۱۸۶۴ نمایشنامهای نگاشت زیس عنوان مری استوارت اسکاتلند، و سویس برن<sup>۱۸</sup> شاعر انگلیسی منظومهای ساخت در سه بخش که بین سالهای ۱۸۶۵ تا ۱۸۸۱ آنها را انتشار داد. در قرن بیستم نسیز دو داستانسرا، موریس هیولت ۱ و اشتفان تسوایک ۱۱ و را در خاطرهها زنده کردند ۱۰۰.

95- Mary Guise

96- The Abbot

97- Bjornstjerne Bjornson: Mary Queen of Scotts.

98- Algernon Swinburn

99- Maurice Hewlett: Queen's Quaire

100- Stefan Zweig: Mary Queen of Scotland (1935)

۱۰۱ - ترازدی مری استوارت که بغلم شیئر نگاشته شده، بر ابر با داوری منتقدان بزرگ، با حقیقت تاریخ منطبق نیست. وقایع بیش و کم یکیست اما شخصیت قهر مانان تغییر یافته است. مری استوارت و اعمال او آنچنان هیجان نمایشنامه نبویس را بسرانگیخته که وی از این زن یک قهرمان آزادی و معنویت ساخته است. شرارت همه جا متوجه الیز ابت است و پاکی و بیگناهی از آن صری استوارت. الیز ابت سراسر در خشم و حسد می سوزد و مری، با روحی بزرگ تسلیم سرنوشت است، آنگونه که وقتی او را به پای سکوی اعدام می بسرند می گوید ه این خدای باریتمالی است که مر! بخاطر گناهانم مستحق این مرگ نماروا ساخته است». در صفحات تماریخ، عکس ایس قضیه صادی است. الیز ابت همه جا دائی بحال او می سوخت و بهمین سبب، در بدو ورود، بجای آنکه او را تسلیم جلاد سازد، در خمانه خبویش و ننزد خبویش نکاه داشت. و قتی دادگاه او را متهم شناخت و زندانی کرد، این الیز ابت بود که بدیدنش می رفت و به او باری می کرد. و قتی راز از پرده برون افتاد و معلوم شد که مری نفشه قتل او را کشیده (چنانکه سالها پیش و قتی ملکه اسکاتلند بود الیز ابت را مستهم کسرد کسه فسرزند نامشروع هنری هشتم است و متعلق به آن بولین است که همسر رسمی پادشاه نبوده و در اینصورت او باید از سلطنت خلع شود و خود وی جای او را بگیرد) باز هم ملکه انگلستان شفقت خود را به او نشان داد و کوشید بسطریقی او را رهائسی دهد، امسا دست تسقدیر چنین میخواست. فردریک شیگر در ارمونوس بزرگ، در واقعیات تاریخی دست برده بود.

در طلیعه قرن نوزدهم، فردریک شیلر، شاعر و درام نویس بزرگ، سخت بیمار بود امسا یک لحظه آسایش نداشت. پیاپی می نوشت و متواتر آثار تازه خلق می کرد. خانهٔ خود را از شهر دانشگاهی «ینا» به «ویمار» انتقال داده بود تا در کنار دوست گرانقدرش، گوته باشد. خود او دو نمایشنامهٔ بزرگ و النشتین و مری استوارت را پایان برده و بهدوستش گوته یاری می کرد تا تر اژدی اگمنت را به پایان بسرد. در عین حسال، دقسیقهای آرامش نداشت. مکبت را از انگلیسی به آلمانی برگردانده بود و خوشنود بود از اینکه به شاعر درام نویس بزرگی چون و یلیام شکسپیر، تکریمی شایسته بجای آورده است. از آنجا که نیاز مادی او را سخت تحت فشار قرار داده بود و بدان سبب که می دید دوستداران تثاتر روز بر وز رو به افز ایش اند، از اینرو به ترجمهٔ آثار نمایشی دیگری دست زد که از آنجمله است تور اندخت نوشتهٔ درام نویس ایتالیائی کار لو گوتزی ۱۰۰۰ و قدر نوشتهٔ نمایشنامه نویس فرانسوی ژان راسین ۱۰۰۰.

در عین حال، ذهن فعّال خودش هم آرام نبود و اینبار اشری خلق کرد زیسر عنوان دوشیزهٔ اورلثان ۱۰۴ که در حقیقت نمایشی است از زندگانی و قیام ژاندارگ برای رهائی فرانسه از اسارت دشمنان.

ژان، دوشیزهای که امروز بزرگترین قهرمان زن ملی فرانسه است، دختر یک برزگر تهیدست فرانسوی بود که در سال ۱۴۱۷ بهدنیا آمد و در نوزده سالگی، زنده در آتش سوزانسده شد. تقدّس و دیانت و ادعای او مشعر بر اینکه قدیسین از او خواسته اند تا به نجات فرانسه برخیزد، سبب شد که سپاهی حدود ده هزار نفر گردش را گرفتند و او در مقدّم صفوف سلحشوران، که از طریق موعظه های او نیروی تازه یافته بسودند، بسهجنگ سپاه مستجاوز که انگلیسها و بورگوندی ها بودند، شتافت و در اوراثان موفق شد محاصرهٔ شهر را درهم بشکند و شکست سختی به دشمنان فرانسه بدهد. حیرت آور است که در این نبرد، سپهسالارانی چون لردجان تالبوت و سرجان فاستولف انگلیسی در برابر او عقب نشستند و از میدان کارزار گریختند. اما این پیروزی او دوامی نداشت. کمتر از یکسال بعد، بهنگام تلاش برای رهائی پاریس، بدست دشمنان افتاد و او را به اسارت به پایتخت بردند و به زندان افکندند. دادگاه روحانی کیفر که زیر فشار دشمنان بود، او را باین عنوان که جادوگر است و ابلیس در تن او مکان گرفته، محکوم فشار دشمنان بود، او را باین عنوان که جادوگر است و ابلیس در تن او مکان گرفته، محکوم به مرگ کردند و آتشی عظیم افروختند و او را زنده در آتش سوزاندند. بعدها پاپ بندیکت بازدهم او را «قدیس» خواند و دولت فرانسه، روز سیام ماه مه را که روز مرگ او بود، روز مالی فرانسه اعلام کرد.

نخستین ناموری که دربارهٔ او اثری ارزشمند آفرید، ولتر بود که منظومهای ساخت زیسر عنوان باکرهٔ اورلشان ۱۰۵ و در سال ۱۷۳۸ انتشار داد. شیلر که سخت مفتون شخصیت ژان دارک بدود

<sup>102-</sup> Carlo Gozzi: Turandot (1802)

<sup>103-</sup> Jean Racine: Phédre (1804)

<sup>104-</sup> Die Jungfrau von Orléans (The Maid of Orleans)

<sup>105-</sup> Voltaire: La Pucelle d' Orléans

و در عین حال به فیلسوف فرانسوی ارادت می ورزید. از لحن بدبینانهٔ باکرهٔ اور لئان افسرده شد و نمایشنامه ای نگاشت که در سال ۱۸۰۱ پایان گرفت. بعد از او مشاهیر دیگری داستان و شعر و نمایشنامه پیرامون این «قدیسه» نگاشتند که از آنجمله است مارک تسوین و پسرسی مککی آمریکائی، آناتول فرانس فرانسوی و جرج برناردشاو انگلیسی.

ژاندارکیا دوشیزهٔ اور لئان نخستین بار در لایپزیگ، با حضور خود درام نویس به اجرا در آمد. شیلر از موفقیت اثر خویش اطمینان داشت. گوته با دقت و علاقه بسیار آنرا خوانده بود و دوست هنر آفرین خود را ستوده بود. بنا بهپیشنهاد گوته، قرار شد این نمایشنامه نخست در شهرهای دیگر آلمان بروی صحنه آید و بعداً در و بمار اجرا شود.

از آنجا که دوست دیرین شیلر، فن کورنر، از او دعوت کرده بود تا چند روزی را در درسدن، در باغ مجلل او اقامت گزیند که شانزده سال قبل از آن تاریخ، خود وی سرشکسته و تهیدست، در آنخانه اقامت گزیده ببود، نمایشنامهٔ دوشیزهٔ اور لثان در اختیار مقامات تماشاخانهٔ لاییزیگ قر از گرفت و خالق اثر، زمانی به لاییزیگ سفر کرد که سرودهٔ او را اجرا می کردند. در شبی که او در تماشاخانه حضور داشت، بلافاصله پس از پرده اول، ناگهان غریو تماشاگران، که پیاپی فریاد میزدند «زنده باد شیلر! زنده باد شیلر!» تالار را به لرزه در آورد. وقتی نمایشنامه به پایان رسید و درام نویس بلندآوازهٔ آلمان خواست بنا را ترک گوید، صف طویلی از مردم در انتظار او بودند و بر ایش ابر از احساسات می کردند. شیلر در میان همراهان از میان مردم گذشت و در تمام مدت سرشک شادی از چشمانش سر ازیر بود. او هرگز چنین شور و هیجانی را از سوی هواخواهانش ندیده بود. با گوش خود می شنید که پدران و مادران، فر زند خود را بر سر دست بلند کرده و در حالیکه او را نشان می دادند، می گفتند «خودش است... این شیلر است... این مرد بزرگ ادب آلمان است...»

ستایش و احترام از هرسو بجانبش روان بود. امپراتور به او حق «نجیبزادگی» اعطاء کرده بود و او اجازه داشت بعد از این خود را «فن شیلر» بنامد. پرنس کارل اوگن، حکمران وور تمبورگ که مکرر او را در دوران تحصیل در دانشگاه نظامی تحقیر کرده بود، اکنون افتخار می کرد از اینکه در شمار دوستان فن شیلر است. مادام دو اشتال، داستانسرای بزرگ فرانسه، به آلمان آمده بود تا بدیدار درام نویس بزرگ نائل شود و پادشاه سوئد، هدایای ویژه ای همراه چندتن از شخصیتهای بزرگ، برایش ارسال داشته بود تا ستایش و تکریم خود را بعوی ابلاغ کند میداد.

با همهٔ این احوال او شادمان نبود و از رنج بیماری، از همه کس روی پنهان می کرد. در پائیز ۱۸۰۲ بـر ایش خبر آوردند که مادرش سخت بیمار است و آخرین روزهای زندگی را میگذراند. فـردریک سخـت پـریشان شد و

۱۰۶ ـ روایتی هست که یادتماه سوئد. پس از آنکه نمایشنامهٔ والتفتین را دید. در سفری که در یائیز سال ۱۸۰۳ بمویمار کرد، آنجا، در قصر دوک، شیر کرد آنجا، در قصر دوک، شیلر را بنا بهتقاضای او بهحضورش آوردند. یادشاه حلقهٔ انگشتری را که در دست داشت و بسروی آن الماسی درخشان و قیمتی میدرخشید، از انگشت درآورد و به آفرینندهٔ چنان نمایشنامهٔ بزرگی که از سوئدیها بهنیکی یاد کرده، هدیه کرد. این نشانهٔ سیاس شخص وی و ملت سوئد بود. شیلر تتوانست این ارمغان یادشاه را رد کند، هرچند مشتاق نبود آنرا دربافت دارد (زنسدگانی، نسامه فیهر تسالیف جیمزسایه، فصل عدر ویماری)

آرزو داشت حال خود او اجازه می داد که به دیدار مادر برود اما توانائی نداشت. مقدار قدابل مسلاحظه ای پول برای مادر فرستاد تا بجانب وی حرکت کند و نزد پزشکی که مورد اعتماد اوست تحت درمان قرار گیرد. اما حال مادر وخیم بود. در تمام ساعات واپسین زندگی، تصویر نقاشی شدهٔ فرزند را به سینه می فشرد و احساس غرور می کرد از اینکه چنین پسری به ملت آلمان اهداه کرده است. با زحمت بسیار، به فردریک خود نوشت:

... بخاطر اینهمه مهربانی که به مادر کردی، خدای بزرگ اجر ترا خواهد داد. آه که می دانم در سراسر عالم مادری نیست که مثل من از دارا بودن جنین فرزندی احساس غرور کند...

چند روز بعد، هنگامی که شیگر به خانهٔ کوچک خود که در ویمار خریداری کرده بود، نسقل مکان مسی کسرد، درگذشت مادر خود را شنید. اینهم ضربهٔ دیگری بود که افول آفتاب زندگی او را تسجیل کرد<sup>۷۰۲</sup>. ویمار در شب ۱۹ مارس ۱۹۰۳، شاهد جوش و خروش دیگری برای فردریک فن شیگر بود. تر اژدی قدرتمند عروس مسینا<sup>۱۹۰۸</sup> که اثری به شیوهٔ نمایشنامههای یونانی و برداشتی از تر اژدیهای آشیل بود، بروی صحنه آمد. شیگر مشتاق نبود آنرا بنویسد، زیرا دیرباز بود که از مکتب «کلاسیسیسم» و شیوهٔ تفکر طرفداران طوفان و طفیان دور شده بود و نمی خواست بار دیگر پای به دوره ای بگذارد که خود برای اولین بار، نمایشنامه راهزنان را نوشته بود، با اینحال بخاطر اینکه آثار یونانیان را در این سالها زیاد مطالعه مسی کسرد و از طسرفی دوست اندیشمندش گوته موضوع آنرا پسندیده بود این نمایشنامه را بروی کاغذ آورد<sup>۱۰۱</sup>. شیگر مرگ زودرس خود را پیش بینی می کرد و می دانست نیروی تقدیر قوی تر از میل و ارادهٔ اوست. از طرفی در این تر اژدی، قسهر مان اصلی تقدیر است و در اینصورت شیگر بدش نمی آمد که چنین اثری را در چنین دورانی عرضه کند.

اکنون فقط دو سال بهپایان عمر او باقی مانده بود. شیگر از آنچه تا اینزمان بهزبان و ادب آلمان هدیه کرده بود خوشنود بود، اما فقط یک آرزو داشت. آنقدر زنده بماند تا آن حماسه ای را که چند سال است آرزوی سرودن آنرا دارد و اکثر صحبههای آنرا در ذهن خویش پرورانده، به رشتهٔ تحریر آورد. این حماسه، که فکر اولیهاش تعلق بهگوته داشت، و پلهلم تل بود، قهرمان افسانه ای سوئیس که زندگانی پرماجرا و جالب و هیجان انگیز او سخت توجه هر دو شاعر بزرگ آلمان را برانگیخته بود.

۱۰۷ ـ این خانه که امروز زیارتگاه عاشقان شیگر است. بهمان صورت اولیه در ویمار حفظ شده است. بنائی است کوچک که باغچهای در پشت دارد. مستر ملیش Mr. Melish سر کنسول انگلیس در ویمار در آنخانه اقامت داشت و چون تمایل شاعر را برای خرید آن دریافت. خود او با کسب موافقت دولت انگلیس. ترتیب فروش آنرا بهشیگر داد.

<sup>108 –</sup> Die Braut von Messina (The Bride of Messina) - first performed March 19, 1803.

۱۰۹ – در دوران بین اجرای دو نمایشنامهٔ هوهبیزهٔ اور لشان و عروس مسینا، گوته پنهانی مشغول نگارش اثری بود که شیلر از آن آگاهی نداشت و هرگز نخواست از دوست خویش بیرسد که او چه می کند. در ویمار، شبی شیلر شاهد اجرای نمایشنامه ای شد. نوشتهٔ گوته، زیمر عنوان

و سر در صواست از مرست طویس پیرسد ته او چه می نند. در ویسازه سیمی سیبر سانند اجرای نمه پشنانندای نند. نوسته نوسته روید طوان وختر نامشروع و این اثر سخت شاعر جوان را دچار حیرت وستایش کرد. گونه برای او توضیع داد که پعدو سبب نمی خواسته موضوع آنر ا قبلا با وی در میان نهد. یکی اینکه می خواست دوست شاعر و نمایشنامه نویس خود را دچار حیرت کند و دیگر اینکه فکر می کرده اگر حطف آنرا با وی در میان گذارد. دوست او ویرا از نگارش این اثر باز می داشت.

گوته در بهار سال ۱۷۹۷، سفر تازهای به سوئیس کرده بود. در این سفر، توجه او به این قسهر مان مسلّی، کسه یا دبودهایش همه جا به چشم می خورد، جلب شد. با خود اندیشید که منظومه ای بمنظور بزرگداشت او بسر اید، از اینرو یا دداشتهای گوناگونی پیر امون زندگی او گرد آورد. وقتی به ویمار بازگشت، فکر خود را با شیلّر در میان گذاشت و در هماندم که سخن می گفت، حس کرد که موضوع ویلهلم تل بسرای آفرینش یک نسمایشنامه، سخت ذهن دوست او را مشغول داشته است. همینکه این احساس به او دست داد، بیدرنگ همهٔ یا دداشتهای خویش را در اختیار او گذاشت و از او مصر انه خواست تا این مأموریت را به عهده بگیرد.

شیگر چندی بروی این موضوع فکر کرد. تصمیم او چنین نبود که از ایسن مسرد و زنسدگانی او یک تسراژدی قهرمانی بسازد، شاید از آنجهت که یادداشتهای گوته را برای خلق چنین اثری کافی نسی دید. تــلاش بسرای گردآوری مطالب بیشتر ادامه یافت و او ابائی نداشت از اینکه پرسشهای بیشتری دربارهٔ زادگاه تــل و اوضاع تاریخی و جغرافیائی سوئیس با گوته در میان نهد.

در ۱۸۰۳ کار خود را آغاز کرد، اما ناتمام گذاشت زیر امنابع خود را کافی نـمیدیـد. روزی از روی استیصال بعدوست خود فن کورنر نوشت:

اگر خدا بخواهد تا آنچه در فکر خود دارم بر صفحهٔ کاغذ آورم. کاری عظیم کرده ام. کاری کـه بیشک آلمان را تکان خواهد داد ولی باز هم باید انتظار بکشم...

کار دقیق و پر زحمت او با ورود مادام اشتال از فر انسه به ویسمار مستوقف شد. ایسن بسانوی داستانسرا و ادب شناس، که شخصیتی جاذب و افسونگر داشت، مدتی قریب سه ماه ویمار را تسخیر کرد و شیئر که توجه خاصی به او داشت، نتوانست کار خود را ادامه دهد. سر انسجام حماسهٔ شور انگیز ویسلهلم تسل، بصورت نمایشنامه ای نیرومند، در پایان سال ۱۸۰۳ به آخر رسید و در شب ۱۷ سارس ۱۸۰۴، در تسماشاخانه بسزرگ ویمار، بر صحنه آمد.

ویلهلم تل برگزیده ترین نسمایشنامهٔ شیگر است و در دوران باروری فکری شاعر و اوج توان خلاقیت او نوشته شده است. در این اثر نیز آرمان نویسنده که عبارت از دستیابی به آزادی و رهائی از بند اسارت باشد، به بهترین وجهی جلوه گر است. قسهرمان همه جسا بسا استبداد و خودرائی و ستمگری می جنگد و تا مرز مرگ و فنا در راه حصول به هدف خود مبارزه می کند. اینکه فردریک شیگر، در آن سالهای آخر زندگی، چرا این نمایشنامه را نوشت، شاید سه دلیل اسلم داشت: نخست اینکه او به آزادگی و برزرگی و سرافسرازی جوامع بشری، احترام بسیار می گذاشت و آرزو داشت ملتها بتوانند در پناه اتحاد و همکاری، زندگی آسوده ای داشته باشند. تجلی فکر شاعر را می توان در نمایشنامه های دیگر او دید. نسمایشنامهٔ من کارلوس و تساریخ پیمان شکنی هلند را از آن نظر نوشت که احترامی به آرمانهای وطن پرستانهٔ هلندیها بگذارد و روش استعمار طلبانهٔ اسپانیا را محکوم کند. دو شیزهٔ اورلئان یا شرح جانبازی ژان دارک را

از آنجهت نگاشت که تکریم و ستایش خود را به ملت فرانسه تقدیم دارد و خوی تسجاوز کارانهٔ انگلیسها را مذموم بشمارد. ویلهلم تل نیز می توانست بـزرگداشتی بـاشد بــرای مــبارزات میهن پرستانهٔ سوئیسیها.

عامل دوم که شیلر را واداشت تا این نمایشنامه را بنویسد. مسألهٔ یکه تازی نمایلئون به ناپارت در اروپا بود. ناپلئون با جنون استیلاطلبانهٔ خود آرامش و آسایش را از مردم اروپا سلب کرده بود و درست در همانسالی که وی در نظر داشت اثر خود را بهرشتهٔ تحریر آورد. او خاک سوئیس را ضعیمهٔ فرانسه ساخته و خود را امیراتور فرانسه نامیده بود.

دلیل میوم علاقهٔ گوته به آفرینش این اثر بود. گوته خیاک میوئیس و میردم سوئیس را پسیار دوست می داشت و خود مشتاق بود با سرودن حماسه ای بیر امون اعمال دلاور انهٔ این قمه مان. از این قوم تجلیل کند. اما جون اعتقاد داشت که تیوانائی شیگر در این راه بیشتر است و از سوئی شیگر دوست خویش را در کار آفرینش نمایشنامهٔ اگمنت یاری داده بود، این بود که از وی خواست تا این اثر را بوجود آورد و خود او در فراهمآوری منابع کافی از هر نـوع پـاری و همفکری دریغ نکرد. با اینحال شیلر ناچار بوددست پاری بسوی دوستان دیگر خود دراز کند. در سیتامبر ۱۸۰۳ به یار دیرین خود فن کورنر نوشت که هر کتابی دربارهٔ سوئسس می تواند بدست آورد برای او یفرسند. با بعضی کتابخانه ها مکاتبه کر دو از آنیان خواست تها اسنادو مدارکی در اختیار او بگذارند و از آنجا که نمایشنامه نویس مقام والائی داشت، همه در بر آوردن تقاضای او کوشیدند. از جمله کنیی که بیرای او ارزش فیراوان داشت کیتاب رویدادهای تاریخی هلوتها''' بود که در سال ۱۷۳۴، یعنی نیز دیک به هفتاد سال بسیش از آن تساریخ نگاشته شده بود و دیگر تاریخ کنفدراسیون سوئیس<sup>۱۱۱</sup> بود که بوسیلهٔ مورّخی بنام بـوهانس فن موار برشته تحریر امده بود و تقریباً در همان دورانی که شیگر نمایشنامهٔ خویش را می نوشت انتشار یافته بود. موضوع اصلی درام ویلهلم تل، تلاش و کشمکش و جانبازی مردم سه ولایت از خاک سوئیس است بنامهای اوری ۱۱۲، شویتز ۱۱۳ و اونستروالدن ۱۱۴، برای سرکوبی حکام دست نشاندهٔ خاندان هابسبورگ اتریشی و احراز به آزادی و استقلال. نکتهٔ مهم و قبایل تیمتی انست که این مردم نمی جنگند تا آزادی مطلق سیاسی بدست آورند، بلکه می کو شند خود را ضمیمهٔ امیراتوری آلمان کنند و زیر لوای «امیراتوری رومی مقدّس» بهزندگی خویش ادامه

این ولایات از دوران تقسیم بندی امپر اتوری شار لمانی ضمیمهٔ آلمان شده بود امسا در ایسن سالهای اواخر قرن سیزده و آغاز قرن چهارده، وضع دگرگون شده بود. اتریشیان دودمسان

<sup>110 -</sup> GILG TCHUDI: Chronicon Helveticum (2 vol. 1734-1736)

<sup>111 -</sup> JOHANNES von MULLER: Der Geschichte Schweizerischen Eidgenossen-chaft, Leipzig 1786-1788.

<sup>112 -</sup> Uri

<sup>113 -</sup> Schwyz

<sup>114 -</sup> Unterwalden

هابسبورگ که در این ولایات املاک پهناور داشتند. رفته رفته دست تسجاوز بسعیگر بسخشها و نواحی دراز کرده و سرانجام خود را حاکم مطلق العنان این خاک نامیدند. و یلهلم تل قهرمانی بود که برای حصول به آرمان آزادی طلبی مردم وطن خود برخاست. ایسنکه و اقعاً مبارزی بنام و یلهلم تل وجود داشته یا این قهرمان زائیدهٔ فکر و خیال قصه پردازان است، هیچ نوع سندی و جود ندارد. زندگی و مبارزات او همیشه بصورت قصه و حکایت و افسانه دهان بعدهان گشته و بمرور بخشی از فرهنگ مردم شده است. شیلر تا آنجا که مدارک و اسناد

در اختيار داشته. از آنها بهره گرفته و در موارد ديگر ذهن خلاَّقه خود را بكار انداخته است.

وقایم نمایشنامهٔ ویلهلم تل، بگونهای که در نوشتهٔ فردریک شیئر آمده، اینجنین است:

در کرانهٔ دریاچهٔ لوسرن در خاک شویتز، آثار طسوفان مسدهشی کسه در راه است، بسهچشم میخورد. روثودی، ماهیگیر اهل ولایت اوری، از زاغهٔ خود بیرون می دود تا قایق خود را از بیم طوفان بروی خشکی بکشد و مهار کند، در این زمان بوم گارتن ۱٬۱۵ از اهالی او نتر والدن، سر اسیمه به او می رسد و به دامان او می آویزد که مرا نجات بده و از این دام هلاکت بار برهان. چند تن روستائی که گرد او را می گیر ند از او می پرسند چه شده و چرا اینگونه پریشان خاطر است. بوم گارتن پاسخ می دهد که سواران والی در تعقیب او هستند و دلیلش اینست که ساعتی پیش او، ولفشات، بخشدار قلعه را که نمایندهٔ اتریشی والی بود با تبر کشته است. روستائیان از او سبب می پرسند و او جواب می دهد که در جنگل، با تبر خویش، مشغول شکستن هیزم بود. ناگهان همسرش را دید که گریان و نالان از او یاری می طلبد. و قتی دلیل پرسید پاسخ داد که نماینده والی بسراغ او آمده و از وی خواسته است تا حمام خانه را آماده سازد و خود نیز با وی استحمام کند. زن و قتی حمام را آماده می سازد و و لفشات را بدرون آب می فرستد، از آنسجا می گریزد و خود را به شوهر می رساند. شوهر غیور که نمی تواند چنین ننگی را تحمل کند، با تبر بسراغ او می رود و ویرا می کشد.

قایقران میخواهد بهمرد فراری کمک کند اما طوفان در راه است و بیم جان باختن. در ایندم ویلهلم تل از راه میرسد و چون داستان هیزمشکن را می شنود، تصمیم می گیرد خود بدرون قایق بنشیند و مرد هراسناک را نجات دهد. چنین تهور و بیباکی از عهدهٔ کسی برنمی آمد، مگر این صیاد کمان بدست که در دلاوری تالی ندارد. سواران والی که از جنایست هیزمشکن آگاه شده اند، زمانی بهساحل میرسند که او دور از تیررس آنان قسرار داشت، از ایسترو سواران خشمگین، چند کلیه را به آتش می کشند و تعدادی گوسفند را می کشند.

هرمان گسلر٬۱۰۴ والی و نمایندهٔ امپراتور اتریش در دو ولایت شویستز و اوری، روزگـار را بــر

<sup>115 -</sup> Konrad Baumgarten

<sup>116 -</sup> Hermann Gessler

مردم این نواحی سیاه کرده است. ظلم و بیداد و سختگیری او بحدی است که کسی را یارای نفس کشیدن نیست. نفرت این مرد فرومایه نسبت به آزادگان و آزاداندیشان ایس سه ولایت به میزانی است که کلاه خودی در میدان عمومی شهر بر سر چوبی نصب می کند و بسرای ایسنکه غرور و مناعت مردم را درهم بشکند از آنان می خواهد که هر آنگاه از بر ابر کلاه عبور می کنند، به آن تعظیم و تکریم کنند.

هاینریش فن هالدن ۱۱۷ پیری است شریف و بسزرگوار کسه مسورد احترام اهالی است. دست نشاندگان والی به کشتزار او میروند و چشم طمع به احشام او میدوزند. آرنولد، فرزند هاینریش که آزادهٔ مغروری است، با متجاوزان به دفاع برمی خیزد. بسبب همین گستاخی، پدر را از خانه بیرون می کشند و چشمان او را کور می کنند. این خبرها هر روز بر تعداد ناراضیان می افزاید تا آنجا که جمعی تصمیم می گیرند به زندگی والی و حکومت جابرانهٔ اتریش خاتمه دهند. اینان سرکرده ای برای خود برمی گزینند بنام والتر فورست ۱۸۰۰، که در عین حال پدرزن ویلهلم تل نیز هست. دیدارهای پنهانی تکرار می شود و سرانجام همه بانتظار نزدیک شدن عید در این آیام روزی ویلهلم تل با فرزندش از کنار کلاه منفور می گذرند. تل که از تکریم به کلاه در این آیام روزی ویلهلم تل با فرزندش از کنار کلاه منفور می گذرند. تل که از تکریم به کلاه نفرت می کرد و در عین حال در آنلحظه نگاهش متوجه آن نبود آماج حملهٔ دو تین از قراولان قرار می گیرد و او را با تهام هتک احترام به والی بسوی زندان می کشانند. در این دقیای حتی وساطت والتر فورست، پدرزن او نیز مؤثر واقع نمی شود و تیل محکوم است دورانی را در زندان بسر بر د.

اما در این هنگام حادثهٔ دیگری بوقوع می پیوندد. هرمان گسلر، والی آن دیسار کسه از مسیدان می گذشته شاهد این ماجرا می شود و از آنجا که ویلهلم تل را کمانداری چیره دست می دانسته، فرمان می دهد که سیبی بر سر فرزندش بگذارند و از تل می خواهد، با یک تیر سیب را نشانه گیرد و در صورت موفقیت به راه خود برود. تل که راهی جز اطاعت از این فرمان نداشته، دو پیکان آماده میسازد و با اولین، سیب را به هوامی فرستد. گسلر که از حیرت دهانش باز مانده بود، از وی می پرسد به چه سبب دو تیر آماده ساخته بود و تل پاسخ می دهد که «از اینرو که اگر تیر اولم خطا کرد، تیر دوم را در سینهٔ تو جای دهم ای خروش خشم آلود از سینهٔ والی برمی خیزد و فرمان می دهد او را برای همهٔ عمر به زنجیر کشند و به زندان افکنند.

کماندار میهن پرست را دست و پای در زنجیر بدرون قایق می افکنند و والی بسرای آنکه او نگریزد، خود نیز در معیّت جمعی مأمور کنارش می نشیند. از قضا دریاچه سخت طوفانی می شود و در آن میان تنها کسی که می توانسته زورق طوفانزده را رهائی دهد، ویلهلم تسل بود. دست و پایش را می گشایند و زمام زورق را بسه دست او مسی دهند. او سر نشینان را سلامت

به کر انه می رساند اما پیش از آنکه آنان پای بیرون نهند، خود فرصت را مغتنم می شمارد و درون جنگل ناپدید می شود. اکنون فرصت آنست که انتقام خویش و هموطنانش را بازستاند. بر دهانهٔ معبری که والی ناچار به عبور از آن بود به کمین می نشیند و در فرصت مناسب با پیکان خویش سینه اش را می شکافد.

خبر مرگ حاکم سراسر ولایات را به هیجان می آورد و مردم بسر ضد حکومت اتسریش قسیام می کنند. هنوز جوش و خروش به اوج خودش نرسیده کسه خبر مسی رسد امپر اتسور بسدست برادر زاده اش، دوک جان، به خاک و خون غلتیده و خود دوک جان، پس از ارتکاب ایسن جنایت ناپدید گشته است. کو ته زمانی از این حادثه نمی گذرد که یکروز و یسلهلم تسل و دیگر ساکنان شویتز مردی را بر ابر خود می بینند که به آنان پناه آورده و از آنها استمداد می طلبد. ایس فر اری پناهنده، کسی جز دوک جان نیست. تل او را از خود می راند اما آزاری به او نمی رساند زیرا آزار یک پناهنده را دور از جوانم دی می بیند. بزودی خبر می رسد که کنت لو کز امبورگ بعنوان امپر اتور از سوی دیگر حکمرانان بسرگزیده شده و دوران حکومت جابرانه اتسریش سرآمده است. مردم جشن بر پا می کنند و بشکر انه پایان گرفتن دوران وحشت، به دست افشانی و بایکویی می نشینند.

نمایشنامهٔ ویلهلم تل و وقایع نیم تاریخی و نیم افسانهای مردی که طی قرنها مظهر استقلال و آزادی مسردم سوئیس بود، بگونهای که گذشت، آغاز و انجام می پذیرد. اما در این اثر، تنها ماجرا و واقعه نیست که نوشتهٔ شیلر را یکی از شاهکارهای ادب و هنر عالم می سازد بلکه مسائل عدیده ای است که باید به آن توجه داشت.

### \* \* \*

نمایشنام**هٔ ویلهلم تل،** در میان کلیهٔ آثار نمایشی شیلَر از چند ویژگی برخوردار است که در دیگر درامهای او. با این باریک بینی و نازکاندیشی نوشته نشده است:

کوهستانهای سوئیس، با تمام شکوه و زیبائی خود، در این نمایشنامه متجلّی است. درّه و جنگل و دریاچه و رود و چشمه و جویبار و کومه و زاغه و کلبه و روستا و شهر با همان اصالت خود بر ابر چشم بیننده مجسم می شود در حالیکه آفرینندهٔ این نمایشنامه، هرگز خاک سوئیس را ندیده است. آنها که در ایس درام نسقش آفسرینند، سیمای عاریتی بخود نگرفته اند. مردمی هستند متعلق به همان سرزمینی کسه در آن زیست مسی کسنند. ایسنان کوه نشینان نیرومند، مبارز، پاکدل و ساده لوحی هستند که از ریا و فریب آگاهی ندارند و از بدی و بد کرداری سهمی نبرده اند. به زادگاه خویش عشق می ورزند و برای آنها قابل قبول نیست که دیگری پای به خانه و روستا و شهر آنها بگذارد و بر آنان، ستمگر انه فرمان بر اند. اینها عاشق صلح اند و گریزان از جنگ، اما زمانی میرسد که چاره ای در خود نمی بینند مگر اینکه خاک پاک موطن خود را با خون و اشک بیالایند.

هرمان گسلر، والی و نمایندهٔ امپراتور، مظهر خودپرستی و دنائت و نامردمی است. این تمایل بهجور و این میل

پستی گرائی بحدی است که هیچ مردی از آزار بی سبب او در امان نیست و هیچ زنی، حتی در خانه و اتای خود، از تجاوز کسان او، امنیت ندارند. ویلهلم تل، با اینکه نقش آفرین اول داستان و جد ایترین سیمای ایس مردم است. پهلوانی حادثه آفرین و مبارز طلب و صحنه ساز نیست. در شور و طنخواهی با دیگران سهیم است و در نهضت استقلال طلبی هم پیمان دیگران، اما اهل تظاهر نیست و آنجا که نیروی او و جانبازی او ضروری است، پای به میدان می نهد. عاشق آزادی و آزادگی است و از رفتار دور از مروّت غاصبان و طن، بسیزار است اسا باینکار تظاهر نمی کند.

شخصیت آرام و در عین حال غرور آمیز قهرمان نمایشنامه را می توان از صحنه ای دریافت که حاکم بیدادگر فرمان می دهد سیبی بر سر فرزند دلبند او بگذارند و او از فاصله ای دور، سیب را با کمان خود نشانه بگیرد. از این فرمان ستمگرانه، نه فرزند هراسی بدل راه می دهد و نه پدر خروش از سینه می کشد، بلکه هر دو، با نهایت آرامی و فروتنی، این تقدیر را گردن می نهند و چنانکه در نمایشنامه آمده است، از این مبارزه، این دو پسروزمند بیرون می آیند.

بازیگران درام ویلهلم تل عدهٔ نسبتاً کثیری را تشکیل می دهند، اما ایفای نقش آنان، در نظر نسمایشنامه نسویس، ضروری بوده است. اصالت کردار و رفتار و گفتار هر یک از نقش آفرینان را می تسوان از کساری کسه انسجام می دهند و یا سخنی که بر لب می آورند دریافت. به این گفتگوی دو تن از این گروه، در صحنهٔ دوم پسرده اول نمایشنامه توجه کنید. این دو تن یکی اشتو فاخر ۱۱۰۰، از مردم میهن پسرست شویستز است و دیگری همسر او، گرترود ۲۰۰، که در آرمان یاک شوهر خود سهیم است:

گرترود \_\_ دوست من، چرا اینچنین چهره درهم فرو برده ای،
که قادر نیستم ترا بشناسم. روزهاست که در سکوت ترا نگریسته ام
و می بینم که غم بر پیشانی تو شیار انداخته،
بر روان تو اندوهی سهمگین فشار می آورد.
به من اعتماد کن. من همسر وفادار توام
و حق دارم در ماتم تو سهیم باشم.
(اشتو فاخر دست خویش را بر دست او می نهد و ساکت است)
چه مصیبتی قلب ترا درهم می فشرد؟ به من بگو،
کوششهای تو به ثمر رسیده، مال و منالت افزون شده،
انبارها پر از علوفه است و آغلها انباشته از حشم،
گلههای اسب پرتوان و تیمارشدهٔ تو از مرتعهای کوهستانی،
به اصطبلهای زمستانی بازگشته اند تا فصل سرما را بسر آرند.
خانهٔ تو، که نظیر کاخی شکوهمند جلوه می کند، و بتازگی با بهترین جوبهای سخت جنگلی، و

<sup>119 -</sup> Werner Stauffacher

<sup>120 -</sup> Gertrude Stauffacher

بدست استادی چیره دست و از روی حساب دقیق، بنا شده آنجاست و پنجره های پسر جلالش روشن است و نشان خانوادگی ما با رنگی چشم نواز بر در آن نقاشی شده و مضامین پندآموزی بر دیوارهای آن نقش گرفته، تا رهگذری نگاهی بر آن افکند و از حکمت آن پند گیرد. اشتوفاخر ــراست است که خانه استوار ایستاده و چوبهای سخت استادانه بهم پیوسته اما در بغ که شالودهٔ آن لرزان است.

گرترود \_ ورنر من، بگو که چرا چنین می پنداری؟

اشتوفاخر \_من بتازگی زیر این درخت زیزفون نشسته بودم، همینگونه که امروز نشستهام، و شادمانه به آنچه نصیبمان شده، فکر می کردم که ناگهان والی، در مسعیت سوارانش، از قصر كوسناخت، محل اقامتش رسيد. باحيرت برابر ابن خانه ايستاد و من كه او را نماينده قدرت قانونی امپراتور در این سرزمین میدانم. از جای برخاستم و با احترام بسویش رفتم. از من برسید «این خانه از آن کیست؟» و من که به سوءنیتش واقف بسودم زیسرا مسیدانستم کسه او مى دانست اين خانه متعلق به كيست، ياسخ دادم «عاليجناب حاكم، ايـن خـانه مـتعلق است بـه سرور من، امیراتور و همچنین آن حضرت، و من در اینجا تیولداری بیش نیستم.» و این جواب ناگهان به ذهنم رسید. در یاسخ گفت «من در این سرزمین جانشین امیر اتورم و نایب السلطنة او. و نمیخواهم شما رعایا در اینجا به میل خود خانه بسازید و مانندما اربابان آزادانیه زندگی کنید. و فکر می کنم این وظفیهٔ منست کیه جلو حنین کیارهایی را بگیرم.» اینزا گفت و خشمگینانه دور شد و من، با روحی درهمشکسته، در جای خویش ماندم و بگفتهٔ او فکر کردم. گرترود ــ ای سرور من و ای شوهر من، آیا دلت می خواهد که از روی صعیمیت سخنی از همسر خود بشنوی؟ من سر افر ازم از اینکه دختر نجیبزاده ای چون ایبرگ هستم، مردی که تجربه های بسیار اندوخت. در آن شبهائی که سر کردگان ملت در خانهٔ پدر ما جمع می شدند و فر مانهای امیر اتوران پیشین را میخواندند و با گفتگوهای منطقی. به سعادت این آب و خاک می اندیشیدند، ما خواهر آن در خانه نشسته بودیم و پشم می ریسیدیم. ما که گوشمان به سخن آنان بود، حرفهای آنان را می شنیدیم و من آنچه را که آن مرد خردمند می اندیشید و می گفت. بخاطر سیرده ام. پس تو هم گوش فرا دار و در آن تفکر کن و بدان که من دیرزمانی است که به رنج تو واقفم. حاکم نسبت به تو کینه ای در دل دارد و می خواهد به تو آزار برساند زیر ا تر ا مانع اجرای مقاصد خود می بیند و فکر می کند این توثی که نمی گذاری مردم ولایت شویتز بسرابر او سر تسلیم فرود آورند و به میثاق امیر اتوران گذشته وفادار باشند، همانطور که پیشینیان میا بودند. حالا به من بكو ورنر، آيا جز اينست؟

اشتوفاخر \_ همينگونه است و سبب كينه گسلر به من همينست.

گر ترود ... به تو حسد می ورزد زیر ا تو به شاد کامی زندگی می کنی و آزاده ای هستی کسه بسا میراث خود خوشبختی در حالیکه او چنین نیست. از شخص امپر اتبور و امپر اتبوری او، ایسن خانه در تیول تست. تو حق داری به این خانه افتخار کنی همانگونه که یک شهزادهٔ امپر اتبوری به قلمرو خود می نازد. تو برای خود اربابی نمی شناسی، جز آن که در سراسر جهان مسیحیت بالا ترین است. این مرد جوانترین فرزند خانواده اش است و از افتخارات خاندان خود، جز این سرداری که بر دوش افکنده ندارد. بنابر این بر خوشبختی دیگر انسانها با چشمان حسدبار و نیّت زهر آگین می نگرد. او برای فنای تو مدتهاست نقشه کشیده و تمو هنوز آسیب نادیده در راهش ایستاده ای. آیا میل داری آنقدر شکیبائی پیشه کنی تا نیّت پلیدش را نسبت به تمو اجرا کند؟ آدم هوشیار جانب احتیاط را رها نمی کند.

اشتوفاخر ـ جه کاری می توان کرد؟

گرترود ــ (گامی نزدیکتر مینهد) پس به اندرز من گوش فرا دار.

تو میدانی که چگونه مردم شرافتمند شویتز از جور و آز این حاکم می نالند. بدین تر تیب مردم او نتروالدن و اوری نیز در آنسوی کوهستان، از این یوغ بندگی و ستم و شقاوت اینان نالانند. زیرا همانگونه که گسلر در این وادی ستم می کند، لاندن برگ هم در آنجانب دریاچه بسیداد می کند. زور قی از ماهیگیران نیست که بسدینسوی آب نسزدیک شود و از بسدخواهیها و بدکرداریهای این والیان سخنی نراند. در اینصورت آیا شایسته نیست که تو و افرادی مثل تو بهم آئید و فکر کنید که چگونه می شود از ظلم اینان رست؟

اطمینان دارم که پروردگار شما را تنها نخواهد گذاشت و پشتیبان این آرمان انسانی شما خواهد بود. به من بگو. آیا در «اوری» دوستی داری که بتوانی راز خود را شرافتمندانه با او درمیان گذاری؟

اشتوفاخر \_ دلاورانی هستند که می شناسم و افرادی متنفّذ و سر شناس که یاران یکدل سنند و قابل اعتماد.

(از جای برمیخیزد)

همسرم. تو چه طوفانی از هیجانهای خطرناک در روحم برپا کردی. تو اندیشههای درونم را برابر چشمانم روشن ساختی و آنچه را که سن در خلوت تنهائی از تصوّر آن مسی گریختم، بی پروا و صریح بر زبان آوردی. تو آیا بدرستی متوجه شده ای که مسرا در چه راهی قسرار می دهی؟ تو داری در این وادی آرام، غریو وحش و خروش جنگ برپا می کنی. می خواهی سا روستانشینان بیقدرت با ارباب جهان به مبارزه برخیزیم. این بهانه ایست مناسب برای اینان که بر این خاک بینوا انبوه سپاه خون آشام خود را فرو ریزند و چون نیروی غالب بر مغلوب فرمان برانند و به اسم کیفر متجاسران، میثاتی دیرین را زیرپا بگذارند.

گرترود \_ شما هم مردید و می دانید چگونه تبر خود را بکار برید. خداوند همیشه یار دلیران است.

اشتوفاخر \_ ای زن! جنگ هراسناک است! خشمآسا و خوفانگیز است! هم رمـ دا میسوزاند و هم شبان!

گرترود ـ باید آنچه را که آسمان مقدّر داشت پذیرفت. هیج انسان شریفی، بسی عدالتی را تحمل نمیکند.

اشتوفاخر به این سرائی را که تازه بنا کردیم، قلبت را نبرینز از شادی می کمند. جنگ، ایسن جنگ هراس انگیز، آنرا خاکستر می سازد.

گرترود ـــ اگر روزی پی برم که قلب من دلبستهٔ چیزهای دنیائی است. آنرا با دست خود بیرون خواهم کشید و بهدرون آتشش خواهم افکند.

اشتوفاخر \_ تو بی تردید برای مقام انسانی ارزشی قائلی. جنگ حتی به کودک معصوم درون گهواره رحم نمی کند.

گرترود ... معصومان در آسمان یار و یاور دارند. به مقابل خود نگاه کن ورنسر، و بــه پشت خوش منگر!

اشتوفاخر \_ ما مردها مردانه می جنگیم و جان می سپاریم اما سر نوشت شما زنها چه خواهد شد؟

گرترود ... برای رنجورترین انسان هم راه گریزی هست. یک جست از روی این پل. سرمنزل رهائی من و امثال منست.

(با هیجان او را به أغوش میگیرد)

اشتوفاخر \_ آنکه چنین قلبی را به آغوش خویش می فشارد، با شادمانی می تواند برای خانه و کاشانهٔ خود بجنگد و از هیچ نیرویی هراسی بدل راه ندهد. در همین دم به «اوری» خواهم رفت. در آنجا دوستی یکدل دارم. والترفورست چون من می انسدیشد. به جستجوی آینگهوزن، ''' پرچمدار شریف خواهم رفت. هرچند او اعیان زاده است اما دوستدار خلق است و سنن ما را گرامی می شمارد. با آنان به مشورت خواهم نشست تما راهی بسیابیم که شجاعانه از آب و خاکمان در بر ابر ستم بیگانه دفاع کنیم. بدرود همسرم، و تا آنزمان که من از تو دورم، با روش احتیاط آمیز، خانه را اداره کن. به آن زائری که بسوی خانقاه می رود و یا راهب تهیدستی که برای صومعهٔ خویش پولی جمع می آورد، با کرامت رفتار کن و او را دست خالی روانه مساز. خانهٔ اشتوفاخر از نظرها پنهان نیست. این بنای رفیع، همچون میهمانسراثی داست برای رهگذرانی که از انسوی در حرکتند. '''

از صحنه های هیجان انگیز نمایشنامهٔ ویلهلم تل، صحنهٔ سوم از پردهٔ چهارم است. تمل از بند اسارت حماکم بیدادگر جسته و در لحظاتی که والی خشمگین و همراهانش با خروش طوفان و خشم دریاچه می جنگیدند، وی خود را از زورق بیرون انداخته و در دل تیرهٔ جنگل ناپدید گردیده. حکمران خشمگین، دیموانه وار بسوی کاخ

<sup>121 -</sup> Werner von Attinghausen

۱۳۲ ــ ترجمه از متن انگلیسی به فارسی. بر مبنای چهار ترجمهٔ منظوم و منثور. در مورد ترجمهها به فهرست مأخذ در پایان همین مقاله مراجمه شود.

اقامت خود در کوسناخت می رود تا طرحی برای دستگیری فراری گستاخ بدهد، امسا فسراری گستاخ از آن محوطه نگریخته است، بلکه در گذرگاه حاکم، در نقطهای که از نظرگاه پنهان است، بله کسمین نشسته تسا بسا رهاکردن تیری جانسوز، قلب او را بشکافد و سزای بدکاریهایش را در کف دستش نهد.

تل \_ (کمان در دست) از این معبر ژرف باید بگذرد. راه دیگری به کوسناخت نیست و من در این نقطه به حساب او خواهم رسید.

فرصت نیکوست. و این شاخههای توسکا مرا از دیدها پینهان خیواهد داشت. از ایسن سوی. پیکان من سینهاش را خواهد درید و این گذرگاه باریک مانع خواهد شد که مرا تعقیب کنند.

ابنک تو ای گسلر، باید حساب خود را به آسمان پس دهی.

تو باید ره سپری.. لحظهٔ رحلتت فرا رسیده..

بی آزار و دور از دیگران زیستهام.

کمان من هرگز جز بسوی درندگان جنگل خم نگشته.

اندیشههای من هیچگاه به گرد قتل انسانی نگردیده،

تو مرا از مأمن آرامشم بدور ساختی.

و شبر مشرب شفقتآلود وجود مرا با شرنگ افعی شرزه آلوده کردی.

تو ای گسلر، تو مرا با وحشت ندیم گردانیدی.

و ندانستی که آن کمانداری که قادر است سیبی را بر پیشانی فرزندش نشانه گیرد.

براحتی میتواند سینهٔ ترا آماج خویش سازد...

آن پسران بینوا و آن همسر مهربان راستینم را.

از شرارت تو ای نایبالسلطنه، محفوظ خواهم داشت.

در آندم که کمان را کشیدم و دستانم می لرزید.

و تو با رضایت شیطانی خود مرا واداشتی تا پیشانی فرزندم را نشانه گیرم.

و من با نالهٔ احتضارآمیز به تو التماس میکردم و بیهوده بود.

دیوانه آسا سوگند نابشکستنی پیش خدا خوردم که نشانهٔ بعدی من قلب تو خواهد بود.

آن قسمی که در آن لحظه های دردآلود احتضار خوردم،

برای من دبنی مقدّس شد و حالا میخواهم آنرا پس دهم...

تو ارباب منی و حکمران امیراتور من.

اما حتى امپراتور به خود چنان اجازهاى نمىداد چنين كند كه تو كردى.

او ترا به این ولایات فرستاد تا مجری عدالت باشی

و در این راه پافشاری کنی زیرا او خشمگین است.

نه آنکه بیپروا و شادمانه مرتکب جنایات شوی

و بیمی از کیفر نداشته باشی.

نزدیکتر با، ای کرامتکنندهٔ دردهای جانگزا!

تو اکنون ای گوهر گرانیهای من و ای گنجینهٔ بی همتای من،

میخواهم به تو کیفری بدهم که تا ایندم اگر کسی عجز و لابه هم میکرد.

اعطایش به تو میسر نبود، و تو هم بارای تحمل آنرا نخواهی داشت.

و تو ای کمان قابل اعتماد من،

که بارها در ورزشهای شادیخیز وفادارانه به من خدمت کردی،

در این لحظهٔ دهشتبار مرا بحال خویش رها مکن!

تنها یکبار دیگر ثابت قدم باش، ای زه وفاداری که بارها پیکان را رها کردی،

جه امروز اگر به عیث از دست من رها شوی،

دیگر دوّمی وجود نخواهد داشت که من به دفاع خود برخیزم.

(جمعی رهگذر از آن معبر میگذرند)

دمی بروی این پلههای سنگی مینشینم که گوئی برای رفع خستگی مسافران ساختهاند. چه در اینجا استراحتگاهی نیست.

همه میگذرند. سریع و بیاعتناء. و از غم آن یک بیخبر.

این یک سوداگر است و آن یک زائر قلندر،

این راهب مندیّن است و آن دزد کناره جو،

این آوازهخوان دورهگرد است و آن مسافر ره سیرده.

که بار سنگینش را بر پشت اسب نهاده و از مسافتی دوردست رسیده،

چه هر راهی را سرانجام پایانی است.

هرکس را در این عالم کاری است و مقصودی،

و امروز مقصود من آدمکشی است!

(بروی نشیمن سنگی مینشیند)

و شما ای کودکان من، در گذشته دورانی بود،

که پدر هرآنگاه سفر میکرد. بهنگام بازگشت جشن و سرور بریا میشد.

و غریو شادی از سینهٔ همه برمیخاست. زیرا پدر دست خالی باز نمیگشت

گاهی گلی از دامنهٔ کوهستان آلب،

یا یرندهای کمیاب و یا صدفی از فسیل جانوری،

آنچه او میتوانست از این کوهسارها بدست آورد. اینک او دنبال بازی دیگری است

در این معیر هولناک نشسته و یفکر آدمکشی است.

در انتظار آنست که جان دشمنی را بگیرد.

و در عین حال، حتی در این لحظه، بیاد شما و با خاطرههای شماست.

نیّتش اینست که از شما دفاع کند و نگذارد معصومیت شیرین شما مورد تجاوز یک بیدادگر قرار گیرد، اینست که کمان خود را زه میکند.

در این دقایق، در مسیر راه، جمعی شادان و سرودخوانان میرسند. اینان عازم کوسناخت هستند تا عروس را همراه خود بیاورند. در همین لحظات، زنی نیز در معیت چند بچه راه را بر حاکم می بندد تا از او تقاضا کند که بر شوهر بینوای او رحم آورند و ویرا که بدست عاملان او به زندان افکنده شده آزاد سازند. طبعاً حکمران مغرور و خشمگین که از راه می رسد، دست عنایتی بسوی زن ستمکشیده در از نمی کند:

گسلر \_ مانند اینست که من به این مردم بیش از حد نرمش نشان داده ام. زبانشان در از است که هرچه آرزو می کنند بگویند. اینها آنگونه که باید آدم بشوند، رام نشده اند، اما همینطور نخواهد ماند. من به شما قول می دهم. من این سماجت و خودراثی را درهم خواهم شکست. ایس روح جسورانهٔ آزادیخواهی را از میان خواهم برد. قوانین تازه ای در این ولایات وضع خواهم کرد. خواهید دید که...

(در این هنگام تیری سینهاش را می شکافد. او دست خود را بلند می کند و بر قلب خود می نهد و در حسالیکه می کوشد خود را بروی اسب نگهدارد، در آستانهٔ سقوط است. با صدائی لرزان می گوید «خدا بس مسن رحمت آورد...»)

رودلف ۱۲۳ \_ عالیجناب حاکم. چه شده؟ خداوندا! چه اتفاق افتاده؟

آرم گارد <sup>۱۲۴</sup> (در حالیکه بپامیخیزد فریادمی زند) مرگ.. مرگ.. او را کشبتند.. سینه اش را با تیر شکافتند... دارد می افتد..

رودلف (از اسب خود بالین میجهد) خداوندا اچه مصیبت بـزرگی ای سرور عالیمقام! از خدا طلب رحمت کنید وگرنه کار شما ساخته است!

گسلر \_ این تیر از کمان تل است...

(از روی اسب به آغوش رودلف می غلتد)

تل (در حالیکه روی صخره ایستاده است) تو این کماندار را می شناسی، پس بسهوده بــدنبال دیگری مگرد. حالا دیگر این خانهها آزاد شدند. این مـعصومان از شرارت تــو در امــانند. دیگر ستم تو به مردم نـــیرسد... (و در یکدم ناپدید می گردد. دقایقی بعد، رهبانان گرد حاکم را گرفته و آواز آنان بگوش می آید)

مرگ با شتاب بر انسان فرود میآید و اجل لحظهای امان نمیدهد رشتهٔ عمر را در یکدم پاره میکند و او را بدنبال خویش میکشاند چه بخواهد و چه نخواهد، در روز داوری باید جواب بدهد۲۵۰.

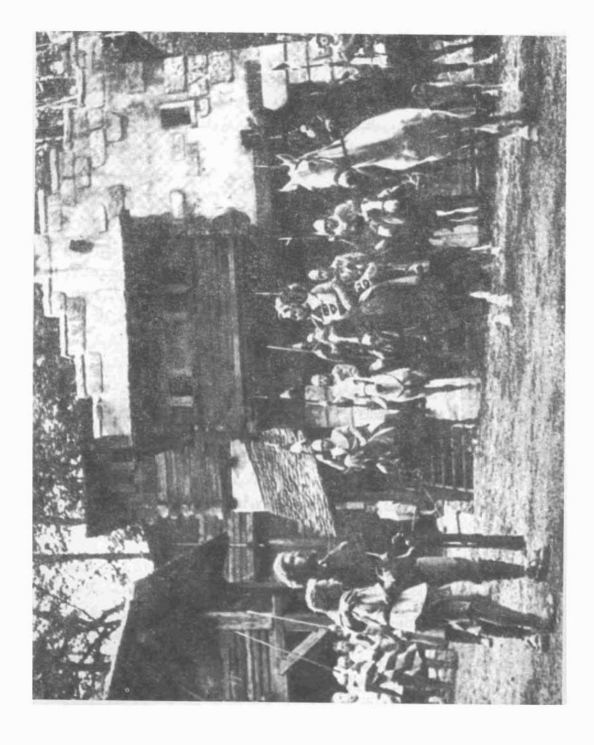
#### \* \* \*

ویلهلم تل، یکهفته پس از اجرای آن در ویمار در شب ۲۷ مارس ۱۸۰۴، بهترین اثر فردریک شیلر شناخته شد و منتقدان به اظهار نظر پیر امون آن پر داختند. در ۴ ژوئیه همانسال، نمایشنامه در بر لین بر وی صحنه آمد و پیش از آنکه سال به پایان رسد، نوشتهٔ آن در ۲۰۰۰ ۷ نسخه، بعنو آن «هدیهٔ سال نو» منتشر شد. شوق و علاقه مردم در خرید آن بحدی بود که چند ماه بعد، از نو چاپ شد و اینبار ۲۰۰۳ نسخه دیگر از آن بدست دوستداران هنر رسید. هنوز قرن نوزدهم به نیمه نرسیده بود که ادب شناسان آلمان، پس از ارزیابی دقیق از روی کلیهٔ آشار نمایشی شیلر، ویلهلم تل را برگزیده ترین اثر او شمر دند و آنرا در شمار درامهای کلاسیک جهان مسنظور داشتند.

شیلر بلافاصله پس از نگارش و پلهلم تل، بفکر آفرینش اثر دیگری افتاد، اما در این هنگام او را به بسرلین دعوت کرده بودند تا در جشنواره آثار هنری خود، شخصاً حضور داشته باشد. در آغاز ماه مه ۱۸۰۴ در معیّت همسر و دو پسرش بسوی برلین عزیمت کرد و در مدتی که در آنجا اقامت داشت، نه تنها شاهد اجرای چند نمایشنامهٔ خود نظیر دوشیزهٔ اور لثان و عروس مسینا شد بلکه شبی را با پرنسلوئی فردیناند شام صرف کرد و روز بعد به حضور پادشاه رسید. پیشنهاد پادشاه این بود که شیلر شهر ویمار را برای همیشه ترک گوید و در برلین رحل اقامت افکند. قبول این فکر هرچند برای وی که در این دوران سخت بیمار ببود، غیرممکن بنظر میرسید با اینحال پذیرفت و چنین قرار شد که شیلر پس از بازگشت، نظر خود را دربارهٔ حقوق سالانهٔ خویش برای پادشاه بفرستد و او چنین کرد. اما پاسخ به این نامه و قبول یارد آن هرگز به شاعر بیمار نرسید و او نیز از آنچه پیش آمده بود خوشنود بود، زیر ا نه تنها آماده نبود که دوست نزدیک و یار اندیشمند خود، گوته را ترک گوید، بلکه دوک ویمار نیز مقدم ویرا بیش از پیش گرامی شمرد و حاضر شد حقوق او را به ۲۰۰۰ ۴ تالر در سال افزاش دهد.

شیلر اینبار نمایشنامه دیمیتریوس ۱<sup>۷۴</sup> را آغاز کرد و موضوع مرگ «ایوان» تـزار قـدرتمند و سفّـاک روسیه و

۱۳۵ \_ برای ترجمهٔ این سطور به فارسی، از متن گیلبرت جردن و با مقایسه با دیگر متون استفاده شده است.



موضوع می دید و هم گوته بود که او را واداشت تا ایس نسمایشنامه را بسه شنهٔ تحریر آورد، در مقابل شیگر نیز گوته را یاری داد تا اگمنت را بیافریند. پیش از نگارش ویلهلم تل، شیگر بسه تسراژدیهای یسونان تسوجه داشت و دلش می خواست آفاری از مکتب «کیلاسیسیسم» خلق کند، اسا شکست نسما شنامهٔ

عروس مسینا. که اثری به سبک سوگنامه های اوری پید و آشیل بود، او را قانع ساخت که آلمان بیش از این تحمل این نوع آشار را نسدارد، همانگونسه کسه شکسپیر، پس از سرودن چند تر اژدی منظوم از غمنامه های یونان و روم، از این مکتب بدر آمد.

اینکه واقعاً دلاور وطن پرستی بنام ویلهلم تسل در نیمهٔ اول قسرن چهارده، در خاک سوئیس وجود داشته باشد، تردید است. روایات افسانه سانندی از نیمهٔ قرن چهاردهم در افواه وجود داشته که روستائی کمانداری باسم ویسلهلم تسل حاکم ولایات شویتز و اوری را کشته و از این طریق بهمردم این نسواحی آزادی بخشیده است، اما هیچ نوع سند مسلمی بر واقعیت وجود او در دست نیست.

تنها در یک مورد اشاره بهزندگی مرد شجاع میهن پرستی بنام و یاههم تل شده و آن سال ۱۳۸۸ میلادی است که مردم کرانهٔ دریاچه لوسرن نمازخانه ای بنام و یاههام تل را می شناخته اند. هر چه هست اینکه درام و یاههام تسل، سرودهٔ شیلر، او را در سراسر جهان بلند آوازه ساخت.

تصویر نمایشنامهٔ ویلهلم تل را در هوای آزاد در شهـر ایـنترلاکن در سوئـیس نشان میدهد. هدیمیتریوس کاذب» فرزند و جانشین او را برای اثر بعدی خود برگزید اما بیماری او که در ایسن ایسام سل خانمانسوز بود و هیچ نوع علاجی نداشت. مانع از پیشرفت کار بود.

در شب سال نو ۱۸۰۵ ، گوته که خود نیز سخت بیمار بود، تیریکی برای دوست خود شیگر فرستاد و در گوشهٔ آن نوشت «آخرین سال نوی شاید منظور گوته این بود که طومار عمر او نیز در شرف برچیده شدن است اسا شیگر این اشاره را ندای مرگ خود پنداشت. در فوریه ۱۸۰۵، کارولین فن ولتسگن، خواهر همسر شاعر که سسار به شیگر دلیسته بود، در نامهای به دوستش نگاشت:

رنگ صورتش تغییر کرده است. بعضی مواقع چهرهاش را به رنگ خساکستری مسی بسینم و تماشای او در این حال، قلب مرا سخت درهم می فشرد.

هاینریش وس<sup>۱۷۲</sup>، فرزند یکی از دانشمندان عصر که با هر دو شاعر بزرگ مراوده داشت و آنان هر دو برای وی احترامی قاتل بودند، در یادداشتهای خویش نوشته است که در این ایّام من بین دو خانه آمد و شد داشتم و گاهی ضرورت ایجاب می کرد که شب، تا دیرگاه، از کنار بستر آنان دور نشوم. گوته سخت بیتاب بود و یکدم آرام نمی گرفت اما شیلر، در حالیکه بیماریش وخیمتر بود، کوچکترین ناشکیبائی از خود نشان نمی داد. مانند شمع محتضری می سوخت و بسوی خاموشی می رفت بدون آنکه نالهای بر لب آورد. یکشب که تاریکی افتی بتدریج کم می شد و سپیده برمی دمید، شیلر ناگهان چشمانش را گشوک. وقتی ما هر دو را بیدار بر بالین خویش دید، از همسر خود خواست تا به خوابگاه خود رود و به استراحت پر دازد. شارلوت با مهربانی این تقاضا را رد کرد. شیلر بر اصرار خود افزود و همینکه سر انجام وی اتاق را ترک گفت، لبخند بسر لبان بیمار ظاهر شد و آنگاه به اغماه فرو رفت. فردای آزوز وقتی چشم گشود، خوشنود بود از اینکه همسرش تمنای او را اجابت کرده و بیدار نمانده است. آنگاه فرزندان خود را بدور خویش جمع کرد. شیلر بیش از همه از «امیلی» دختر کرده و بیدار نمانده است. آنگاه فرزندان خود را بدور خویش جمع کرد. شیلر بیش از همه از «امیلی» دختر کوچکش خوشش می آمد و اغلب خبره به او نظر می دوخت. مانند این بود که در درون خویش، از داشتن چنین فرزند، به خویش می بالد و خود را خوشبخت ترین پدر عالم می شمارد.

... نوعی آرامش روحانی سراسر وجود شاعر را در برگرفته بود و تأثیر آنرا در کردار و گفتار او نشان میداد. مانند این بود که بهمرحلهای از صلح ابدی رسیده است که در آنجا دیگر هیچ اضطراب و پریشانی وجود ندارد. اکنون از مطالعه یا شنیدن مطالبی خوشش می آمد که در گذشته نسبت به آنها کمترین علاقه ای نداشت. کتاب فلسفی «هردر» زیر عنوان فلسفهٔ تماریخ انسانیت از جمله کتبی بود که شیگر جز یک نگاه سطحی بر آن نینداخت اما اینک مشتاق بود فصولی از آنرا برایش بخوانم. بهمن می گفت «نمی دانم چرا این کتاب با لحنی با من سخن می گوید که از شنیدنش لذت می برم.» موسیقی در گذشته، نقش مهمی در زندگی شیگر نداشت

اما اکنون خوشش می آمد که آنر ا بشنود و بویژه در این ایام شیفتهٔ اپسرای رومنو و ژولیت شده بود و با تمام وجود به آن گوش می داد. او یک روز به من گفت «مرگ چیز بدی نیست. اگر بند بود، نصیب همهٔ عالمیان نمی شد» ۱۲۸.

وقتی اندکی حالش روبه بهبود گذاشت و توانست بپا خیزد، اظهار اشتیاق کرد که بدیدن گوته برود. نگران بسود از اینکه حال گوته برای قبول او مساعد نباشد. در آن دیدار که روز بعد صورت گرفت، هاینریشوس که همراه وی بود، در یادداشتهای خود نوشت:

هر دو یکدیگر را سخت به آغوش گرفتند و صورت هم را بوسه زدند. درست مانند افر ادی که همیشه سالم بوده اند و هرگز بیماری نکشیده اند، با شوق و بیقر اری صحبت می کردند و ابداً موضوع بیماری را به پیش نمی کشیدند. شاید هر دو نمی خواستند بپذیرند که روزی حادثه ای دردناک آنانر ا از بکدیگر جدا خواهد کرد ۱۲۹۰

شیلر در این روزها که بهپایان زندگیش چندان نمانده بود، علاقه داشت برای دوستانی که به آنان مهر می ورزید، نامه بنویسد. در یکی از مکاتیبش به ویلهلم فن هو مبولت، فیلسوف بزرگ آلمان که در اینزمان در رم می زیست چنین نگاشت:

برای مردانی مانند تو زمان و مکان مطرح نیست. فعالیت تو، هرچه باشد، نمی تواند تر ا از راهی که در پیش گرفته ای باز دارد و منهم هر قدر کار نویسندگی داشته باشم، حاضر نیستم که از دیدار دوستی مانند تو چشم پوشم. ما هر دو، دو انسان ایدآلیست هستیم اما باید شر مسار باشیم از اینکه هر دو ساخته و پرداختهٔ دنیای مادی هستیم و بجای اینکه ما خالق آن باشیم، این جهان مادی ما را چنین ساخته است "۱.

اندیشهٔ مرگ هرگز بهذهنش راه نداشت. بهخواهر خود لوئیز نامهای نوشت و اظهار امیدواری کرد که در آیندهٔ نزدیک او را ببیند و یکروز که موضوع سفری بهدریای مدیترانه در میان بود، ناگهان رشتهٔ سخن همه را قسطع کرد و گفت.

من همیشه دلم میخواست سفری بهچین بکنم و هنوز این علاقه در دل منست. میدانم راه طولانی است و برای فردی مثل من دشوار است اما حاضرم رنج راه را تحمل کنم و این واقعاً ضایعه ایست که من سرزمین چین را نبینم ۱۳۰.

```
۱۲۸ _ زندگانی نامه میگر _ تألیف جیمزسایم _ صفحات ۲۱۱ تا ۲۱۵ ا
۱۲۹ _ گرته و شیگر _ تألیف یالمار بویسن _ صفحات ۴۱۷ تا ۴۲۰ - ۱۳۰ م ۱۳۰ م ۱۳۰ م ۲۱۵ م ۱۳۰ م ۱۳۰ م ۱۳۰ م ۱۳۰ م ۲۱۵ م ۱۳۰ م ۲۱۵ م ۲۱۵ م
```

روز ۲۹ آوریل. بهنگام غروب آفتاب. گوته با اینکه حال مساعدی نداشت و پزشکان اجازه نـداده بـودند او از بستر خویش برخیزد. بدیدار شیگر رفت. دوست او نیز با اینکه سخت رنجور بود، آماده بود تا به تئاترشهر برود. وقتی گوته را دید، از رفتن انصراف حاصل کرد، اما دوست او مانع شد و اصرار ورزید وی تصمیم خود را اجرا کند. بدبختانه نمیدانست که این دیدار، آخرین دیدار آندوست و دیگر یکدیگر را نخواهند دید. در کنار در از هم جدا شدند و شیلًر یای به تماشاخانه گذاشت. هنگامی که یاز می گشت، تب سهمگننی تس او را به آتش کشیده بود. هاینریشوس او را بهخانه رسانده بود. بامداد وقتی بهدیدارش آمد، شیگر بسجای خسو ابگاه در کتابخانهاش بروی راحتی نشسته بود اما حال مساعدی نداشت. با تبسمی حزن آلود گفت «نگر ان مباش. خوب خواهم شد». اما پیدا بود نیروی مقاومت او از دست رفته است. شب ششیم میه، بیجر آن میرض او را از سای انداخت اما هنوز مختصر رمقی در تن او باقی مانده بود. صبحگاه وقتی چشم گشود، یاکتی بدستش دادند که از سوی اوگوست کو تزیو <sup>۱۳۲</sup>، درامزو بس معاصرش فرستاده شده بود. آنر ا رد کرد و آهسته بههمسرش گفت «او را نشانم نده. به او بگو که شوهرم آنرا ندیده از دنیا رفت. حالا بیا کنارم بنشین و برایم افسانه های کودکانه بگو.» روز هشتم مه، كارولين بهبالينش آمدو از حالش پرسيد. شيلًر پياسخ داد «بيهتر از هميشهام و حس ميكينم سبكروحتر شدهام». همانروز بهنگام غروب آفتاب، وقتي دامنة افق يوشيده از شفق خونين بـود. تـقاضا كـرد يردهٔ خوابگاهش را يس زنند و اجازه دهند او آسمان روشن را ببيند. چندين دقيقه، مبهوت و بيحركت نگاه كرد و سپس تیسمی بر لپ آورد. این همان آسمان و جزئی از طبیعت بود که وی همیشه به آن دلیسته بود. نیمه شبان، آنانکه از دور شاهد او بودند. صدایش را می شنیدند که به خدای خود التماس می کرد احتضار طولانی و دردناک بسراغش نفرستد. روز نهم ماه مه، هنوز بحال اغماء بود و چشم نگشوده بود. بعدازظهر آنروز، همینکه شارلوت، همسر مهربانش، سعی کردموها را از پیشانی او پس زند و بالش زیر سرش را مرتب کند، شیگر چشم گشود. ویرا شناخت و لیخندی بر لب آورد. شارلوت شادمانه بسوی خواهرش دوید تیا بیهاو میژده دهد کیه شوهرش بخود آمده است اما وقتی هر دو باز گشتند، دیگر گوئی رسقی از حیات در تنشن نبود. بکنار تختش زانو زد و دستش را بهلب خود نزدیک کرد. کارولین در کنار طبیب، که درایندم بالای سرش حاضر شده بمود. ایستاده و بر دو پای سرد او بالش گرم میگذاشت. بگفتهٔ کارولین «ناگهان تکانبی سراسر بیدنش را لرزانید و آنگاه سرش به عقب افتاد. آثار درد در سیمایش، محو گردید و حالت کسی را پیدا کرد که در نسهایت راحتی بهخواب رفته است.»

امیل لودویگ ۱۳۳۰ بیوگر افی نویس نامدار آلمانی، در کتاب گوته، تاریخ یک انسان، صفحاتی را اختصاص بهروزی داده است که نزدیکان او، خبر مرگ شیلر را به شاعر بزرگ آلمان دادند. این سطور نشان دهندهٔ رنج و دردی است که گوته از دریافت خبر درگذشت دوست خود متحمل شده است.

لودویگ چنین مینویسد ۱۳۲:

<sup>132 -</sup> Auguste Kotzebue

<sup>133 -</sup> EMIL LUDWIG: Goethe, The History of a Man; pp. 107-110.

وقتی آخرین سال زندگی شیلر فرارسید، گوته مدت چهار سال بسود کسه بسیمار بسود. بگفتهٔ کریستیان، همسرش، در طول این مدت او هرگز بهبود کامل حاصل نکرد و غالباً در مرحله ای از وخامت حال بود که امیدی بهبقای حیاتش نسمی رفت. حمله ها حداقل مساهی یکبار تکرار می شد و بعضی مواقع شدت درد بحدی بود که او را بحال اغماء می برد.

درست در همین هفته های بحرانی بود که شیگر از پای افستاد و دیگر از بستر میرگ برنخاست. وقتی حال او روبهوخامت میگذاشت. این گوته بود که بیاریش می رفت و با حضور خود. امید به حیات را در او باز می گرداند. اینک هردوی آنان غمگین و رنیجور و از پای افیناده پودند. شیگر نزد او اعتراف کرده بود که بکلی تحلیل رفته و نیروی مقاومتش نیابود شده است. در خانه هائی که بیش از چند صد ذرع باهم فاصله نداشت، در هوای سرد و بر فی زمستان، بدین امید مینشستند که یکی از آندو چنان نیروئی داشته باشد که بدیدن دوستش برود. اما ضعف و فرسودگی در هر دو بدرجهای شدید بود که این آرزو صورت عمل بخود نمی گرفت. گاهی ایندو، چون دو زندانی، بوسیله یادداشت با هم سخن می گفتند. با مرور ایام، بهبود نسبی در حال گوته پدید آمد اما شیگر با سرعت بیشتری بسوی مرگ رفت. قریب یکهفته پیش از آنکه آفتاب عمر شیگر غروب کند، گوته بدیدارش رفت. شیگر عازم رفتن به تماشاخانه بود اسا بیدرنگ منصرف گشت ولی گوته اصرار ورزید که او بر نامهٔ خویش را اجرا کند و چون حال خودش جندان مساعد نیود، بوزشخواهی کرد از اینکه نمی تواند همر اه او برود. در کنار در با یکدیگر خداحافظی کر دند بدون اینکه بدانند این آخرین بدرود زندگی آنیهاست. فیر دای آنیروز گو ته برای او صفحاتی از کتاب تحقیقی خود را زیر عنوان فرضیهٔ رنگها<sup>۱۳۵</sup> فر ستاد. در سادداشتر. کوتاه بعوی نوشت وخدا کند زودتر بهبود حاصل کنی ۵. آندو چند روزی همدیگر را ندیدند. کر بستیان سخت نسبت به حال گوته نگر ان بود اما آنکه حالش بعو خامت گر اثید شیگر بود. یابان این تراژدی سرانجام فرارسید. هیچکس جراّت نمی کرد خبر میرگ شیگر را به گسوته برساند. یکروز پس از درگذشت او، گوته بدون اینکه بداندچه بسر سر دوست دلبندش آمده گفت وفکر می کنم حال شیگر بهیجو چه خوب نیاشد». کر سنتان که آنجا در بستر خویش بود گفت هدر این دو روزه بحال اغماه بوده» و بعد خود را بخواب زد تا گوته سوّال بیشتری نکند. می دانست اگر از مرک او آگاهی باید، حال خودش رو به وخامت خواهد رفیت. صبحگاه سعد، اولین پرسشی که کرد این بود «من برای شیلر نگرانم. می دانم دیروز حال مساعدی نداشت». همسرش بگریه زد و نتوانست بهانهٔ دیگری بیاورد. گوته با پریشانی خیاطر گفت وشیلر میرد؟ حرف بزنید. او مرد؟» و همینکه حال اندوهبار و چشمان گریان زنش را دید، او هم بگریه افتاد. دیگریس از آن، همه چیز با خاموشی گذشت. به او نگفتند که تشییع جنازهٔ دوستش با چه سادگی برگزار شد. او هم سوًالی نکر د. چند روز بعد که توانست از بستر برخیزد، بعدوستی نوشت «یا

مرگ او فکر می کردم خود را گم کنم و در حقیقت دوستی را از دست داده ام که فسقدان او، فقدان نیمی از وجود منست. خیال می کنم امروز که با چنین حقیقتی روبرو شده ام، باید روش زندگی خود را تغییر بدهم، ولی اینکار، با سن کتونی من، چگونه امکان پذیر است؟ه سه هفته پس ازمرگ شیلر، گوته بستر ناتوانی را تیرک گفت و تسوانست بیا خیزد. نسخستین تصمیمش این بود که مر ثیمه ای در سوگ دوست از دست رفتهٔ خود بسراید، اما نستوانست، همانگونه که شیلر نتوانست نمایشنامهٔ دیمیتر یوس خود را به آخر رساند. ابیاتی که او بعنوان «باز بسین سخن» به سرود ناقوس، اثر منظوم خویش افزود، شاید کلامی باشد در رشای شیلر. چند بیت از آن سروده چنین است:

سرخ گل بر گونهاش، سرختر از پیش، شکوهمندانه تابندگی داشت. آن سرخ گل جوانی که شاعران جاودانه بر گونه دارند. آن شهامت. دیر یا زود، پیروز خواهد بود، هر چند جهان فرومایه دورانها با او سرناسازگاری پیش گیرد.

#### \* \* \*

شیگر در تاریخ ادبیات آلمان نابخهٔ کم مانندی است. او نخستین اندیشمند بزرگی است که در این سرزمین ظهور کرده و صلای آزادی بشریت را سرداده است. بگفتهٔ دوست محبوب او گوته:

«اندیشهٔ آزادی، از وقتی شیلر در نوشته های خود بکار برد و پیرامون آن بسه تسفکر و تسفسیر نشست، مفهوم دیگری یافت، همانگونه که خود او طی مرور زمان روبه کمال رفت. در عهد جوانی، آزادی در نظر او آزادی جسمانی بود که ذهن او را بخود مشغول داشت و به نوشته های او راه یافت. بعدها، وقتی او طریق کمال پیمود، این آزادی، آزادی روحانی شد و اینجاست که ارزش وجود او مشخص می گردده ۱۳۶۰.

آثار نمایشی او نشان دهنده کمال جوثی اوست نسبت به آثار دورهٔ انقلابی طوقان و طغیان که در عهد او رواج یافته بود و رفته رفته این بلوغ فکری و ذوقی بجائی رسید که او آفرینندهٔ کاملترین نمایشنامههای کلاسیک آلمان شد. تر اژدیهای اولیهٔ او حملاتی است به بیدادگریهای سیاسی و ظلمهای اجتماعی اما آنچه او بسعدها بصورت در آم با تر اژدی نوشت بر محور آزادی روح انسان دور می زند که از ایس رهگذار بشر می تواند بسر سستی های تن و ناسازگاریهای محیط غالب شود.

از عهد شیلر تا امروز، درام نویسان بزرگی در آلمان ظهور کردند، مشاهیری مانند هاینریش فن کلایست ۱۳۲ که در قرن بیست برندهٔ جا اثره ادبی نوبل در قرن نوزده برای خود رقیبی نمی شناخت، یا گرهاردهو پتمان ۱۲۲۸ که در قرن بیست برندهٔ جا اثره ادبی نوبل شد، با اینحال هرگز مقام شیلر بعنوان یک درام نویس بزرگ افول نکرد. منتقدان کوشیده اند پاسخ این پسرسش را بدهند که چه عواملی شیلر را همواره بروی صحنه زنده نگاهداشته است (در پایان قرن نوزده و آغاز قرن بیست، شیلر در مقام مقایسه با شکسپیر و هو پتمان، اول بود و در دههٔ سوم قرن بیست، بین شکسپیر و گوته، بعد از شکسپیر قرار داشت) ۱۳۵

نقادان جواب این سوّال را چنین داده اند که شیلر تنها نمایشنامه نویسی است که در آلمان ظهور کرده و اندیشه را با ذوق صحنه آرائی و فیلسفه را با تکنیک نمایشی بسهم آمییخته است. درست است کسه کسلایست در صحنه آرائی، قویتر از شیلر بود، فرانس گریل پارزر ۲۰۰۰ در کارهای نمایشی خود، بیشتر به روان بازیگران راه می یافت و پرده از دنیای درون آنان برمی داشت، فردر یک هبل ۲۰۰۱ تفکرات فلسفی بیشتری در در امهای خود منظور می داشت و هوپتمان در آفرینش بازیگران تواناتر از او بود، اما در مجموع هیچیک از این عدّه به پایگاه رفیم او نمی رسند.

منتقدان قرن بیست، بویژه سالهای اخیر، شیگر را در آن مقام والا و ارجمندی که پیشینیان دیدند نمی بینند. این جمع که به «تئاترمدرن» و ابسته اند می گویند علیرغم کوششی که درام نویس آلمانی برای الفاء اید آلیسم خود به خواننده یا بیننده کرده، بسبب اینکه نتوانسته به ژرفای روح قهرمانان خود فرو رود و انسانهای راستین و اصیل خلق کند، در کار خود کاملاً موفق نشده است. اینان می گویند هر کسی که پای به صحنه می گذارد، خواه مرد باشد خواه زن، در نقش خود شیئر ظاهر می شود و همان حرفهای او را تکر ار می کند و انگیزه های آنان عموماً «عقلی» است نه «احساسی». این آدمهائی که او می سازد، مثل بقیه بشر از گوشت و خون تشکیل نشده اند بلکه پیکره های سنگی، مانند مجسمه های مرمرین یونان و روم، هستند که در نهایت فصاحت و بلاغت سخن می رانند و مطالبی را بازگو می کنند که متعلق به خودشان نسیست و تسعلق به شیئر دارد. مسعه دا هستند طرفدارانی که با ایمان کامل اعتقاد دارند که آثار شیئر «کهنگی پذیر» نیستند و در هر عصر و زمانه ای، بر دل و جان اثر می گذارند. شیئر آثار جاوید خود را در دوران نسبتاً کوتاهی بسوجود آورد و چراغ عمرش زود به خاموشی گرائید. شاید اگر زنده، بود، با آن شتاب و ثباتی که بسوی کمال می رفت، در اصهای قدر تمندتری به خاموشی گرائید. شاید اگر زنده، بود، با آن شتاب و ثباتی که بسوی کمال می رفت، در اصهای قدر تمندتری خلق می کرد.

پردهٔ نخست نمایشنامهٔ دیمیتریوس مؤید این نظر است اما او بسیار زود مسرد. شاعر آلمانسی بهوضع و مقام خود آشنا بود و ضمناً مرگ زودرس خود را هم تا حدی پیش بینی مسی کسرد. در آغاز سی و چهار سالگی، در یکی از نامههای خودش، به فن کورنر چنین می نویسد:

<sup>137 -</sup> Bernd Heinrich Wilhelm von Kleist (1777-1811) German poet and dramatist.

<sup>138 -</sup> Gerhard Johann Hauptmann (1862-1946) German dramatist.

۱۳۹ ـ مصاحب خواننده برای شناخت ادبیات جهان ـ صفحه ۲۷۲

<sup>140 -</sup> Franz Grillparzer (1791-1872) Austrian Writer and Dramatist.

<sup>141 -</sup> Christian Frederich Hebbel (1813-1863) Austrian Poet and Dramatist.

حالا که تازه خود را بهتر شناخته ام و تو انسته ام نیروهای باطنی خود را بطرز شایسته ای بکار بگیرم، سلامت تن من مورد تهدید یک بیماری فرساینده ای قرار گرفته و بنیان وجود مرا ویران می کند. با اینحال سعی می کنم آنچه را که از دستم بر می آید انجام دهم و وقتی در پایان، این بنا فرود آمد و همه چیز را نابود ساخت، لااقل تو انسته باشم آثاری را که قابل عرضه باشد، فراهم کرده باشم ۱۳۲۰...

## کتابهائی که برای تهیهٔ این پژوهشنامه مورد بهرموری قرار گرفتهاند\*

- WERNER P. FRIEDERICH: An-outline History of German Literature; Barns and Noble No. 65;
   second edition: New York; 1965.
- 2. BRUNO BOESCH: German Literature A Critical Survey; Methuen and Co; London; 1971 edition.
- 3. VINCENT F. HOPPER: World Literature; Vol 2; Barron's Educational Series; 1952 edition.
- 4. JAMES SIME: Schiller, J. B. Lippincot; Philadelphia; 1918 edition.
- HJALMAR H. BOYESEN: Goethe and Schiller-Their Lives and Works; Charles Scribner; New York; third edition; 1885.
- FRIEDRICH SCHILLER: Wilhelm Tell; A verse translation. with an introduction by GILBERT B.
   JORDAN; The Bobbs Merrill Co.; New York; 1964 edition.
- FRIEDRICH SCHILLER: Wilhelm Tell; translation by Sidney E. Kaplan; Barron's Educational Series; New York; 1954.
- 8. ROD W. HORTON: Backgrounds of European Literature; Appleton Century Crofts; New York; 1954.
- CALVIN S. BROWN: The Reader's Companion to World Literature; A Mentor Book; New York; 1973
- EMIL LUDWIG: Goethe, The History of a Man; G. P. Putnam's Sons; 2 volumes; translated by Ethel Colburn Mayne; London; 1928.
- 11. HELEN REX KELLER: The Reader's Digest of Books; The Macmillan Co; New York; 1961.
- FRANK N. MAGILL: Masterpieces of World Literature; 1st & 2nd Series; Harper & Row; New York; 1955.
- 13. DAGOBERT D. RUNES: Treasury of World Literature; Philosophical Library; New York; 1956.
- 14. Encyclopaedia Britannica; 1974 edition.
- 15. Encyclopaedia Americana; 1962 edition.

۱۶. ویلهلم تل ــ اثر شیکر ــ ترجمهٔ سیمحمدعلی جمالزاده ــ انتشارات بنگاه ترجمه و نشر کتاب. سال ۱۳۳۴

# كليه كتابها تعلق دارند بهكتابخانة شخصى مؤلف

منظومه عاشقانه

# يـوگني اونگين

**Eugene Ongin** 

سروده شده در سال: ۱۸۳۳ میلادی

ار **الکساندر پوشک**ین

Alexander Pushkin

(YYA-1ATY)

زوسی



الکساندر پوشکین، بزرگترین شاعر روسیه، از جمله معدود سخن آفسرینان روس بود که پیش از مرگ، ارزش سخن او برای ادبشناسان روشن شده بود. نامور انی چون نیکلای گوگول و منتقدانی چون ویساریون بلینسکی به او لقب شاعر بزرگ ملی داده بودند و داستانسر ایانی چون تورگینیف، داستایوسکی و تولستوی او را پدیدآورندهٔ زیسان فساخر ادب روس مسیدانستند. حتی نوسندگان بعد از انقلاب، مشاهیری چون ماکزیم گورکی او را سرآغاز همهٔ

آغازها می شمر دند و یک زبان می گفتند او شاعر حقیقت بود. پوشکین جنانکه

همهٔ منتقدان عقیده مندند. بخشی جدا نشدنسی از جهسان روحسی و صعنوی و فرهنگی ملت روس بشمار می آمد و هنر، در تمام زمینه ها، بعد از او زیـر تـ آثیر وی قرار گرفت. تا وقتی تزارها زنده بودند چنین بود و بعد از انقلاب هم، زبان روس، از تأثیر کلام او در امان نماند. سبب این پیروزی بزرگ در چیست؟ شاید کـوتاهترین و مـنجّزترین دلیلی کـه

سبب این پیروری بروت در چیست: ساید خونهرین و مسجر ترین دلیلی که می توان آورد اینست که در سروده ها و نوشته های او همه جا اصالت اندیشه و نجابت فکر موج می زند. روشنی احساس بر تاریک دلیها مسلط است و برهان بر تعمیب فرمانر واست. انسان دوستی و نیکخواهی بر زور و ظلم و بردگی حاکم است و خود کامگیها در پیشگاه داوری او محکوم گشته است. از آنجا که آفار او آئینهٔ انسانیت و روح بزرگ آدمی است، از اینرو نه تنها مردم روسیه به آنها عشق می ورزند و احترام می گذارند بلکه دیگر مردم جهان هم بر او پاس

(تصویر از کتاب **زندگانینامه پوشکین** تألیف هانری ترویا)

می نهند و حرمتش می دارند.

تابنده ای در آسمان ادب این سرزمین. که سریع فروزندگی آغاز کرد و شتابان به خاموشی گر اثید. ولی با همان تجلّی کوتاه، افقی گسترده و درخشنده بیرایر چشم هنر آفیرینان و ادب بیروران گشود و بسنیانی در شاعری و داستانسرائی نهاد که تا دیرباز سخنسرایان و قصّه پردازان، دنبالهرو او بودند. نیقّادان و صاحب نیظران، او را بزرگترین شاعر روسیه و شالوده گذار ادب نوین این دیار می دانند و در بزرگداشت مقام او به ایس نکته اشاره

عصر طلائم، شعر در روسیه و شکوفائي هنر درامنويسي در ايـن مـرزوبوم، مصادف است بـا ظهـور ستارة

میکنند که نوابغی چون ایوان تورگینیف، ایوان گونجارف و لثوتولستوی رهروان مکتب او بودهاند". این نامور اقلیم ادب، الکساندر پوشکین است که زندگانی و شهرت و محبوبیت و مرگ ناگهانی او در هالهای از رؤیا و خال بوشنده شده و رنگ قصّه و افسانه بخود گرفته است.

تا پیش از یو شکین، ادب روسیه جلوه ملی و جهانی نداشت. شاعرانی چون نیکلای میخایلویج کارامزین و ایوان ایوانوبج دیمیتریف<sup>6</sup> ظهور کرده بودند که با سرودن منظومههای عاشقانه و ترانههای روستائی، میراثی از ادب این سرزمین در قرن هجده، برای آیندگان باقی گذاشته بودند، اما این قصیده ها و چکامه ها و منظومه ها رنگ اشعار مکتب کلاسیسیسم فرانسه را داشتند و از اصالت بومی، عاری بودند. روسه هنو ز از خود ادبی

اصیل و ارزشمند ارائه نداده بود و خلاّقانی بزرگ و تو انا پای بعر صه وجود نگذاشته بودند تــا مــردم بــر خــود ببالند. نهضتی را که کارامزین در عهد کهاترین، امیر اتبوریس روسیه، آغاز کسرده بسود، ادامیه داشت امیا

۱ \_ عنوان عصر طلائي شعر The Golden Age of Poetry در کتاب تاریخ ادبیات روسید، تالیف پرنس دی ــ اس ــ میرسکی . Prince D.S Mirsky آمده است (ر. ک. بهچاپ Vintage Russian Library سال ۱۹۵۸، فصل چهارم، صفحه ۷۲ ۲ \_ دائرةالمعارف بریتانیکا. صریحاً بهاین نکته اشاره میکند که او بزرگترین شاعر مردم روس است (ماکروپیدیا – جلد ۱۵ \_ ص ۴۰۰۸

در دیگر کتابهائی که در اختیار مؤلف است. همین موضوع بصورتهای مختلف ذکر شده است. ٣ \_ همان کتاب، صفحه ٣٠٨

4 - Nikolay Mikhaylovich Karamzin (1766-1826)

5 - Ivan Ivanovich Dmitriev (1760-1837)

سخنسر ایان قادر نبودند از نفوذ ادب فرانسه بگریزند. این نهضت که ابتداء بسوی کسلاسیسیسم گرایش داشت، با گذشت زمان متوجه ر مانتیسیسم شد، اما بازهم رونوشتی از ادب فرانسه بود. شکسپیر و بایرون از اذهان ادبدوستان روسی بدور نبود اما نجباء و اشراف، از حیطهٔ نفوذ ادب فرانسه بیرون نمی آمدند و دلیلش هم جز این نبود که زبان فرانسه، زبان دوم دربار بود.

در نیمهٔ دوم قرن هجده، پیش از آنکه الکساندر پوشکین دیده بر عالم هستی گشاید، چند اختر تابان در آسمان ادب روسیه تابندگی داشتند و هم اینان بودند که ورق تاریخ ادب این مرزوبوم را برگرداندند و عصر طلائی شعر را بنیان نهادند، اما این الکساندر پوشکین بود که شعر و درام روسی را بهاوج افتخار برد و آوازهٔ ادب روسیه را بهاراسر عالم کشاند. واسیلی آندروبویچ ژو کووسکی هٔ نخستین پیشگام این گروه در عصر طلائی بود. وی فرزند نامشروع یک نجیبزادهٔ روسی و یک دختر کولی ترک بود که اورا به اسارت به روسیه آورده بودند. واسیلی در سالهائی شروع بسرودن شعر کرد که خاک روسیه زیر چکمهٔ سربازان نباپلئون می لرزید و زمانی مشهور ترین چکامهٔ دردانگیز خودرا زیر عنوان رامشگری در اردو گاه رزم آور آن روسی سرود که شهر مسکو در میان آتشی سهمگین می سوخت و خاکستر می شد. مقام او در شاعری بجائی رسید که به دربار نبیکلای اول، امپراتور روسیه راه یافت و معلم و سرپرست الکساندر دوم، ولیعهد روسیه شد. اگر پوشکین نبیکلای اول، امپراتور روسیه ژو کووسکی، عالیقدر ترین شاعر این دوران و سرشناس ترین سیمای دورهٔ طلائی شعر روسیه بود، اما الکساندر پوشکین، با فروغ هنر و استعداد خود، اورا تحت الشعاع خویش قرار داد و براه فزونی گرفت، هرچند باید گفت که ژو کووسکی از این عقب ماندگی احساس خشم و حسد نکرد و در تمام سالهائی که پوشکین، بسبب پیوستن به صفوف مخالفان حکومت، مغضوب امپراتور بود، از دادن همه نوع یاری سالهائی که پوشکین، بسبب پیوستن به صفوف مخالفان حکومت، مغضوب امپراتور بود، از دادن همه نوع یاری ساله او دریخ نورزید.

شاعر دیگری که در این دوران ظهور کرد و پوشکین با دیسدهٔ ستایش و احترام بسراو مسی نگریست، پساول الکساندرویج کاتنین آبود که حدود هفتسال از وی بزرگتر بود. کاتنین در صناعات لفظ بس همتا ببود و تسلاش مداوم او در این بود که شعری قصیح و بلیغ بسراید و دراین راه استاد زمان خود شد امسا شعسرش عاری از شور و هیجان شاعرانه بود و بهمین سبب آفتاب شهرتش زود غروب کرد بطوریکه شاعر در چهسل سالگی، عزلت اختیار کرد و دیگر در سراسر عمر شصت و یکسالهاش، بگرد شعر نگشت.

سومین شاعر بزرگ این عصر پیش از پوشکین، پرنس پتر آندریویچ ویازمسکی أنام داشت که در شمار دوستان پوشکین درآمد و تا پایان عمر کوتاه پوشکین از وی جدا نگشت. نامههای این دو شاعر بهم، گنجینهای از ذوق و ادب آنعصر را تشکیل می دهد و مجموعهٔ آنها کتابی است انباشته از طنز، انتقاد، شوخطبعی و نثر ممتاز نیمهٔ اول قرن نوزده روسیه.

<sup>6 -</sup> Vasily Andréyevich Zhukóvsky (1783-1852)

واسیلی ژوکووسکی همان شاعر روسی است که حماسه رستم و سهراپ را از متن آلمانی بهروسی برگردانده است

<sup>7 -</sup> The Bard in the Camp of the Russian Warriors (1812)

<sup>8 -</sup> Pável Alexándrovich Katénin (1792-1853)

<sup>9 -</sup> Prince Peter Andrévevich Vyázemsky (1792-1878)

ویازمسکی نزدیک بههشتاد سال زندگی کرد و او شاهد مرگ دوست شاعرش پوشکین بود که در یک مبارزه تن به تن ساختگی، جان خویش را از کف داد. منتقدان ادب، شعیر وی را سر آغاز تسحوّل شاعری در روسیه میدانند، هرچند آوازه سروده های او جز از حدود خاک روسیه تجاوز نکرد و به فراسوی مرزها ره نگشود.

در سال ۱۷۹۹، روز ۲۶ ماه مه، الکساندر سرگیویج پوشکین دیده بجهان هستی گشود و زادگاه او شهیر مسکو. به د.

حدود یکصد سال قبل از آن تاریخ، وقتی پتر کبیر امپراتور نامآور روسیه به قسطنطنیه پای نهاد، درمیان اسیرانی که در آن دیار بهبردگی می فروختند، جوانک برازنده و خوش سیمائی بود که رنگ تره داشت و می گفتند او شاهزاده گمنامی است از خاک حبشه. پتر از او خوشش آمد و اورا خریداری کسرد و بسا خسود بهروسیه برد. او نامش آبرام هانیبال بود و وی تحت مراقبت پتر، نه تنها مهندسی کار آزموده شد، بلکه بسمقام ژنرالی نیز رسید و عنوان پسرخواندهٔ امپراتور به خود گرفت. سپهسالار آبرام هانیبال، یا در حقیقت زنگی بیچهٔ پتر ۱۰ مسر اختیار کرد و نوهٔ دختری او، قربب یکقرن بعد، فرزند ذکوری بدنیا آورد که نامش الکساندر سرگیویج پوشکین بود.

نبیرهٔ یک بردهٔ حبشی بودن نه تنها برای پوشکین احساس خفّتی دربر نداشت بلکه مایهٔ مباهات نیز بـود و همین تفاخر و پاسداری حرمت بود که و بـرا واداشت تـا داستان تـاریخی زنگی پــتر کسبیر را بسال ۱۸۳۷، در سی و هشتسالگی، برشته تحریر آورد ۲۰.

الکساندر در یک محیط اشرافی روسیه، که تربیت و فرهنگ فرانسوی بر آن حکمفرما بود. بزرگ شد. پدرش بهطبقهٔ «بویار» ٔ ٔ تعلق داشت که در دوران فرمانروائی پتر. از مردم توانگر و قدرتمند بشمار می آمـدند و چــون کمتر بهفرمان پتر گردن می نهادند. امیراتور بدوران زورمندی و یکهتازی آنان پایان بخشید.

الکساندر جوان با خواهر و برادر خود، چنانکه مرسوم زمان بود، پیش از آنکه زبان روسی را قسر اگیرد، بسا فرانسه آشنا شد و بهفراگیری ادبیات فرانسه پرداخت. پدر ظاهر أ با فرزندان خود سیانهای نسداشت و ایسن مادربزرگ بود که الکساندر را کنار خودمی نشاند و برای او قصههای دلکش و داستانهای دلپذیر می گفت. للهٔ

<sup>10 -</sup> Abram Gannibal (Hannibal)

<sup>11 -</sup> Peter the Great's Nigger

۱۲ \_ الکساندر پوشکین، از بدو طغولیت، بعدو امتیاز خانواده میبالید و فخر میفروخت. نخست اینکه او از طبقة اشراف است و دیگر اینکه اصالت خانوادهٔ پدری او به ششصد سال می رسد و نام پوشکین با افتخارات شش قرن توام است، از همین رو، با خاندان سلطنتی روسانف که تازه بر اربکهٔ فرمانروائی روسیه تکیه کرده بودند، با دیدهٔ احترام نمی نگریست (ر. ک. پسوشکین در ادبسیات، تسالیف تساتیانا ولف TATIANA WOLFF: Pushkin on Literature

۱۳ به بوبارها Boyars مالکان قدرتمند و توانگری بودند که در نواحی گسترده شرق اسلاو، بین قرن دهم تا هفدهم میزیستند و نفوذ فراوان داشتند. مرکز فرمانرواثی آنان شهر کیف بود و اینان به چنان قدرتی رسیده بودند که قانون وضع می کردند و حکومت را بنا بعیل خود تغییر می دادند. تجارت سر اسر روسیه خاوری نیز تحت قدرت آنان بود. نفوذ آنان در مسکو و سن سطرزبورگ و دخالت آنها در امسور کشور، سر انجام بتر کبیر را واداشت تا بدوران بکه تازی آنان بابان بخشد.

او، رادیونوونا<sup>۱۱</sup>، که برای الکساندر از مادر مهربانتر بود و بیاس همین محبّت، پوشکین اورا در سیمای لله تاتیانا در داستان منظوم یوگنی اونگین جاویدان ساخت، برای الکساندر محبوب خود افسانههای اساطیری روسیه را بازمیگفت. وقتی تابستان میآمد، وی در ملک پهناور مادربزرگ، که با مسکو چندان فاصلهای نداشت، بهبوستانها و کشتزارها میرفت و با برزگران بهسخن مینشست و اینکار در آنزمان معمول نبود. سیروسیاحت در آغوش طبیعت، به او فرصت می داد تا باخود تنها کند و بهجهان اطراف بیندیشد. وقتی در جمع دوستان پدر مینشست، با افرادی برخورد می کرد که در محیط ادب روسیه، جاه و مقامی داشتند. عمویش واسیلی پوشکین شعر می سرود اما شاعر ناموری نبود. ژوکووسکی، کارامزین و دمیتریف از ناموران عصر بودند و اینان در خانهٔ پدری الکساندر به بحث می نشستند. موضوع سخن تأسیس جمعیتی بود که با کلاسیسیسم فرانسه بجنگد و بهدوران بردگی روسیه پایان بخشد ۱۰ الکساندر به این گفتگوها گوش مسی داد و آنجا که به مطلب مجهول و پیچیده ای برمی خورد، به کتابخانهٔ بزرگ پدر مراجعه می کرد و مشغول مطالعه می شد. همهٔ این عوامل و امکانات به نوجوان روشنگر فرصتی می داد تا خود را برای آینده بسازد.

در سال ۱۸۱۱، در آن هنگام که الکساندر ۱۲ ساله بود. اورا بهمدرسهای سپردند که تازه گشایش یافته بود و نام آموزشگاه امیراتوری برخود داشت ۱۰ الکساندر پوشکین سخت به این محیط دلبسته شد، بطوریکه آنـرا خـانهٔ

۱۴ \_ آرینا \_ رادیونوونا Arina Rodionovna یک برده آزادشده بود و پوشکین به او دلبستگی داشت. در شرح حال پوشکین نوشته شده است که یکروز دایهٔ پوشکین وقتی او یکساله بود، طفل را در کالسگه می نهد و برای هواخوری به پارکشهر می برد. تیزار پسل اول در همانسوقع برای تفرج به پارک آمده بود و وقتی برابر دایه می رسد، دربارهٔ هویت طفل می برسد. دایه برخلاف رسم زسان، کلاهی را که برسر داشته بر نمی دارد و تزار را سخت عصبانی می کند، بگونه ای که همراهان تزار، کلاه زنانه را از سر دایه بازمی کنند و بسمتی می اندازند. ظاهراً این آخرین بار نیست که این اتفاق رخ می دهد. یکبار دیگر هم در زندگی پوشکین، چنین ماجراثی پیش می آبد که تیزار، «کپی» را از سر جوان برمی دارد و بسمتی برتاپ می کند. (پوشکین در ادبیات، صفحه ۴ ــ فصل اول)

۱۵ ـــ این انجمن ادبی را که نام آرز اماس Arzamas برخود داشت. دوستان عمّ او بنیاد نهاده بودند و اعضاء آن نقشی مؤثر در سازندگی ادب روسیه بازی کردند.

۱۹۰ این مدرسه در سازندگی شخصیت الکساندر پوشکین مؤثر بود. نوشته اند که تا نه سالگی، الکساندر طفلی بیحال و تنیل و کندهن و زودر نج بود و بهمین سبب افراد خانه، کاری به او نداشتند و همصحیتهای او، غیر از دایه اش، اولگا خواهرش بود که دو سال برزگتر از او بود و برا به مدرسهٔ مذهبی برادرش او Lev که شش سال کوچکتر بود. پدر که از خلق و مشرب الکساندر، رضایت خاطری نداشت. مصمم شد و برا به مدرسهٔ مذهبی پسوعیون بفرستد، اما در اینزمان حادیه ای پیش آمد که راه را برای تأمین آیندهٔ پوشکین گشود و آن بینکه امپر اتور، الکساندر اول، تصبه گرفت در یکی از جناحهای کاخ امپر اتوری Tsarkoe Selo آموزشگاهی جهت تعلیم و تربیت افر اد خانو اده سلطنتی بسازد و در عین حال اجازه دهد سی دانش آموز، از خانو ادههای اشراف روسیه، باین آموزشگاه یای نهند. این مدرسه، که بهترین استادان زمان، افتخار تدریس در آن را پذیرفته بودند، در روز ۱۹ اکتبر سال ۱۹۸۱ افتتاح شد. الکساندر پوشکین، در جمعی از داوطلبان، برای دادن استحان، داخس آموزشگاه شد. عم او و اسیلی در معیت یکی از ادبای زمان، الکساندر ایوانوویج تورگینیف، پوشکین جوان را باری کرده بودند تا به پایتخت بیاید و در امتحانات و رودی شرکت کند. در موقع دادن امتحان، پوشکین اندکی سراسیمه بود و چنانکه ایوان ایوانوویج پوشچین، فرزند یکی از زنرالها و همکلاسی الکساندر پوشکین، در بادداشتهای خود نگاشته است دالکساندر در آنساعات، در نظرش پسری جلوه کرد که یکی از زنرالها و همکلاسی الکساندر پوشکین، در بان قرانسوی دادند. در همین آموزشگاه، غیر از زبان روسی و فرانسوی، چهاردهمین نفر شده بود و بنابر این چنین امتخاری را داشت که در آن آموزشگاه تحصیل کند. استادان و همشاگردیهای او عموماً از تسلط لاتین و آلمانی و انگلیسی را نیز آموخت و با نقاشی و منطق نیز آشنائی نزدیک پیدا کرد (برای آگاهی بیشتر رجوع کنید به پسوشکین در ادبیات به بخش ۱ که کودکی، طفولیت و نوجوانی به صفحه ۶ و ۷)

زندگانی پوشکین در این دوران، بین سه فعالیت تقسیم شده بود. نسخست کامل کردن حماسهٔ روسلان و لودمیلا که وقتی در بهار سال ۱۸۲۰ به چاپ رسید، ژوکووسکی، سخنور با نامونشان عصر، تصویری از خود برای او فرستاد و زیر آن نوشت به یک شاگرد پیروزمند، از سوی یک استاد شکست دیده ۲۰ دوم تالاش در انجمن آرزاماس برای ایجاد بدعتی در نظمونثر روسی و دیگر فعالیت در جمع وطنب سرستان روس، اسا پوشکین به بک راه دیگری نیزگام برداشت که مآلا موجب تبعید و آوارگسی و در بسدری او شد، و آن ایسنکه دوستانش اورا بسوی جمعیتی کشاندند که پنهانی بود و عنوان اتحادیهٔ رفاه ۲۳ بر خود داشت و این جمعیت که رنگ سیاسی و انقلابی داشت، از سوی حکومت روس، غیر قانونی شناخته شده بود. سروده های انسقلابی

<sup>17 -</sup> To My Friend, the Poet

<sup>18 -</sup> Vestnik Evropy "The Messenger of Europe."

<sup>19 -</sup> Constantine Nikolayevich Batyushkov (1787-1855)

۲۰ ـ بیرامون این منظومه، رجوع شود بهصفحات بعدی همین مقاله.

۲۱ میگفت آور است که موج این نهضت، نخست از درون همین آموزشگاه سلطنتی آغاز شد و ظاهرا این استادان روشنفکر بودند که شاگردان را با افکار آزادی خواهی آشنا می کردند. یکی از افرادی که زودتر از همه به صفوف مخالفان نزار پسیوست، ایسوان ایسوانوویج پسوشچین [۲۹ افکار آزادی خواهی آشنا می کردند. یکی از افرادی که زودتر از همه به صفوف مخالفان نزار پسیوست، ایسوان ایسوانوویج پسوشچین ایماری [۲۹۵ - ۱۳۹۵ ایماری آزادی بود آزادی که بعد آزادی بیوگرافی نویسان بعمل آمد. نشان داد که عامل اصلی اشاعة این تبفکرات انقلابی، استادی بود آزام و سربزیره که فرانسوی بود و نام روسی برخود داشت و این شخص، بیرادر تسنی زان پسل مسارا (۱۳۹۵ - ۱۳۹۵ ۱۳۹۵ استادی بود که سر انجام بدست دختری بنام شارلوت کوردی، بضرب خنجر در حمام خانه خویش بغتل سیاستمدار و انقلابی معروف فرانسوی بود که سر انجام بدست دختری بنام شارلوت کوردی، بضرب خنجر در حمام خانه خویش بغتل رسید (ر. ک. قیصرها به نثرها و شمایشنامههای الکسانسدر پسوشکین تسایف آوراهام بسارمولیسکی ۱۹۶۳ ص ۱۹۶۷ ص ۱۹۶۷ ص ۱۹۶۷ ص ۱۹۶۷ ص ۱۹۶۷ ص ۱۹۶۷ ص ۱۹۶۸ س ۱۹۶۸ س ۱۹۶۸ س ۱۹۶۸ س ۱۹۶۸ س ۱۳ میرانسته این این میرانسته این این میرانسته این میرانس

To the victorious pupil from the جمله ژوکووسکی، که افتخار بزرگی برای پوشکین بحساب آمد. بهزبان انگلیسی چنین است. defeated Master و این موضوع در همهٔ کتابهاشی که پیرامون زندگی پوشکین نگاشته شده. آمده است.

ولنوست<sup>۱۲</sup> که بسال ۱۸۱۷ نوشته شد و در و نیا<sup>۲۵</sup> که دو سال بعد برشتهٔ نظم آمد، پنهانی دست بدست می گشت و انقلابی را بنیان می نهاد که در دسامبر سال ۱۸۲۵ برپا شد و با شکست فاحش انقلابیون منتهی گشت. الکساندر پوشکین، بخاطر همین تمایلات انقلابی، از سن پطر زبورگ رانده شد و بحال تبعید به جنوب رفت ۱۰۰ رنج سفر و محیط تبعید بنام اکاتر یو نسلاو ۲۰ اورا به بستر بیماری انداخت بطور یکه و خامت حال او، ژنرال را یوسکی ۲۰ سردار بزرگ روس و فاتح نبرد ۱۸۱۲ را نگران کرد و همین سردار که یکی از چند فرزندش در آموزشگاه امپراتوری با الکساندر طرح دوستی ریختهٔ بود، بیاری او بسر خاست و بسا استفاده از اختیارات خویش، و برا به قفقاز برد. این سفر، و دیدار با افراد خانوادهٔ ژنرال، یکی از تابانترین و دلنواز تسرین دوران کوتاه عمر زودگذر پوشکین محسوب می شود.

تاتیانا ولف، مؤلف کتاب پوشکین در ادبیات، با بهرهوری از یادداشتهای شخصی پوشکین، دربارهٔ ایس ایام چنین می نویسد:

حدود یکماه پس از ورود پوشکین به تبعیدگاه، راه سفر دیگری را درپیش گرفت که در خلاقیت و شکوفائی طبع شعر آفرین او بسیار مؤثر واقع شد. آنچه رخ داد، بسیار سریع و بدون انتظار بود. وی در بدو ورود به ژنرال اینزوف مراجعه کرد اما حالش مساعد نبود. به تب شدیدی مبتلا شد و به بستر بیماری افتاد، بطوریکه غذای او جز آب لیمو نبود. ایسن مساجرا بسه گسوش ژنرال را یوسکی رسید. برای او مرخصی استعلاجی نوشت و اورا به چشمه های معدنی قفقاز

- ۳۴ ــ ولنوست Volnost یکی از چند شعر سیاسی پوشکین است که در زمان حیات، یارانش از آن نسخه برداری کرده بودند و بهم می دادند و اکثر جوانان آنرا ازبر داشتند. از جمله افرادی که این شعر را بخاطر داشتند. سربازان قشون نزار بـودند. ایـــن شـعــر پس از مـــرگ شـاعر، در مجموعهٔ آثارش بمچاپ رسید. ولتوست در ترجمهٔ انگلیسی، عنوان چکامهٔ آزادی Ode to Freedom دارد.
- ۲۵ منظومهٔ دروتها Derevnya که در انگلیسی عنوان در روستا In the Country را دارد. در سال ۱۸۹۹ سروده شده است. پوشکین بهنگام سرودن این سرودهای انقلابی، سخت تحت تأثیر کتاب الکساندر نبکلایوویج رادبسچف زیبر عنوان سفیری از پسطرز بورگ پسهمسکو ALEXANDER NIKOLAYEVICH RADISCHEV: A Voyage from Petersburg to-Moscow بسوده است. رادبسچف در سال ۱۸۰۲ درگذشته بود. اما تفکرات انقلابی او هنوز در مغز و روح جوانان باقی بود.
- ۳۶ ـ در فاصلهٔ سه سالی که پوشکین از مدرسه بهاجتماع آمد (او در ژوش ۱۸۷۷ فارغ التعصیل شد و در ماه مه ۱۸۲۰ از سنیطرزبورگ بسوی تبعیدگاه خود رفت) از سرشناس ترین چهرمهای شهر سنیطرزبورگ بود، زیرا علاوه بر مقام شاعری، نوجوان «آتشین خوی»سبه چسردهٔ جذابی بود که عشق می ورزید و قمار می کرد و شراب می نوشید و پیاپی دوشل می کرد و این مبارزات تن به تن اگثر بخاطر زن بود (شعرها مشرها و تمایشنامههای الکساندر پوشکین \_ مقدمه ص ۱۶) از نظر جسمانی قدرتمند نبود و پسول فراوانی هم نسداشت، ولی رفستارش بگونهای بود که گوش می خواهد «شهید عشق شهوانی زن» باشد.
- ۷۷ ـ شهر Yekaterionslav آمروز نام Dnepropetrovsky برخود دارد. تزار قرار بود پوشکین را به سیبریه تبعید کند. اما هواخواهان وی مانع شدند. تایانا ولف در کتاب پوشکین در ادبهات می نویسد «یکروز نزار مدیر آموزشگاه امپراتوری را به حضور خویش قراخواند و بنا لحن خشمگین گفت: پوشکین باید به سیبری تبعید شود. شعرهای رسوائی بر انگیز او مثل سیلایی سراسر روسیه را دربر گرفته است و دیگر کسی نیست که از آسیب شعر او در امان باشد. اسناد بهوحشت افتاد و با وساطت جمعی از نزدیکان امپراتور، ویسرا تسرغیب کردند کسه از بازداشتگاه مخوف سیبری بگذرد و اورا بمحل دیگری تبعید کند. نزار ضمناً موافقت کرد که او شغل خودرا از دست ندهد. و مقدار کافی پول همراه خویش ببرد. پوشکین، با نامه ای خطاب به زنرال اینزف General Inzov فریش حرکت کرد.

برد تا بهبود حاصل کند. پوشکین دیگر به تبعیدگاه بازنگشت بلکه همراه ژنرال به کریمه رفت. ژنرال نیکلای را یوسکی، قهرمان جنگ ۱۸۱۲ بود و از آن نوع سردارانی ببود که ناپلئون درباره شان میگفت «اینان از همان قسماشهائی هستند کسه مسارشالهای روسی از آن ساخته شده اند.» خانوادهٔ بزرگی داشت. چهار دختر و دو پسر که پوشکین با یکی از آنان در آموزشگاه آشنا شده بود. در روزهائی که الکساندر همراه آنان بود از دو چیز بهره گرفت: از شعر بایرون و مناظر دلنواز قفقاز. دختران ژنرال هم الهام بخش او بودند.

پوشکین نخستین منظومهٔ طولانی خودرا که از شیوهٔ بایرون الهام گرفته بود، در همین ایسام سرود و عنوان آنرا زندانی قفقاز " نهاد. علیرغم اینکه در سروده های بایرون، برخلاف آنچه خود مدّعی است، سیمای او و تفکرات او از پس چهرهٔ قهرمانانش، مانند کنراد" یا لارا" یا گیائور " پیداست (و در این میان می توان چایلدهارولد" را مستثنی کرد)، پسوشکین هم بسا سرودن زندانی قفقاز همان شیوه را درپیش گرفته و آنجا که «اول شخص» آغاز سخن می کند کسی جز خود او نیست، در حالیکه پسوشکین ادعا دارد از هیچ نسظر شباهتی بسا قسهرمان عاشق پیشهٔ این منظومه ندارد.

موضوع داستان زندانی قفقاز پیرامون عشق بیفرجام یک دختر چرکسی به یک زندانی روسی است. وقتی در راه رهائی او جان خویش را بمخاطره می اندازد و اورا از بند می رهاند، جوان، بدون اینکه مهر و جانبازی اورا پاسخی دهد، قصد فرار می کند و دختر ناامیدانه خودرا بدرون امواج خروشان می افکند. جوان مرگ دختر را می بیند اما درصدد رهائی او برنمی آید. این آغاز و انجام یک منظومهٔ عاشقانهٔ غمانگیز است که پوشکین در ایس دوران سروده است. آنچه در این چکامه بیش از دیگر قسمتها خاطره انگیز است، تا بلوی بلورین چشم نوازی است که سر آینده از قبل پوشیده از برف قفقاز و عظمت شاهانهٔ البرز کشیده است و در آن میان طرحهائی نیز از چرکسی ها و دفاع مردانهٔ آنان مقابل یسورش قسزاقهای روس خلق کسرده است".

<sup>29 -</sup> The Prisoner of Caucasus

<sup>30 -</sup> Conrad, the hero of Byron's poem The Corsair.

<sup>31 -</sup> Lara, the herion of Byron's poem.

<sup>32 -</sup> Giaour, the hero of Byron's poem.

۳۳ منظومه چایلدهار ولد Childe Harold سرودهٔ لردبابرون، از آثار گرانقدر ادبیات انگلیسی است. این چکامهٔ ادبیانه که به شبوهٔ اسپنسر (سبک ادموند اسپنسر Edmund Spenser \_ تولد ۱۵۵۲ در گذشت ۱۵۹۹ مشاعر بزرگ انگلیسی که همانند و بسرژبل در زبان لاتبین، صاحب مکتب معتازی است) سروده شده، موضوع سفر شاعر به پر تفال، اسپانیا، کسرانههای مسدیتر آنه و بسونان است. چسایلدهار ولد در حقیقت نام مستماری است که شاعر برای خویش انتخاب کرده و تفکرات خسودرا در سیمای یک قسهرمان خیالی بسیان داشته است. چایلدهار ولد انسانی است که از جهان سیر است و از خود می گریزد. این نیر وی خویشتن گریزی است که اورا از سرزمینی به سرزمینی میکشاند و در هیچ نقطهٔ عالم، آرامش و آسایشی نمی باید. بایرون وقتی ۲۱ ساله بود این منظومه را آغاز کرد و هنگامی که آنرا بیابان بسرد میک سال داشت. برلیوز، آهنگساز فرانسوی، براین سرودهٔ بایرون، اورتوری تنظیم کرده است.

۳۴ ــ برگردان از متن انگلیسی کتاب پوشکین در ادبیات ــ صفحات ۲۴ و ۲۵

طی سالهای ۱۸۲۰ تا ۱۸۲۴، بوشکین مقیم دو شهر بود، کشینیف<sup>۳۵</sup> و اودسا، که در هر دو مکان، زیر نظر بود. روایتی هست که یکبار از کیشینیف گریخت و بهجمعی از کولیان آواره پیوست و با آنان بهاستیهای بسارابیای جنوبی <sup>۳۶</sup> رفت، اما او را مافتند و بازش گرداندند<sup>۳۷</sup>. شاعر از این سرگشتگی خسته و خشمگین ببود. با اینکه بهاو آزادی نسبی داده بودند و در همهٔ مجالس و محافل شهر جایش بود با اینحال یکدم آرام نداشت. دلش هوای مسکو و سنیطرزبورگ را کرده بود، ایراها، کنسرتها، ضیافتهای پرزرق و برق، عشقبازیها و خلاصه پاینهادن بدرون کاخها و قصوری که لبریز از شور و همهمهٔ زندگی بیود. آرزوهای سرکشی بسود کسه یکدم رهایش نمی کرد. شعر می سرود و از نوشتن باز نمی ماند اما بهیچوجه خوشنود نمبود و آثمار ایس نمارضائی در نامههاش منعکس است که وی بدوستان خویش نگاشته است و این نامهها امروز از آشار ارزشمند سنثور نسمهٔ اول قرن نوزده بشمار می آیند. در کیشینیف، مرکز مولداویا، شاعر جوان عاشق شد و معشوق او زنی بـود بـنام آمالیا \_ ریزنیچ ۲۰ معلوم نیست آمالیا او را بدامان قمار و میگساری کشاند و یا اینکه خود از ملال زندگی بسوی گمراهی و بیخبری رفت. این عشق، پاک و بیآلایش و بیدردسر نبود. در راه کامجوئی او، تـوطثه از بس توطئه وجود داشت. با اینحال شاعر جوان. از دنیای شاعری خویشتن را کنار نمی کشید. منظومه های عاشقانهٔ بسیاری بخاطر آمالیا سرود اما این شور و هیجان دیریای نبود. او را بـهاودسا تـبعید کـردند و در ایـن بنبور بزرگ، پوشکین مجال می بافت تا در فضای گستر ده تری به جولان و پر واز آید. دیسری نگذشت که بیا زن دیگری روبر و شد و این زن، باز هم شراری سهمگین بر جان شاعر افکند. دلدار اودسائسی او کنتس الیزابت ورونتسف. همسر فرماندار کل و یکی از زنان زیبا و متشخّص و سرشناس آندیار بود '``. یوشکین در این عشق

35- Kishiniev

36- Southern Bessarabia

۳۷ \_ رجوع شود به کتب شعرها، نشرها، نمایشنامههای پوشکین \_ صفحه ۱۸. حاصل این سفر، آفرینش دو منظومه بود زیر عنوان برادران دزد The Robber Brothers و گولیهه The Gypsies پرادران دز دسرگذشت دو برادر را حکایت می کند که به زندان افتاده انــد و آرزوی فــرار دارند. این دو هر چند دست و پای آنها در غلوز نجیر است. با اینحال راه به خارج می بابند و خود را به رود دنیپر می افکنند و با تحمل رنج و مشقت بسیار، به جهان آزاد ره می بایند.

منظومهٔ کولیها. داستان مردی است که از تعدن میگریزد و بعدتیای بی قیدوبند کولیها پای می نهد. اسا در ایسن جمع هم بستوعی دیگر بسدام اسارت می افتد. مرد عاشق یک دختر کولی می شود و بخاطر عشق او دست به خون حریف می آلاید و سر انجام بهروزی می افستد که نساچار خود دختر را نیز به کشتن می دهد.

از این دو منظومه، برافران فزد ناتمام مانده و چنانکه منتقدان عقیده دارند. پوشکین بهنگام سرودن این دو منظومه، تـحت تـأثیر مکتب ژان ژاک روسو بوده است.

۳۸ عشق پوشکین به آمالیا ریزنیچ Amelia Riznith بر رغم نامرادیهائی که دربر داشت. یک عشق دیریا بود و ظاهر آشاعر هیچگاه این شور و هیجان را از یاد نیرد. آمالیا در جوانی درگذشت و شاعر در رثاه او اشعار بسیاری سروده است. قطعهٔ مرقیه elegy (دارای شانزده بسیت) که بسال ۱۸۲۵ سروده شده و چندین قطعه کوتاه که مخاطب آن مشخص نیست اما از فحوای کلام می توان فهمید که خطاب بمعشوقهٔ ناکام او آمالیا است طی سالهای ۱۸۲۹ بر شته نظم درآمدهاند و یکی از این سروده ها. درست در آستانهٔ ازدواج پوشکین به نظم درآمده است (برای آگاهی بیشتر رجوع شود به تاریخ ادبیات روسیم، صفحات ۹۵،۸۲)

۳۹ ــ بگفتهٔ آورام بارمولینسکی در کتاب شعرها، نشرها و نمایشنامههای پوشکین، فرماندار کل جدید روسیه در اودسا، کنت ورونتسف، میانهای با شاعر نداشت و او را جزیک عضو معمولی اداره نمیپنداشت. از همان هفتههای نخست، میزاورا انباشته از کارهای جزئی و بسیاهمیت اداری کرد. بعد هم بگونهای با او رفتار کرد که گوئی قصد دارد در پایان سال، مختصر اضافه حقوقی بمنظور تشویق به عضو کـوچک خـود و عاشقی، رقیب سرسخت دیگری نیز داشت و او الکساندر را یوسکی، فرزند زنرال را یوسکی بود. به ناطر این زن، پوشکین در چند دوئل شرکت جست و دستش به خون رقیبانی آلوده گشت اما از او دست بر نداشت. در تابستان سال ۱۸۲۴، فرمانی رسید که او را از خدمت دولت اخراج کرده اند و برای ادامه دوران تبعید، باید به ملک دورافتادهٔ مادرش برود و دیگر از آنجا خارج نشود. معلوم نیست این حکم بخاطر عشق ورزی او با همسر فرماندار کل بود و یا بسبب نامه ای بود که او به یکی از دوستانش نگاشته بود و این مکتوب بدست عمال حکومت و قت افتاده بود. در این نامه پوشکین اشاره به این واقعیت کرده بود که با گذشت ایام، روز به روز و گام به گام، به دنیای خدانایرستی و بیدینی نزدیک و نزدیکتر می شود.

دو سال اقامت در تبعیدگاه جدید، دوران غمآلودی در زندگی شاعر به حساب آمد اما این دو سال، فصل پرباری را در تاریخ زندگی او تشکیل دادند. او به مطالعهٔ تاریخ روسیه پرداخت و با رنج و محرومیت برزگران مملوک بیشتر آشنا شد. از افسانه های عامیانه و اساطیری بیشتر خوشش آمد و دامنهٔ مسطالعاتش را وسیعتر کسرد. منظومه های داماد و حوری دریائی آنکه در این سالها سروده شده اند، تأثیر قصص فولکلوریک را در تفکرات او آشکار میسازد. در همین ماهها، داستان منظوم یو گنی او نگین را نیز، که از چندی قبل آغاز کرده بود، رها نمی کرد و ادامه می داد. در عین حال از عشق و عاشقی نیز کنار نمی جست. در روستای همسایسه، بدیدار مادام اوسیپووا آن بیوهٔ ثروتمند و دو دختر جوان او می رفت و در همینجا بود که با مادام کرن آن یکی از معشوقگان مشهورش برخورد کرد و بخاطر عشق او، نغمه های عاشقانهٔ بسیاری سرود که امروز بخشی از اشعار مکتب رمانتیسیسم ادب روسیه را در آغاز قرن نوزده تشکیل می دهند.

تبعید در ملک خانوادگی، از جهنی بسود پوشکین تمام شد زیرا در دسامبر سال ۱۸۲۵، مخالفان تزار و کسانسی که پنهانی نهضت ضد دولتی را اداره می کردند. سر بشورش برداشتند و جنگ داخلی را آغاز نهادند اما زود از پای درافتادند. نیکلای اول، تزار روسیه، از ارتباط پوشکین با شورشیان آگاهی داشت، اما از آنجا که به هنر پوشکین عشق می ورزید و از سوئی، از نفوذ او میان مردم آگاه بود، در پی دلجوئی وی بر آمد و در پائیز ۱۸۲۶

بدهد. پوشکین از این عمل او سخت بر آشفت و باو پیغام داد که درست است سالانه مبلغ ۷۰۰ روبل از خزانهٔ دولت دریافت می دارد تا چرخ زندگی خود را بگرداند اما او شاعر است و نویسنده، و عضو معمولی نیست که در اداره حضور پیابد و کیارهای حقیر اداری بکند. بیرای فرماندار کل، این سرپیچی بوعی توهین بود (و ظاهراً وی از رابطهٔ همسرش با شاعر آگاهی داشت) از اینرو تلاش آغاز کرد تا بگونه ای او را مجازات کند. الکساندر پوشکین در سطحی نبود که حتی فرماندار کل بتواند گزندی باو برساند، ناگزیر دائرهٔ تحقیق و کنترل را پیرامون او تنگتر کرد و در همین دوران بود که ضمن بازرسی پنهانی نامهای او، سندی بدستش افتاد که توانست بعوجب آن، تزار را راضی کند تیا فرمان تبعید پوشکین را از بندر اودسا بدهد. (رجوع شود به صفحات ۱۹ و ۲۰ آن کتاب)

<sup>40-</sup> The Bridegroom

<sup>41-</sup> The Water Nymph

<sup>42-</sup> Mme. Osipova

۴۳ \_ پوشکین قطعه شعری دارد عاشقانه که با این بیت آغاز میشود من لحظة باشکوهی را بیاد می آورم. و این شعر را شاعر خطاب بعمادام کرن Mme. Kern سروده است (تاریخ ادبیات روسیه \_ ص ۹۵)

فرمان داد پوشکین به مسکو پای نهد و در زادگاه خویش رحل اقامت افکند. نوشته اند که تزار، شاعر رنجیده را در سن پطرزبورگ به حضور پذیرفت و به شکوه های او گوش فرا داد. پوشکین از سانسور طبقهٔ حاکمه سخت نالید و از رنج و ستم برزگر آن مملوک داستانها گفت. تزار همهٔ سخنهای او را شنید و نه تمنها قبول داد که از آنیس آزادی طبقهٔ روشنفکر را محفوظ خواهد داشت، بلکه قوانینی به تصویب رساند که کشاورزان آزاد شوند و حاکم بر سرنوشت خویش گردند.

آورام یا رمولینسکی، مؤلف کتاب شعرها، نثرها و نمایشنامه های پوشکین، دربارهٔ این دیدار چنین می نویسد:

«آقایان، اجازه دهید پوشکین جدید را بهشما معرفی کنم. لطفاً بکوشید پوشکین گذشته را از یاد ببرید.» این جمله را تزار بر زبان راند و زمانی گفت که شاعر را بهجمعی از درباریان، بعد از گفتگوهای دوجانبه، معرفی می کرد. اما آن نیروئی که قلب پوشکین را اسیر کرد و در رفتار او تأثیر گذاشت، نحوهٔ تفکر و کردار خود وی را تغییری نداد. پوشکین، پس از ایس دیدار، در پایتخت ماند و اینک که آوازهٔ شهرت او به اوج خویش رسیده بود، می توانست قهرمان آسا در جمع بانوان اشرافی که پیاپی برای او میهمانی تر تیب می دادند، سیر کند. کوته زمانی نگذشت که پوشکین بار دیگر، زندگی بی مسئولیت یک عیاش مجرد را در پیش گرفت. پلیس مسکو در اینزمان نام او را در شمار قمار بازان بدنام آورده بود و او، همچون شمع دوسرسوز، می سوخت با سرعت روبه فنا می رفت. پوشکین تاوان سنگین بسی اعتدالی و زیاده روی خود را بی می برداخت و چه بسیار روزان و شبانی که وجود خود او را در شرار ندامت می سوزاند. اثر می برداخت و حرمان را می توان در آثار خود وی دید. منظومهٔ ار مغان تصادفیی آگیه این بیناسبت بیست و نهمین سالگردش سرود، بیانگر طبیعت ناآرام و بیمارگونه ایست که حاکم بسر زدگی او بود.

او مقیم سن پطرزبورگ بود و در اتاق ژولیدهٔ مسافرخانه ای می زیست، ولی پیاپی به مسکو سفر می کرد تا دوستانش را ببیند. آرام و قرار نداشت و این بیقر اری مولود فکر نگر انش بود. وقتی در حرکت بود نمی توانست کار کند. زمان پر بار فکرش هنگامی بود که خارج از شهر می رفت و بهترین فصلی که برای این سفرها برمی گزید پائیز بود. زندگی شاعر درست منطبق بود با خواستهای طبیعی او. در منظومه شاعر ۲۵ میسال ۱۸۲۷ سروده شده، رامشگر، تا آنزمان که آپولون او را احضار نکرده، زندگی حقیر یک دنسیاپرست مسرف را دارد، اما همینکه ندای آسمانی او را فرا میخواند، روانش همچون شاهین از خواب برخاسته ای بیرواز می آید و ایس عقاب وحشی دور پرواز بجستجوی آشیانهٔ غرور آمیزی برمی خیزد که فقط طبیعت قادر است

<sup>44-</sup> Casual Gift

<sup>45-</sup> The Poet (1827)

## \* \* \*

وعد و وعیدهای بیبنیان تزار سرانجام نتوانست شاعر آزاداندیش و آزرده خاطر را بفریبد، بویژه آنکه آگاهی یافته بود که از میان رهبران شورش ماه دسامبر، پنج تن از نزدیکترین یاران او را که شاعر و نویسنده ببودند. اعدام کرده اند<sup>۷۷</sup> و بقیه را بهسیبری گسیل داشته اند. پوشکین آزادی تبعید شدگان را تمنّا کرد و ترار از وی پرسید «اگر خود او، بجای وی، بر مسند فرمانروائی روسیه نشسته بود، نسبت بهمعاندان چه می کرد و پوشکین، بدون لحظهای درنگ، پاسخ داد که به شورشیان می پیوست<sup>۸۸</sup>.»

با اینجال تزار نسبت به او مدارا کرد. شاید در این میان، واسیلی آندرویچ ژوکوسکی نیز که شاعر دربار و آموزگار ولیمهد و یار تزار بود، از حمایت پوشکین دریغ نمی ورزید. پوشکین در این سالها، که به پایان عمر کوتاهش چیزی نمانده بود، در اضطراب و پریشانی داشمی بسر می برد. نمی خواست آزاداندیشان ستمکشیده تصور کنند که او با ظالمان و بیدادگران بیعت کرده است. می خواست مسکو را ترک گوید اما اجازه نداشت. هرجا پای می نهاد، چشمان کنجکاو مأموران او را تعقیب می کرد ب و او از این زندگی بستوه آمده بسود. با اینحال از سرودن شعر خودداری نمی کرد و فریاد دوران را از ایس راهگذر بگوش مردم روسیه می رسانسد. منظومههای پولتاوا ۱۰۰۰، استانز ۱۰۰۰ و کنت نولین ۱۵ عموماً رنگ حماسه دارند و شور میهن خواهی از لابلای سطور آنها می تر اود، محصول این دوران هستند.

در بهار ۱۸۲۹، وقتی شاعرسی امین سال عمر خویش را آغاز می نهاد، به دختری بر خورد کرد که با وجود قلت سنّ، طوفانی در روح او بر انگیخت. این دختر که بعدها سر نوشت ساز او شد و حتی عشق خیانت آلود او بود که ویرا بدامان گور کشاند، نامش ناتالیا نیکولایونا گونچارف <sup>۵۲</sup> بود و روزی که سخن آفرین عاشق پیشهٔ روسی بر ابرش قرار گرفت، او شانزده سال بیشتر نداشت. ناتالیا از زیبائی فتنه انگیزی بر خودار بود اما از جمال درون بهرهای نداشت. نگاه و لبخند و رفتار او بگونه ای بود که پوشکین به زانو در آمد و از وی تمنای ازدواج کرد اما این تمنا رد شد و با وجود مقام ممتاز شاعر، ناتالیا که از مردم عامی بود حاضر نگشت بسهمسری او در آید. همین بهانه و عوامل دردانگیز دیگر که گرداگرد او را گرفته بود، ناگهان پوشکین را از جادهٔ اعتدال بدر برد. فرمان تزار را زیر پاگذاشت و علیرغم اینکه کنت به کنندورف <sup>۵۲</sup>، رئیس پلیس مسکو و عمال او همه جما مراقب وی بودند، پایتخت را ترک گفت و به ماوراه قفقاز رفت، آنجا که نبرد خونینی بین قوای روس و عثمانی در جریان بود.

۴۷ ــ در میان اعدامشدگان، دوست و همشاگردی او، ایوان ایوانویج پوشجین نیز وجود داشت و پوشکین از مرگ او بسیار متأثر شد. منظومهٔ سیاسی <mark>در ژرفای معدنهای سیبری</mark> را شاعر در سال ۱۸۲۷ در سوگ دوست دوران نوجوانی خود سرود. ۴۸ ــ ر.ک. به یو**شکین در ادبیات، صفحه ۱**۷۹

<sup>49-</sup> Poltava (1829)

<sup>50-</sup> Stanza (1826)

<sup>51-</sup> Count Nulin (1827)

<sup>52-</sup> Natalia Nikolayevna Goncharov

<sup>53-</sup> Count Benckendorf

تاتبانا ولف، مؤلف کتاب **پوشکین در ادبیات**، دربارهٔ بـرخورد شاعر بـــا دختر زیـــبای شانـــزده ساله چنین مینویسد:

در دسامبر سال ۱۸۲۸. پوشکین سفری بهمسکو کرد و در یک ضیافت بزرگ شرکت جست و در همین میهمانی بود که با همسر آیندهٔ خود ناتالیا نیکولایونا گونچارف که در آنـزمان شانـزده ساله ولی بسیار زیبا و برازنده بود روبرو گردید. درست یکسال پس از آن تاریخ او را بهمسری گرفت و لاجرم خود را بهدردسر و مخاطره انداخت.

پوشکین برای اینکه خانوادهٔ گونچارف را راضی کند تا ناتالی را بعقد خود درآورد، بحث و گفتگوهای رنجآوری را آغاز کرد. اینان سه دختر داشتند و مشتاق نبودند دختر کوچکتر را بشوهری دهند و از طرفی میخواستند دختر خود را به بهترین شرائطی به خانهٔ شوهر بفرستند. وضع مالی پوشکین بی ثبات و از جانبی بسبب قمارهای کلانی که می کرد نامطمئن بود. حتی اگر او بزرگترین شاعر روسیه بود، در نظر افراد خانواده گونچارف او مردی بود نجیبزاده که عنوان نداشت و نسب خانوادگیش به حبشی ها می رسید و درآمدش بی ثبات بودو ظاهر چندان خوش آیندی هم نداشت، در اینصورت چرا دختر خود را بسهمسری چنین خواستگاری در آورند.

در ادامهٔ گفتگوها با مادام گونچارف، و بهانه تر اشی مادام که دخترش خردسال است و هنوز زمان شوهر اختیار کردن او نرسیده است، ناگهان پوشکین مسکو را ترک گفت و بسوی قفقاز رفت تا در جبههٔ جنگ روس و عثمانی حضور یابد. حرکت او از مسکو بلافاصله بوسیله پلیس خفیه بهآگاهی تزار رسید اما تزار جلوش را نگرفت و اجازه داد به جبهه برود. در صفوف مقدم جبهه موفق شد برادرش را ببیند که تحت فرماندهی دوست او نیکلای را بوسکی می جنگید. یکروز پس از ورود او بهاردوگاه، چشمش به صحنه ای افتاد که بکلی وضع و موقع خود را از یاد ببرد. کردها به صفوف قزاق ها حمله ور شده بودند و پوشکین که در لباس کشوری بود و کلاه سیلندری بر سر داشت، ناگهان متوجه شد که بر اسبی بادپای نشسته و شمشیر بدست در حال حمله به دشمن است. کردها بتصور آنکه وی یک کشیش لوتری است از ریختن خونش ابا کردند و وی از اینطریق توانست جان سالم از مهلکه بدر برد.

ارز روم در تاریخ ۲۷ زوش بدست روسها افتاد و پوشکین چندی را با افراد سپاه روس در آنجا گذراند ۵۰ اما این اقامتها و دربدری ها، نه مشکل او را با خانوادهٔ گونچارف حل می کرد و نه روحش را آرامشی می بخشود تا بتواند به کار هنر آفرینی بپردازد. ناچار بسوی خانه بازگشت. در سال ۱۸۳۶، وی چند خاطره از ایس سفر منتشر کرد کسه جالبترین و

۵۴ ــ شاعر بزرگ روس ماجرای این سفر را در منظومهای زیر عنوان سفری پیمارز روم A Journey to Erzurum سرود و ره آوردی تازه برای مردم روس آورد.



در بهار ۱۸۲۹، وقتی شاعر سی اسین سال عمر خسویش را آغاز نسهاده بسود، به دختری برخورد کرد که با وجود قلّت سن، طوفانی در روح او بسر انگیخت. این دختر که بعدها سر نوشت ساز او شد و حتی عشق خیانت آلود او بود که ویرا به دامان گور کشاند، نامش ناتالیا نسیکولایونا گسونچارف بسود و روزی کسه سخن آفرین عاشق پیشهٔ روسی بر ابرش قسر از گرفت، او شانزده سال بیشتر نداشت. ناتالیا از زیبائی فتنه انگیزی بر خوردار بود اما از جمال باطن بسهره ای

نداشت. نگاه و لبخند و رفتار او بگونهای بود که پوشکین بهزانو درآمد و از وی تمنای ازدواج کرد اما این تمنا رد شد و با وجود مقام ممناز شاعر، ناتالیا که از مردم عامی بود حاضر نگشت بهمسری او درآید. یک سال بعد پوشکین ایس پیشنهاد را با خانوادهٔ گونچارف در میان نهاد و ایس بسار پسذیر فته شد. شاعر میدانست که همسر آیندهاش جز یک تن زیبا هیچ ندارد، با اینحال قادر نبود از

او چشم پوشد. پس از آنکه موافقت آنان را گرفت و وسائسل ازدواج آماده گشت. پوشکین در دفتر یادداشت روزانهٔ خود نوشت «یکصدو سیزدهمین عشقم!»

(تصویر از کتاب **زندگانینامهٔ پوشکین** تألیف هنری ترویا)

خاطره انگیز ترین قسمت آن این بود که وقتی شاعر از مرز ارمنستان بصوب جنوب در حسرکت بود، به ارابه ای برمیخورد که به آرامی پیش می آمد. پوشکین از اسب خویش پیاده می گردد و در درون ارابه، جسد گریبایدوف را می بیند که در رأس هیأتی به تهران رفته بود و در آنجا به قستل رسیده بود ۵۰.

وقتی بهار سال ۱۸۳۰ فرا رسید و سی و یکمین سال عمرش آغاز گشت، پیامی به تیزار فیرستاد که اجازه دهد خاک روس را برای همیشه ترک گوید و بسوی اروپا رود، اما این تقاضا رد شد. دیوارهای نیامرئی زندان، از هرسو بر روح او فشار می آورد و شاعر هیچگونه رضایت خاطر نداشت. میردم او را از خیود رانیده بیودند. یارانش او را به خیانت و «ترک آئین» متهم می کردند و منتقدان بر آثار او می تاختند. پوشکین برای براثت خود شعری سرود، شعری که به یک نامه بیشتر شباهت داشت و عنوان آنرا بهدوستانم مهم نیاد. در ایس پیام، شاعر کوشید محیط زندان گونه خود را برای یاران مجسم کند و غم و درد تنهائی خیود را بسر زبان آورد، اسا روشنفکران او را از خود رانده بودند. منظومهٔ دیگری سرود زیر عنوان شبههای مصری که هرگز پایان نگرفت و چندی پس از مرگ او انتشار یافت.

در این ایام پوشکین بار دیگر به ناتالیای زیبا برخورد کرد و باز بعدامان افراد خانواده آویسخت که اجازه دهید آندو زندگی مشترک را آغاز کنند و اینبار، برخلاف انتظار شاعر، این تقاضا پذیرفته شد. دری تازه بسوی افقهای روشن و امیدبخش گشوده گشت و فروغی از شادی بر دل او تابیدن گرفت. تزار که از زندگی آشفتهٔ او آگاهی داشت. برای آنکه درآمدی برای او تعیین کند، اجازه داد تر اژی بسوریس گودونف ۲۵۰ را که پسوشکین

۵۵ \_ صفحه ۱۸۸ از کتاب

۵۶ ـ شعر بهدوستانم(To My Friends (1828) متضمن غمی است توانفرسا که نمایشگر روح تنهای شاعر است و بگونه ابست که خواننده درمی یابد این روح سخنهای بسیار دارد که بر زبان راند اما نمی تواند.

۵۷ ـ شبههای مصری(Egyptian Nights (1837) نیز که سرودی است ناتمام. نشاندهندهٔ اندوه شاعر است و معلوم نیست چرا پوشکین آنرا به پایان نبرد. زیرا اندیشه و قدرت کلام نشان میدهد که سراینده بهاوج توانائی شاعری خود رسیده است.

مد برای نخستین بارد در ۱۸۳۱ بروی صعنه آمد. بنظر می رسد که پرشکین، با الهام از نسایشنامه است. این اثر در سال ۱۸۳۹ برهای صعنه آمد. بنظر می رسد که پرشکین، با الهام از نسایشنامه های تباریخی و بسلیام شکییر. ایسن درام را برای نخستین بارد در ۱۸۳۱ بروی صعنه آمد. بنظر می رسد که پرشکین، با الهام از نسایشنامه های تباریخی و بسلیام شکییر. ایسن درام را نوشته باشد. حوادث مربوط است بعدوران آشفته ای که پس از مرگ تزار تؤدور، فرزند ایسوان مسخوف، در سال ۱۹۵۹ آغاز مسی شود نمایشنامه از آنجا شروع می شود که عده ای از نجیاه در مسکو گرد آمده اند تا بر مشکل بزرگی که پسیش راه آنسهاست بسیند بشند. تؤدور در گذشته و جانشینی از خود باقی نگذاشته، بر ادر جوانترش دیمیتری، هفتسال پیش از آن تاریخ، بقتل رسیده بود. اکنون تمها کسی کسه می تواند بر اربکه سلطنت روسیه تکیه زند. بوریس گودونف است که مردم اعتقاد دارند قتل دیمیتری بوسیله او و ایبادی او انجام گرفته. نجیاه و مردم را گردن می نهد. صحنه بعد سال ۱۹۰۳ را نشان می دهد. در صومه چودوف، راهب جوانی است بنام گرگوری او تربیف نیست، پیشنهاد مردم را گردن می نهد. صحنه بعد سال ۱۹۰۳ را نشان می دهد. در صومه چودوف، راهب جوانی است بنام گرگوری او تربیفی برد خود را در دیمیتری معرفی کند. از آنجا بعمرز لیتوانی می رود و همه جا خود را برادر مقتول نشودور معرفی می کند. تب داستان او بگوش پسادشاه الهستان می رسد و در دیداری با بادشاه، حمایت او را برای اشکر کشی جلب می کند. در همین دوران، دلیاخته دختر او نیز می شود و دینام نمی خواهد عشق یاک خود را آلوده کند. حقیقت را با محبوب در میان می گذارد. مارینا، دختر زیبا نخست او را توقیع می کند. در ده نیا می خواهد عشق یاک خود را آلوده کند. حقیقت را با محبوب در میان می گذارد. مارینا، دختر زیبا نخست او را توقیع می کند. در ده بین می خود را آلوده کند. حقیقت را با محبوب در میان می گذارد. مارینا، دختر زیبا نخسید

بصورت شعر آزاد و نثر بین سالهای ۱۸۲۴ تا ۱۸۲۵ نگاشته بود. بهچاپ رسانند و انتشار دهند. تاتیانا ولف در مورد موافقت خانوادهٔ گونچارف با ازدواج الکساندر پوشکین، چنین مینویسد:

در تاریخ ۶ ماه مه ۱۸۳۰، پوشکین یکبار دیگر پیشنهاد ازدواج خود را با خانواده گونچارف در میان نهاد و پذیر فته شد. پدرش بلافاصله پر نس و یازمسکی، شاعر و دوست قدیمی را برای صرف شامپانی به خانه دعوت کرد و آماده شد که از ملک بولدینو، تعداد ۲۰۰ برزگر مسلوک به فرزندش ببخشد. پوشکین برای نخستین بار در زمرهٔ ملآکان درآمده بود<sup>۵۱</sup>. در همانحال، رأی امپر اتوری بر این قرار گرفت که بمناسبت هدیهٔ ازدواج، اجازه دهد که نسایشنامهٔ بسوریس گودونف، به مسئولیت خود پوشکین، چاپ و منتشر شود. در شامگاه ازدواج، ترانهای سرود بهزبان فرانسه که مضمونش چنین است:

در آستانهٔ ازدواجم، یعنی در وضعی هستم که آماده ام همه چیز خود را بخاطر آن قربانی کنم: استقلال، بی بندوباری، هو سجوئی، مشرب تجمل پر ستی، آوارگی، انزواجوئی و تلون مزاج.

در عمرم هرگز بهخوشبختی فکر نکرده ام زیر ا می توانم بدون آن زیست کنم. اکنون به آن سخت محتاجم، هم برای خودم و هم برای همسرم. بمن بگوئید، من کجا می توانم آنر ا بیابم . ؟

می دهد اما چون درمی یابد که نیّت او پلید نبوده است و از طرفی مردم آماده اند از او حمایت کنند. این قول را می دهد که اگر گرگوری بسر دشعن غالب شد و بر کرسی افتخار نشست. بهمسری او درآید. در نبردهای نخستین. دیمیتری گافپ با شکست روبرو می شود اما بساز هم سیاهی فراهم می کند و چون رفته و فته معتقد شده است که او خود دیمیتری است. بر مقاومت خوبش می افز اید تسا ایسنکه نساگهان بسوریس گودونف بر بستر مرگ می افتد و پس از وصبیتی کوتاه به فرزندش تئودور. چشم بر جهان می بندد. فرزند توان مقاومت در بر ابر قیام مردم را ندازد و سر انجام او و خواهرش زنیا Xenia در زندان به قتل می رسند. منتقدان معتقدند که سخنان بوریس گودونف به فرزندش پر نس هال داده (درام هانسری چهسار م سرودهٔ وبسلیام شکسییر) علاوه بسر آن در بسیاری دیگر از صحنه ها تشابهی دیده می شود.

پوشکین کوشیده است اصالت واقعهٔ تاریخی را حفظ کند و چیزی بعنوان «توطشه به اصل واقعه نیفزوده است (بسر خلاف شکسپیر که در نمایشنامه هانری چهارم، در عین حفظ اصالت، شاهکاری پسر آنتر بک خلق کسرده است. موسور گسکی، آهنگساز روسی، در سال ۱۸۷۴، ایراثی از روی این اثر ساخت و بر صحنه آورد.

۵۹ آورام یارمولیسنکی در کتاب خود می نویسد «پدر ناگزیر بود این ملک را که نام Boldino بر خود داشت و در ناحیهٔ نیزنی نووگورود Nizhny Novgorod و اصلاح کرده بودند. تازه و قتی پوشکین مالک این زمین شد. طبق قراری که قبلاً گذاشته بود، قسمت اعظم آزرا بعمادرزن داد زیرا مادام گونچارف در صورتی با این ازدواج موافقت کرده بود که او و تیقه ای بعمسر آینده خود ببخشد. عروس هنری جز رقصیدن نداشت. کسی فرانسه میدانست و ضمناً می توانست بر و دری دوزی کند. پوشکین با این حقایق آشنائی داشت و میدانست که زنش جز یک تن زیبا هیچ ندارد، با اینحال قادر نبود از او چشم پوشد. پس از آنکه سر انجام موافقت آناز اگرفت. در دفتر یادداشت خود نگاشت یک شدوسیزدهمین عشقه با (صفحه ۳۳ کتاب)

۶۰ \_ صفحهٔ ۱۸۹ از کتاب برشکین در ادبیات

تزار کار دیگری نیز کرد. فرمان داد که شاعر مقبم سن بطر زبورگ شود و کار دیوانی خود را در سامتخت از سر گیرد اما بجای آنکه اوقات خویش را صرف رسیدگی بهامور اداری کند. تــاریخ جــامعی پــیرامون زنــدگانی و فتوحات ینرکبیربنگارد و یوشکین این مأموریت را با شادمانی پذیرفت اما بازی تقدیر غیر از اینها بود. زناشوئی با ناتالیای آشوبگر، بنیان زندگی شاعر را زیروزبر کرد' ً. ناتالیا، مـانند دیگر دختران زیـبای روسیه آرزو داشت بهمحافل اشراف راه یابد و شمع فروزان بزم مردم خوشگذران سن بطرزبورگ گردد. در سال ۱۸۳۴، سه سال پس از ازدواج و زمانیکه ناتالیا بهبیستویکمین سال زندگیش یای می نیهاد، تیزار نیپکلاس فرمان داد زن و شوهر در شمار درباریان درآیند و در ضیافتهای رسمی امیر اتور شرکت جویند. پوشکین از این افتخار گریزان بود، زیرا میدانست نه تنها مفضوب و منفور آزاداندیشان قرار خسواهد گسرفت. بسلکه پسای به کانونی می نهاد که شرار نیرنگ از هرسو او را احاطه می کرد و دیسر سیا زود، همسر او را پیدراه خیانیت می کشاند. این راز دردناک را با همسر خود در میان نهاد و بدیهی است با خشم و عتاب زن زیبا روبسرو گشت. رفتوآمد آغاز شد و انتراها آغاز گشت. امیراتور، برای خوشنودی خاطر شاعر، بموی لقبب افستخارآمیز «نجیبزادهٔ درباری'۶ٌ» داد و همین توجه ویژه، که بندرت معطوف کسی میشد، یوشکین نگران و آزرده خاطر را نگرانتر کرد. الکساندر پوشکین دیگر آن شاعر آزادفکر و انقلابی نبود، او دیگر رهبری مکتب نوخواهان و نوگرایان ادب را بر خود نداشت، او دیگر در شمار انقلابیون نبود و او از جمع آزادیخواهان رانده شده بود. در چنین وضع و موقعی، آنچه میسرود و آنچه مینگاشت، با سردی و بیاعتنائی مردم روبر و می گشت. با اینکه بظاهر سرگرم نگارش تاریخ پتر کبیر بود با اینحال تقاضای انتشار یک نشریه ادبی را کرد و این تقاضا استثناثاً بوسیله تزار پذیرفته شد. در تابستان سال ۱۸۳۶، این نشریه زیر عنوان معاصر ۲۶ به چاپ رسید و مستشر شد.

ا آورام بارمولینسکی می نویسد دپیش از آنکه مراسم ازدواج صورت گیرد. مادرزن داماد خود را مجبور کرد که سری بعملک خود در بولدبنو بزند. پوشکین با اینکه مشتاق نبود تنها باین سغر رود پذیرفت و در آغاز پائیز بدانصوب حرکت کرد. مسادام گسونجارف پس از حسر کن پوشکین، باز هم ناسازگاری و گرانفروشی را آغاز کرد و چون این خبر به پوشکین رسید، چنان خشمناک شد که به نامزد خوبش نگاشت او آزاد است و هر کجا دلش می خواهد برود. در همانزمان نامه ای هم به یکی از دوستانش نگاشت باین مضمون که دنمیدانی چه لذتی دارد که آزاد است و هر کجا دلش می خواهد برود. در همانزمان نامه ای هم به یکی از دوستانش نگاشت باین مضمون که دنمیدانی چه لذتی دارد که شعر موقیه (خطاب به معشو قه از دست رفته اش آملیا) ترک یک سر زمین به گاشت باین مضرون که دنمیدانی خه در این ایام شعر موقیه (خطاب به معشو قه از دست رفته اش آملیا) ترک یک سرزمین به گاش که در کشور میشان می سروده شده Abandoning an Alien Country پائیز Verses Written During a Sleepless Night سعود ایک شب بهخوایی سروده شده متاون به این ایام سبب بکار گیری واژه های آهنگین و ترکیبات موزون، قابل برگردان بعدیگر زبانها نست ناگاه چندین ماه متوالی، بنظاطر اینکه بیماری و با در بخش اعظمی از خاک روسیه شیوع یافته بود، پوشکین نیز به این بیماری مبتلاگشت و ناگاه چندین ماه متوالی، تا آغاز ماه سپتامبر، در قرنطینه باقی ماند و اجازه نداشت به مسکو پای گذارد. همین نقاهت و گوشه گیری سبب شد نیایی بنویسد و آثار تازه خلق کند: نمایشنامه های کو تاه جشنی بههنگام اشاعه طاعون The Covetous Knight مسؤرار و سالی پسری Mozan میهمان سنگواره The Stone Guest این ایام هستند.

62- Gentleman of the Emperor's Bedchamber

۶۳ ـ نشریه معاصر Sovremenik از آغاز یک نشریه سعماهه بود. اولین شماره در روز ۱۱ آوریل ۱۸۳۶ بتعداد ۲٬۴۰۰ شماره منتشر شد. نویسندگان این شماره خود پوشکین (تراژدی شوالیهٔ ازمند وشعر سفر په ارز روم) نیکلای گوگول (داستان درشکه) بودند و اشعاری از ژوکووسکی و ویازمسکی و دیگر آن در آن گنجانده شده بود. در نخستین هفتحا، همهٔ منتقدان از اظهار نظری لب فرو بستند اسا بسندریج زبان گشادند و سخت برآن حملهور شدند. منتقدی نوشت عقاب از ابرها فسرو افستاده است و شاعر، روزنسامه نگار شده است. بسزودی شماره های فروش به نصف رسید و رفتمرفته تا ۲۰۰ مشترک تنزل پیدا کرد (کتاب بوشکین فر ادبیات ــ صفحه ۳۷۷ و ۳۷۸)

اما مردم ادب دوست تصمیم گرفته بودند بهوی روی موافق نشان ندهند. لاجرم منجله، پس از چند شماره، در آستانهٔ تعطیل قرار گرفت و پوشکین که بخاطر ولخرجی ناتالیا، بیش از پیش در باطلاق قرض و استیصال فرو می رفت، بیش از گذشته بهیاریهای مالی دربار محتاج شد.

با گذشت ایام، بر میزان غم و ناامیدی و نگرانی او افزوده گشت. خود را وجودی می دید که جیز عنوان «شوهر ناتالیا» هیچ ندارد. سروده ها و نیوشته های سالهسای اخیرش، تساریخ دهکدهٔ گسوریوخینو<sup>73</sup>، داستان دوبرووسکی<sup>63</sup>، صحنه هائی از عصر دلاوری<sup>73</sup>، داستان تاریخی انقلاب پوگاچووا<sup>74</sup> و دختر کاپیتان<sup>64</sup>، جملگی با بیمهری و بی اعتنائی ادب دوستان روبرو گشته بود. باز هم بسوی تزار رفت و از او تمنّا کرد اجازه دهد پطرزبورگ را ترک گوید و بگوشهٔ انزوا بخزد و دیگر سالهای عمرش را منحصراً وقف ادبیات کند، اما نکلاس ننذیر فت.

در روزهای کریسمس سال ۱۸۳۶ و نوثل سال ۱۸۳۷، ایامی که مردم روسیه مراسم سرور و شادی برپا داشته بودند، پوشکین با روح بیمار خویش، بر سر نوشت دردناک خود می اندیشید. او به راز تازه ای پی برده بود که بیش از دیگر غمها او را می آزرد و آن اینکه همسرش، ناتالیای زیبا، در بند عثم جوانی بنام ژرژ دانته گه فتار آمده است. ژرژ پسرخواندهٔ سفیر هلند در دربار تزار و افسر گارد محافظ امپر اتور بود و از دیرباز بههمسر وی توجه داشت. وقتی به خیانت همسر خود اطمینان پیدا کرد و دانست که این عشق دوجانبه است، بدون لحظه ای تردید جوان گستاخ فر انسوی را به مبارزهٔ تن به تن فر اخواند، اما ژرژ از پذیرفتن این دعوت سرباز زد، شاید بدان سبب که ناتالیا به دامنش آو بخته بود. افسر گارد، برای آنکه شاعر را از این تصمیم منصرف کند، به وی پیغام داد که او در داوری خود اشتباه کرده است و سبب دیدارهای او با ناتالیا این بوده که وی سخت به خواهر همسر او دلباخته است و می خواهد با او ازدواج کند.

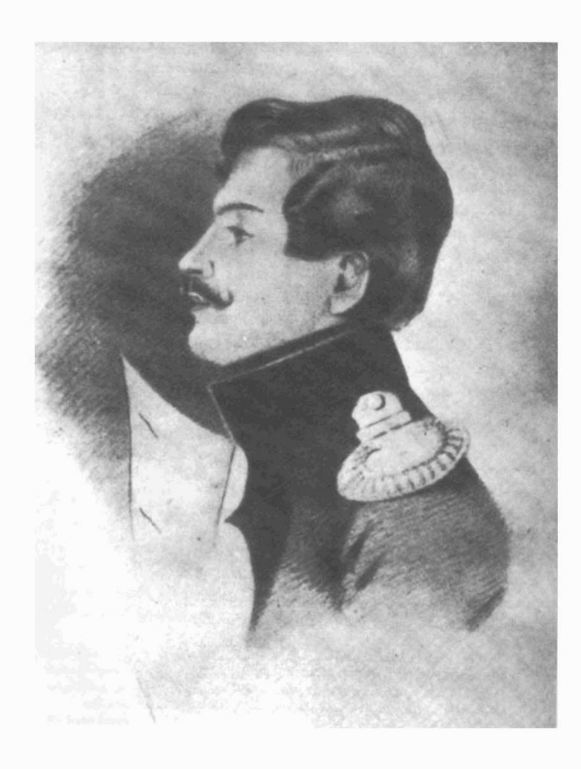
<sup>64-</sup> History of the Village of Goryukhino (1837)

<sup>65-</sup> Dubrovsky (1832-33)

<sup>66-</sup> Scenes from the Age of Chivalry

<sup>67-</sup> Istoriya Pugachova

<sup>-</sup> دختر کاپیتان Captain's Daughter از داستانهای مشهور پوشکین است که در سال ۱۸۳۲ انتشار یافت و موضوع آن مربوط است به عشق یک افسر جوان با یک دختر زیبای روسی در دوران قیام پوگاچف در عصر حکومت کاترین دوم. پیپوتر آندربویج گرینف Pyotr به فیران فیران افسر جوان با یک دختر زیبای روسی بدارتس میپوند و بدز بیلو گورسک Byelogorsk عزام می شود. سروان میرونوف. فرمانده دژ که پیر خوش قلبی است با خوشروشی از وی استقبال می کند و او را بخانه خویش می برد. پیپوتر در ایس خانه بسا دختر سروان رابطهٔ عشقی برقر از می کنند و اسکوابرین Schvabrin رقیب پیوتر که او نیز دلباخته ماربا است مصالب بسیار بسر سر راه آنسان پسدید می آورد. در این گیرودار، قزاق محاربی بنام امیلیان پوگاچف، با نام ساختگی پترسوم در معیت جمعی مزدور و بر اهنمائی اسکوابرین داخل در می گردند و بلوا براه می اندازند و سروان و همسرش را بقتل می رسانند. یو کاچف که شهر را تسخیر کرده، به تسنها کسی کسه رحست می آورد پیوتر است. پیوتر بطریقی ماربا را نجات می دهد و به گروهانی از مخالفان می پیوندد. اسکوابرین که متوجه همه چیز است. زمینه را بگونه ای فراهم می کند که پیوتر بعنوان جاسوس تحت محاکمه قرار می گیرد و بهسیبری تبید می شود. کسی که سر انجام او را از تبهید و مرک می رهاند ماربا است که بصلکه پناه برده و زمانی می رسد که پیوتر و ماربا بچشم خود می بینند که یوگیچف خاتر را بدار آویمخته اند داستان دختر کاپیتان یا دختر سروان از آنجهت جالب است که تصاویری راستین از روسیهٔ قرن هفدهم دربر دارد. انقلاب پوگاچووا که داستان دختر کاپیتان یا دوختر سروان از آنجهت جالب است که تصاویری راستین از روسیهٔ قرن هفده و رودرد. انقلاب پوگاچووا که رساله ایست تحقیقی و تاریخی، ارتباط با همین داستان دارد.



در روزهای کریسمس سال ۱۸۳۶، ایامی که مردم روسیه مراسم سرور و شادی برپاداشته بودند، پوشکین با روح بیمار خویش، بــر سرنــوشـت دردنــاک خــود میاندیشید. او بمراز تازهای پی برده بود که بیش از دیگر غمها او را میآزرد و

می امدیشید. او بهراز ناره ای پی برده بود که بیش ار دیگر عمها او را می اررد و آن این که همسرش ناتالیای زیبای بیست و یک ساله. دربند عشق جــوانی بــنام ژرژ دانته گرفتار آمده است. ژرژ پسرخواندهٔ سفیر هلند در دربار تــزار و افسر

گارد محافظ امپراتور بود و از دیرباز بههمسر وی توجه داشت. وقتی بهخیانت ناتالیا اطمینان پیدا کرد و دانست که این عشق دو جانبه است، بـدون لحـظهای تردید، جوان گستاخ فرانسوی را بهمبارزهٔ تن بهتن فراخواند و سرانجام آنـچه

نباید اتفاق بیفند، افتاد....

(تصویر از کتاب **زندگانی نامهٔ پوشکین** تألیف هنری ترویا)

ژرژ دانته همینکار را کرد و خواهر ناتالیا را به همسری گرفت و بسرای دور انسی نسبتاً کسوتاه، صلح و آرامش برخانهٔ پوشکین حکمفرما گشت، اما او می دانست که در قضاوت خود خطا نکرده است. چند روز بعد آگاهی یافت که همسرش بازهم پنهانی با افسر جوان دیدار کرده است. سر انتجام در سپیده دم روز ۲۷ ژانبویه سال یافت که همسرش بازهم پنهانی با افسر جوان دیدار کرده بود، روبروی افسر جوان فر انسوی، که در کار تیر اندازی بسیار ماهر بود، قرار گرفت. نتیجه دوئل از آغاز مشخص بود. پوشکین بسرخاک افتاد و پس از دو روز مبارزه با مرگ، در شامگاه ۲۹ ژانویه چشم برزندگی فرو بست. مرگ پوشکین، علیرغم رنجشی که مردم از وی پیدا کرده بودند، برای روسیه بسیار گران بود و تزار از این واقعیّت آگاهی داشت، بهمین سبب دستور داد شبانه تابوت او را از سن پطرزبورگ خارج کنند و در گورستانی نزدیک میخائیلووسکوی که بسه سادر بزرگش تعلق داشت به خاک سپارند.

تاتیانا ولف در کتاب پوشکین در ادبیات، داستان اینسوءظن و تعقیب و جدال تن به تن و سر انجام مسرگ شاعر را چنین می آورد:

الکساندر پوشکین، از چندی پسیش، از طریق یادداشتهای پسنهانی کسه بسهاو مسیرسید و وی نویسندگانش را نمی شناخت، دریافته بود که همسرش بهاو خیانت می کند و کسی که در این میان همسرش را از جادهٔ عفاف خارج کرده، افسری است از افراد گارد امپراتبوری بنام ژرژ دانته.

در شب ۱۹ سپتامبر سال ۱۸۳۶، سوفیا کارامزین ۷۰ هسسر کارا مزین شاعر معروف، پس از آنکه ضیافت باشکوهی در خانهٔ خود ترتیب می دهد و پوشکین و همسرش را نیز به این ضیافت دعوت می کند، در یایان شب، در دفتر یادداشتهای روزانهٔ خود چنین می نویسد:

... همهٔ امکانات برای یک میهمانی بزرگ فراهم بود و همه شاد بودند، مگر الکساندر پوشکین که غمگین، ملول و در خود فرو رفته نشسته بود. آن مالیخولیائی که به او دست داده بود، مراهم که متوجه او بودم دچار کرده بود. نگاه آواره اش، که از درون آن وحشت و پریشانی میبارید، ناشکیبانه متوجه دوتن بود \_ یکی همسرش و دیگری دانته. ژرژ دانته ' طبق معمول، آن نمایش مسخرهٔ خود را آغاز کرده بود: گاهی با مادموازل اکاترینا گونچارف ۲۲ گرم

۶۹ آنچه در این زندگانی نامهٔ کوتاه آمده است. مبتنی است بر مطالبی که در اکثر کتب مراجع، که در اختیار نگارنده است، مضبوط است. از آنجا که یادداشتهای تاتیانا ولف، پس از مرور کامل در نامهها و یادداشتهای شخصی پوشکین، نگاشته شده، از اینرو به تسرجمهٔ آن سبادرت می ورزد. ماجرای سوءظن پوشکین به همسرش و اعلان دوئل بهرقیب و سرانجام مرگ او، از صفحه ۳۷۸ کتاب (بخش پنجم) آغاز می شود و به صفحهٔ ۴۸۳ (فصل ششم) ختم می گردد. بمنظور حفظ کوتاهی سخن، از ترجمهٔ نامها و یادداشتها خودداری گردید.

70 - Sophia Karamzin

71 - Georges d'Anthes

72 - Ekaterina Goncharov

می گرفت و در همانحال با نگاه با ناتالیا راز و نیاز می کرد و یا با او رقص مازور کا می رقصید. راستی که حالت پوشکین در آن دقایقی که ساکت و مات و تهدید آمیز، در میان قاب پنجره ایستاده بسود و خیره به آنها می نگریست. رقت انگیز بود...

ژرژ دانته، افسر فرانسوی و پسر خواندهٔ بارون فن هیکرن ۷۳ سفیر هلند در دربار تیزار، رفیته رفته ستایشگر جسوری برای همسر پوشکین شده ببود و در همانیحال، اکاترینا گیونچارف، خواهر بی شوهر همسر پوشکین، ستایشگر بیقراری برای ژرژ دانته. همه می دانستند که ارتباط اکاترینا و ژرژ نوعی صحنه سازی است برای اینکه روابط نیزدیک نیاتالیا و ژرژ در پشت آن ینهان گردد.

پوشکین در روز ۱۹ اکتبر در مراسم بیستوپنجمین سال تأسیس آموزشگاه امپراتوری شرکت جست. طبق معمول، چکامهای را که باین مناسبت سروده بود، در جمع میهمانان خواند اما آنرا بهپایان نبرد، زیرا در همان حینی که شعر را شمرده میخواند، ناگهان به گریه زد و این اشکباری مانع شد که چکامه را بهپایان برساند. سخنش این بود که اکثر یارانش از جهان رفتهاند و او هم اسیر دوزخی است که شرار نا امیدی و حرمان او را میکشد.

در روز ۴ نوامبر، پوشکین یادداشتی دریافت کرد که در پاکت سر بسته بود و ایسن یادداشت را بسیاری از دوستان و آشنایان وی دریافت کرده بودند. بعضی از آنان، نوشته را پاره کردند و جمعی دیگر آنرا برای پوشکین فرستادند. این یادداشت که بعدها کشف گردید نویسندهاش پرنس پ ـ و ـ ولگوروکف ۲۲ است، بهزبان فرانسه چنین نوشته شده بود:

فرماندهان صلیب اعلی و شوالیه های متین ترین فرقهٔ شوهران زنهای زانسیه، در مجمع عمومی انجمن که به ریاست میرشد اعظم فیرقه، عالیجناب دیل ناریشکین ۲۵ برگزار شد، باتفاق آراء تصویب کسردند کیه آقیای الکسانیدر پوشکین، بهمقام معاونت و همچنین تاریخ نگار میرشد اعظم فیرقهٔ شوهران زنهای زانیه منصوب گردد.

واکنش پوشکین سریع بود. در روز ۵ نوامبر، یعنی یکروز پس از دریـافت یـادداشت. وی ژرژ

<sup>73 -</sup> Dutch Ambassador, Baron von Heecheren

<sup>74 -</sup> P.V. Dolgrukov

<sup>75 -</sup> His Excellency D.L. Narishkin

<sup>76 -</sup> Count I. Borch



در شب ۱۹ سپتامبر ۱۸۳۶، سوفسیا کسار امزین، همسر کسار امزین شاعر معروف، پس از آنکه ضیافت با شکوهی در خانهٔ خود تسرتیب داد و پسوشکین و همسرش را نیز به این میهمانی دعوت کرد، در پایان شب، در دفتر یسادداشتهای روزانهٔ خود چنین نوشت:

... همهٔ امکانات برای یک میهمانی بزرگ فراهم بود و همه شاد بودند. مگر الکساندر پوشکین که غمین و ملول و در خود فرو رفته، گوشهای نشسته بود. آن مالیخولیای سهمگینی که بهاو دست داده بود، مراهم که متوجه او بودم دچار کرده بود. نگاه آوارهاش، که از درون آن وحشت و پریشانی میبارید، ناشکیبانه متوجه دو تن بود: یکی همسرش و دیگری دانته. ژرژ دانته طبق مسعمول، آن

نمایش مسخرهٔ خود را آغاز کرده بود: گهاهی به امهادموازل «اکهاترینا ها کونچارف» خواهر ناتالیا گرم می گرفت و در همان حال با نگاه، با نهاتالیا راز و نیاز می کرد و با او رقص مازور کا می رقصید. راستی که حالت پوشکین در آن دقایقی که ساکت و مات و تهدید آمیز، در میان قاب پنجره ایستاده بود و خیره

(تصویر اکاترینا ــ گونچارف از کتاب **زندگانی نامهٔ پــوشکین** تــألیف هنری ترویا)

به آنها می نگر ست، رقت انگیز بود...

دانته را بهمبارزه تن به تن فراخواند. همینکه کار اختلاف باینجا رسید، دوستان مداخله کردند. بارون فن هیکرن از سوی دانته و ژوکوسکی از جانب پوشکین. مدت دو هفته، صلح بر قرار شد. فرد دیگری که در این ماجرا پایش بهمیان کشیده شد، کنت و \_ آ \_ سولوگوب به بود که در آغاز همانسال بوسیلهٔ پوشکین بهمبارزه دعوت شده بود و اینک در شمار هواخواهان پوشکین و همسرش در آمده بود. پوشکین از وی خواسته بود تا نقش شاهد دوئل را بر عهده گیرد. در روز ۱۶ نوامبر، کنت سولوگوب در ضیافتی شرکت داشت که پوشکین هم در آن حاضر شده بود. وی ناگهانی متوجه سولوگوب شده و گفت «نزد دارشیاک (شاهد دانته) برو و ترتیب دوئل را بده. هرچه خونین تر، بهتر. حاضر نشو با تو چون و چرا کنند.» در لحین صدای پوشکین چنان قدر تی بود که سولوگوب نتوانست به گفتگو بنشیند. تیمام آنشب را تیا صبع پوشکین چنان قدر تی بود که مولوگوب نتوانست به گفتگو بنشیند. تیمام آنشب را تیا صبع نخوابید. در کلماتی که وی بعداً احساس خود را بیان داشت، باز تابی بود نظیر آنچه لرمانتوف نخوابید. در کلماتی که وی بعداً احساس خود را بیان داشت، باز تابی بود نظیر آنچه لرمانتوف دربارهٔ مرگ بوشکین سرود:

«من از مسئولیتی که در برابر همهٔ روسیه برشانه ام بود آگاهی یافتم. وضع من، در این ماجرا، وضع بسیار مشکلی بود. در آنموقع برای پوشکین ترسی نداشتم. هیچ فرد روسی امکان نداشت که دست خود را بسوی او بلند کند. اما یک افسر فرانسوی دلیلی نداشت که خود را نسبت به کسی که افتخار مردم روسیه بشمار می آمد ذیعلاقه نشان دهد...»

در روز ۱۷ نوامبر، سولوگوب بهدارشیاک مراجعه کرد و دریافت کسه ایسنمرد نسیز نسبت بهپوشکین احساس مشابه دارد. این دو در اینزمان بهمصالحه کنندگان پیوستند و همهٔ افراد نگران خوشنود شدند از اینکه راه حلی پیدا شد.

ازدواجی غیر معمول بین ژرژ دانته و اکاترینا گونچارف ترتیب داده شد که در این میان، خواهر ناتالیا آماده شده بود سپر جان دانته شود و مقرّر شد که مقدمات کار ازدواج بی وقفه ادامه یابد و در تمام مدت ژرژ دانته مصاحب او باشد "۲. این قرار موقّت آشتی دیری نپاثید و ظاهرا نیروی بردباری و شکیبائی یوشکین بانتها رسیده بود.

در پایان ماه نوامبر، چهارمین شماره نشریهٔ معاصر از چاپ خارج شد و این شماره از آنجهت حائز اهمیت بود که داستان دختر سروان را در خود داشت. سوفیا کارا مزین، دریادداشتی که به برادرش نوشته بود، دربارهٔ آخرین ملاقاتی که با یوشکین کرده بود نوشته بود که او:

<sup>77 -</sup> Count V. A. Sollugub

<sup>78 -</sup> d'Archiac

۷۹ ــ روایت دیگری هست که ژرژ قبلا کاترین. خواهر ناتالی را فریب داده بود و این حادثه فرصتی بود که افسر فرانسوی رفتار ناجوانمردانه خود را جبران کند (کتاب شعرها، نثرها و نمایشنامههای الگساندر بوشکین ــ صفحه ۴۷)

... سکوت ترسناک و نگران کننده خود را فقط یکبار شکست و آنهم موقعی بود که میخواست توضیحی بریده، کوتاه و طنز آلود بدهد و بعد ناگهان بیدلیل بهخنده ای دیوآسا برزند... و راستی، چهارمین شمارهٔ صعاصر همین الساعه منتشر شد و متضمن داستانی است از پوشکین با عنوان دختر سروان، که می گونند نشاط آور است...

پیروزی دختر سروانظاهراً مذاق شرنگ آلود نویسنده را شیریس نکرد. دانته، همانگونه که قرار گذاشته بود، در روز ۱۰ ژانویه ۱۸۳۷ با اکاترینا گونچارف ازدواج کرد. پوشکین رفت و آمد زن و شوهر را بهخانهٔ خود ممنوع ساخت و صریحاً اظهار داشت که اجازه نمی دهد ملاقاتی بین همسرش و دانته صورت گیرد به اما آندو یکدیگر را دیدار کردند. ملاقاتی پسنهانی در خانه ای خصوصی برای آندو ترتیب داده شد و نامهٔ یک ناشناس پوشکین را از ماجرا و محل دیدار آگاه کرد. در روز ۲۵ ژانویه، وی نامه ای به بارون فین هیکرون نوشت و بسه آگهی او رساند که این مبارزه چاره ناپذیر است. پوشکین اینبار روشی درپیش گرفت که هیچکس نتواند در آن مداخله کند. دو روز پس از آن تاریخ، دو حریف روبروی هم قرار گرفتند...

تاتبانا ولف. در آخرین فصل کتاب. زیر عنوان مرگ شاعر، ماجرا را اینگونه حکایت میکند:

۲۷ ژانویه ۱۸۳۷. قلم سر نوشت نام یک شاعر گمنام انگلیسی را بسا آخسرین فصل کستاب زندگانی الکساندر پوشکین معزوج ساخت. واپسین سطوری که پوشکین پیرامون ادبسیات نوشت یا در حقیقت آخرین کلماتی که شاعر روسی برصفحهٔ کاغذ آورد، نه دربارهٔ ولتر بود، نه بایرون، نه شکسپیر و نه والتر اسکات، بلکه باری کورن وال ... در روز ۲۶ ژانویه، پوشکین نامهٔ دعوتی از سوی مادام آ و و ایشیموف ۱۸ دریافت داشته بود که سری به خانهٔ او بیز ند و دربارهٔ ترجمهٔ چند نمایشنامهٔ کوتاه کورن وال جهت پنجمین شماره نشریهٔ سه ماههٔ معاصر باوی مذاکره کند. پوشکین از آنزمان که خود دست به نگارش تر اژدیهای کوتاه زده بود، نسبت بهبر گردان آثار این شاعر انگلیسی علاقهمند شده بود و میخواست آنها را در مجلهٔ خود چاپ کند. قرار بود که وی مجلدی را که عنوان آثار منظوم میلمن، باولز، ویلسن و باری کورن وال ۲۰ ولاد

در روز ۲۷ ژانویه، کار مهمتری پیش آمد و بهمین سبب پوشکین پوزشنامهای بــهوی نــوشت و توضیح داد که قادر نیست شخصاً بهوی مراجعه کند و از ایـنـرو کــتاب را بــرای او فـــرستاد و

<sup>80 -</sup> Barry Cornwall

<sup>81 -</sup> Mme. A.O. Ishimov

<sup>82 -</sup> The Poetical Works of Milman, Bowles, Wilson and Barry Cornwall - Paris 1829.

یادآور شد که مطالب مورد نیاز را علامت گذاری کرده است. این نسامهٔ پسوشکین بسه مسادا ایشیموف، سند خارق العاده ای است. در نهایت فروتنی نوشته شده، سبک شیواست و دستخط نمایشگر این حقیقت است که نویسنده قلم را با نهایت قدرت در دست داشته و کمترین نشانسی از نگرانی در او نبوده است. از آنجا پوشکین به نانواتی و لف<sup>۸۳</sup> می رود تا شاهد خود، کنستانتین دانزاس <sup>۸۱</sup> را دیدار کند. سپس هر دو رهسپار چرنیا رچکا<sup>۸۵</sup>، محلی که برای دوئیل تعیین شده بود، می روند. و قتی از مسیر خبابان نوا عبور می کنند، مصادف با کالسکه ای می شوند که ناتالیا پوشکین در آن نشسته بود. ناتالیا شوهر خود را ندید و پوشکین نیز نگاه خود را برگرداند. مبارزه در برف سنگین صورت گرفت. آنکه اول طپانچه را آتش کرد دانته بود و متعاقب آن پوشکین برزمین افتاد. گلوله در پائین بطن او جای گرفته بود. در حالیکه می کوشید بساتکا بازدی چپ خود از زمین بلند شود، تو انست گلوله را بسمت حریف آتش کند و ایس گلوله اندکی دنده های سینهٔ او را خراش داد. پوشکین از دارشیاک پرسید که آیا کار حریف ساخته اندکی دنده های سینهٔ او را خراش داد. پوشکین از دارشیاک پرسید که آیا کار حریف ساخته شده یا خیر و دارشیاک پاسخ داد «خیر. ولی پیداست که بازو و سینهٔ او مجروح شده است.» پوشکین به سخن خود ادامه داد «عجیب است. اول خیال می کردم که اگر او را بکشم خوشحال خواهم شد اما حالا نه، با اینحال تفاوتی نمی کند. اگر هر دو زنده می ماندیم، ایس دو شل از سر گرفته می شد!»

در داستان منظوم یوگنی اونگین، پوشکین این صحنهٔ مرگبار را در نظر آورد، بود: برف، شمارش گامها، علامت برای شروع، نشانهگیری بـا طپانـچه، آتش و مـتعاقب آن مـرگ شاعر:

در هماندم،

اونگین آتش میکند. و بدینسان تقدیر نقش خویش را ایفا کرده است ثانیهٔ زمان نواخته میشود. و شاعر

طپانچه را رها میسازد و دست را سخت برسینه میفشارد.

و آنگاه بدون ادای کلمهای، برخاک میافتد.

دیدگان ابرگرفتهاش، ناظر بر احتضار دردآلود نیست. بلکه مرگ را مینگرد که برابرش تصویرساز است<sup>۸۰</sup>

پوشکین، برخلاف لینسکی، در هماندم با زندگی بدرود نگفت بلکه چهل و پنج ساعت دیگر در این جهان ماند تا درد بکشد و آنگاه چشم برهستی فرو بندد.

<sup>83 -</sup> Wolf's cake - shop

<sup>84 -</sup> Konstantine Danzas

<sup>85 -</sup> Chernaya Rechka

<sup>86 -</sup> Evgeny Onegin, Chapter VI, XXX-XXXI.

در یک صحنهٔ رزم تن به تن در داستان جنگ و صلح، که از یاد رفتنی نیست، پی پر بژوکف، که از آتش گلولهٔ حریف خویش مجروح شده است، در حالیکه بسر بستر پسوشیده از بسرف تسلوتلو میخورد، ناگهان گریان فریاد بر می دارد که «ای ابسلهی... ای نسادانی...» و سپس بسر زمین می افتد.

این نبردهم کار بیهوده و نابخردانه ای بود، و در عین حال، پوشکین تصریح می کرد که اگر زنده می از هم او را به این جدال تن به تن فرو می خواند.

در روسیه گوئی دو ملت زندگی می کردند: یکی مردم و دیگری دربار. دوستان ساتمزده اش، پس از مرگ او، می دیدند که چگونه ملت عزادار است. سوفیا کار امزین صحنه ای را بیاد می آورد که وقتی مردم از درگذشت شاعر بزرگ خود آگاه شدند، ژو کووسکی مردی را دید سالخورده که زار می گریست. اشک و اندوه او سخت ویرا متأثر کرد. بسویش رفت و از نامش پسرسان شد. مرد پاسخ داد «پوشکین مرا نمی شناخت و منهم هرگز او را ندیدم، اما مس بخاطر مرگ عظمت روسیه گریه می کنم…»

تزار بیمناک بود مبادا در مراسم تشییع جنازه، مردم دست به تظاهرات وسیع بر نند و فسرمان داد جنازهٔ او را از کلیسای سن ایساک به نمازخانهٔ اصطبل شاهی مستقل کنند. ورود به ایسن نمازخانه مستلزم خرید بلیت بود و کسانی حق داشتند پای بدرون بگذار ند که از مسقامات درباری یا هیأتهای سیاسی خارجی باشند، با اینحال جمعیت انبوهی بیرون گرد آمده بود. دوست دیرین خانواده، الکساندر ایوانوویچ تورگینیف، مأمور برگزار کردن آئین خاک سپاری شد. شب هنگام، تنها، در حالیکه بر کنار تابوت پوشکین نشسته بود، بسوی میخائیلووسکوی ۲۰ و تریگورسکوی ۸۰ ره سپرد و از آنجا به صومعهٔ اسویاتوگورسکی ۸۰ رفت. بیست و شش سال قبل، وی همین راه را در معیّت طفل یازده ساله ای که نامش الکساندر پوشکین بود، طبی کرده بود تا او را به سن پطرزبورگ ببرد و ترتیب نام نویسی او را در آموزشگاه امپراتوری بدهد. در سپیده دم روز ۶ فوریه، در حالیکه ناظر بر تدفین او بود، مشتی خاک با دست خویش برگور او سپیده

هنوز چند روزی از مرگ پوشکین نگذشته بود که شنل افتخار شاعری او بسر شانهٔ یک افسر گمنام سواره نظام قرار گرفت که مامش میخائیل لرمونتوف بسود. وی چکامسهای سرود زیسر عنوان مرگ یک شاعر که در حقیقت ادعانامهای بود آتشین برضد دربار تزار، که در آن پسرده از روی این راز هراس انگیز بر می داشت که آنکه پوشکین را بسوی مرگ سوق داد دربار بود،

<sup>87 -</sup> Mikhanovskoe

<sup>88 -</sup> Trigorskoe

<sup>89 -</sup> Svyatogorsky

چه آنکه شاعر را برخاک مرگ افکند. «در آن لحظهٔ خـونبار بـراستی نـمیدانست طپانـچه را بـــوی چه کسی نشانهگیری میکند!»

شعر لرمانتوف چون ناقوس پر طنینی در همه جسا شور و ولوله افکند و بسلافاصله مسائیین اختناق آور حکومت بکار افتاد. لرمانتوف را بازداشت کردند و به پای میز محاکمه کشاندند و سرانجام او را به قفقاز گسیل داشتند. پرنس اودویوسکی <sup>۱</sup> که توانسته بود تنها مقالهٔ مربوط به بزرگداشت پوشکین را در ضمیمه نامه نشریهٔ روسکی انولید <sup>۱۱</sup> به چاپ برساند، نتوانست رضایت مقامات را برای چاپ شعر لرمانتوف در پنجمین شمارهٔ معاصر که یادبود نامهٔ شاعر رفسیه فقید بود، جلب کند. ماشین سانسور سخت مشغول بود، اما بررغم این سختگیریها، شعر روسیه زنده ماند و این همان آرزوئی است که یوشکین داشت.

## \* \* \*

الکساندر پوشکین را در ادب روسیه چگونه میتوان ارزیابی کرد؟ شناخت مقام او در زبـان و ادبــبّات ایـــن مرزوبوم از چه طریق میسر است؟ در شاعری بهچه پایگاهی رسید و درداستانسراثی چه مرتبتی را احراز کرد؟ روسیهٔ پیش از انقلاب دربارهٔ او چه نوع داوری داشت و روسیهٔ امروز او را چگونه مییــابد؟ آبــا شایسته است پوشکین را پدر شعر روسیه و بنیانگذار زبان شعری ادب این سرزمین پنداشت؟

پوشکین از جمله معدود شاعران روس بود که پیش از مرگ، ارزش سخن او به رای ادب شناسان روشن شده بود. نامورانی چون نیکلای گوگول و منتقدانی چون ویساریون بلینسکی به او لقب شاعر به بزرگ صلی ۱۰ داده بودند و سخن آفرینانی چون تورگینیف، داستایوسکی و تولستوی او را پدیدآور ندهٔ زبان فاخر ادب روس ۱۰ می دانستند. حتی داستانسر ایان بعد از انقلاب، هنر آفرینانی چون ماگزیم گورکی او را سر آغاز همهٔ آغازها ۱۴ می شمردند و یکزبان می گفتند او شاعر حقیقت ۱۹ بود، همانگونه که پوشکین خود این لقب را به خود داده بود. پوشکین، چنانکه همهٔ منتقدان عقیده مندند، بخشی جدا نشدنی از جهان روحی و معنوی و فرهنگی ملت روس بود و هنر، در همهٔ زمینه ها، بعد از او تحت تأثیر آثار او قرار گرفت. تا وقتی تزارها زنده بودند چنین بود و بعد از انقلاب هم، زبان روس، از تأثیر کلام او در امان نماند ۱۴.

سبب این پیروزی بزرگ در چیست؟ شاید کوتاه ترین و منجّز ترین دلیلی که مسی تسوان آورد ایسنست کسه در سروده ها و نوشته های او همه جا اصالت اندیشه و نجابت فکر موج میزند، روشنی احساس بر تاریک دلیها

<sup>90 -</sup> Prince Odoevsky

<sup>91 -</sup> Russky Invalid

<sup>92 -</sup> A Great National Poet.

<sup>93 -</sup> The Creator of the Russian literary language

<sup>94 - ...</sup> the beginning of the beginnings...

<sup>95 -</sup> poet of Reality

مسلّط است و برهان بر نعصب فرمانرواست. انسان دوستی و نیکخواهی بر زور و ظه و بردگی حاکم است و خودکامگیها در پیشگاه داوری او محکوم گشته است. از آنجا که آثار او آثینهٔ انسانیت و روح بـزرگ آدمــی است، از اینرو نه تنها مردم روسیه به آنها عشق می ورزند و احترام می گذارند، بلکه دیگر مردم جهان هم بـر او پاس می نهند و حرمتش می دارند.

اما پوشکین، برخلاف بسیاری از سخن آفرینان روسی، در دنیای خارج از روسیه، آنگونه که باید و شایسد. شناخته نشده است و یا آنکه از همان احترام و محبوبیت که همهٔ شاعران بـزرگ در دیگر زبانهای زنـدهٔ عالم دارند، برخوردار نیست. سبب این نا آشنائی را در چند عامل باید دانست.

ناتبانا ولف. مؤلف معاصر كتاب **پوشكين در آدبيات.** ضَمن ديباچهٔ مبسوطی پيرامون اينكه چــرا جهــان ايــن حلاّق بزرگ هنر را چنانكه شايستهٔ مقام اوست. نمیشناسد مینویسد<sup>۲۷</sup>:

مقام پوشکین در روسیه بسیار والاست و این واقعیتی است که برای خوانندگان انگلیسی زبان معمائی است. باید گفت که بین شهرت و محبوبیت پوشکین در روسیه و در دنیای خارج، در و رزفی وجود دارد. سبب این فاصله جز این نیست که شعر و درام پوشکین، بهدیگر زبانها، بدتر جمه می شود و نثر او، در مقام برابری با داستانسرایان روسی بعد از او، خارج از تناسب است. طی سالیان، در برون مرز روسیه، مقام او به سطح یک لیبرتو نویس قرن نوزده تقلیل پیدا کرده بود، نویسنده ای که برای چندین ایرا، از قبیل روسلان و لیودمیلا، یبوگنی اونگین، بوریس گودونف، بی بی پیک، و جوجه خروس طلائی لیبرتو نوشته است و آهنگسازان بزرگی مانند گلینکا، چایکوسکی، موسورگسکی، و ریسسکی کورساکف برای آنان آهنگ ساخته اند. و قتی صحبت از این ایراها می شود، مردم آهنگسازان آنها را بیشتر می شناسند تا یوشکین را، که بخاطر او، این آهنگ ها را برنوشته و سروده هایش ساخته اند.

این گمنامی تا دورانی ادامه داشت که عشق به ادبیات تطبیقی رونق گرفت و آنزمان بود که بعضی محققان به او لقب بایرون روسیه دادند. اگر کسی در آنسالها که بایرون در چشم مردم اروپا مانند خورشیدی می در خشید، این سخن را گفته بود، وضع تغییر می کرد و مقام او بهتر قابل فهم بود. اما این عنوان زمانی به او داده شد که بایرون خود در میراث شعری ادب انگلیس، از پایگاه رؤیا و تخیل پائین افتاده بود و جای مناسبی را که شایستهٔ مقامش بود بدست آورده بود. آنچه در خارج از روسیه، و بویژه در دنیای انگلیسی زبان، به وی اعطاه شده، پائین تر از حق پوشکین است و این پایگاه، ناکافی و گمراه کننده است. روسها دربارهٔ او همصدا هستند و تردید نمی کنند: از عصر تولستوی تا پاستر ناک، از بلوک ۱۵ آنا آخما تووا ۱۵، پیرو جوان، فرانسوی مهاجر تا روس شوروی، همه آثار او را می خوانند و از او نقل قول می کنند و بصورت وقفه ناپذیر درباره اش می نویسند. دیگران، مگر آنانکه روسی بدانند، عموماً نا قانع،

۹۷ \_ رجوع شود به پوشکین در ادبیات. دیباچه \_ صفحه ۱۰

<sup>98 -</sup> Aleksandre Aleksandrovich Blok (1880-1921)

<sup>99 -</sup> Anna Akhmatova (1889-1966)

نسبت به او ادای احترام می کنند. قضاوت پیرامون پوشکین و آثار منظوم و منثور او تـقریباً یک شکل و یکسان است. همهٔ منتقدان بزرگ روس و عموم شاعران و داستان نویسانی که بعد از او در این سرزمین ظهور کرده اند، ویرا قهرمان ملی و بنیانگذار ادب نـوین روسیه نـامیده انـد. از آنسو، همین ادب شناسان در حیرتند که چرا پـوشکین، ایـن شاعر و داستانسرای مـحبوب، در جهان خارج از روسیه، آماج بیمهری و بیاعتنائی سخن شناسان قرار گرفته است.

آورام یارمولینسکی، پوشکین شناس معروف روسی و مؤلف کتاب شعرها، نثرها و نمایشنامههای پــوشکین. در دیباچهٔ کتاب خود می نویسد <sup>۱۱۰</sup>:

یکر بع قرن پس از مرگ پوشکین، منتقدی نگاشت پسوشکین همه چیز مساست ۱۰۰۰. از نبهبلبستها که جز مخالفت با همه چیز هدفی نداشتند، باید گذشت. اما فریاد جمعی مسردم روسیه این بود که پوشکین عالیترین مظهر نبوغ ملی مردم روس است ۱۰۰۰. زمانی فرا رسید که هموطنان او متفقاً عقیده داشتند که وی همتای پسیشرو ترین هنر آفسرینان غرب است، همطراز مشاهیری چون شکسپیر، میکل آنژ، و بتهوون ۱۰۰۰. اگر طی سالها این تلاش بعمل نبامده است که بقیهٔ جهان با این نظر موافق باشند، لااقل باید این واقعیت را پذیرفت که نباید از ایس شاعر سرسری گذشت. با اینحال باید اذعان کرد که در خارج از روسیه، شعر او موردپسندو خوش آیند خوانندگان نیست و او را حتی باندازهٔ داستانسر ایان دیگر روسی نمی شناسند. سبب این عدم اقبال مشهود است: پوشکین شاعر بود و شعر وسیلهٔ بیانش، و ایس شعر بسبب اینکه تصویر پذیر نیست و مباحث عقلی را ارائه نمی دهد و مبتنی است بر سحر کلام، ظرافت، احساس، و مشحون است از شیوائی و رسائی زبانی، بنابر این نمیشود آنر ا بسهمانگونه که احساس، و مشحون است از شیوائی و رسائی زبانی، بنابر این نمیشود آنر ا بسهمانگونه که هست، بدیگر زبان برگردان کرد. در شعر پوشکین، بگفتهٔ چایکوسکی، صرف نظر از محتوای آن، نیروثی هست که تا ژر فای روان خواننده نفوذ می کند و آن نیرو، مسوسیقی کلام

و یارمولینسکی، دربارهٔ اینکه روسیهٔ بعد از انقلاب چه نوع داوری نسبت به او داشته. اینگونه مینگارد:

۱۰۰ \_ صفحه ۱۱ کتاب، دیباچه

<sup>101 -</sup> pushkin is out all...

<sup>102 - ...</sup> supreme embodiment of the national genius

<sup>103 – ...</sup> peer of the foremost artists of the West. ranking with Shakespeare, Michelangelo, Beethoven.

<sup>104 - ..</sup> Which enables it to penetrate to the depths of the soul - that something is its music.

در سال ۱۸۹۹، بعناسبت بزرگداشت یکصدمین سال تسولد او، یکی از جمعیتهای پسنهانی انقلابی، اعلامیهای چاپ کرد که در آن به شاعر ملی تاخته و او را بسبب اینکه «دوست ترزار بوده و هرگز در شمار دوستان خلق قرار نگرفته و از روز نخست در شمار ملآکان و بورژواها بوده» مطرود و راندهٔ اجتماع قلمداد کرد. اما این داوری کورکورانه و دور از حقیقت امروز مطرح نیست. اجتماع امروز روسیه خود را وارث فرهنگ گذشته مسی دانسد و ویسر ایکی از بزرگانی می شمارد که در باقی گذاشتن ایس ارث، سهیم بزرگی داشته است. از آنپس تلاش مداوم بعمل آمد تا او به تودهٔ مردم شناسانده شود. میلیونها نسخه از آنارش به زبان اصلی و زبانهای دیگر جمهوری ها، به چاپ رسید و در سراسر روسیه در اختیار مردم قرار گرفت. از همان زمان، نقادان صاحب نظر به ارزیابی آثار او پرداختند. نقاشان طرحها و تصویرها تهیه کردند، آهنگسازان بر سروده ها و نوشته های او آهنگ نوشتند، تهیه کنندگان در صدد بر آمدند نمایشنامه های او را بروی صحنه آورند و حکایات و داستانهای او را بصورت نمایشنامه نشان نمین کردند.

صاحب نظران چنین گفتند که نوشته های او غذای روحی شایسته ای برای جوانان است و اینها می توانند سرمشقی برای شاعران و داستانسرایان جوان روسی باشند. انجمنی برای تحقیق دربارهٔ آثار او و همچنین زندگی او، زیر نشان «داس و چکش» برپا شد و خلاصه آنکه بنیانی برپا داشتند که پیکرهٔ دانش و خردمندی او جاودانه برتارک ادب روسیه بدرخشد.

دربارهٔ آثار پوشکین. اینکه کدامیک از سروده ها یا نوشته های او را می تــوان بــعنوان شاهکار بــرگزید، سخــن بـــیار گفته شده است. آثار او بطور مجموع به سه گروه تقسیم شده اند:

نخست آفار منظوم او که مرکب از اشعار وصفی و اشعار سیاسی است. این منظومه ها عبارتند از روسلان و لیردمیلا که حماسه ای قهرمانی و فولکلوریک است و بسال ۱۸۲۰، زمانیکه شاعر بیست و یکساله بود انتشار یافت \_ دیگر شعرهای او مشتمل اند بر:

زندانی قفقاز \_ سال ۱۸۲۲ برادران دزد سال ۱۸۲۷ فوارهٔ باغچهسرای<sup>۱۰۵</sup> \_ سال ۱۸۲۴ کولیها \_ سال ۱۸۲۷ پولتاوا<sup>۲۰۲</sup> \_ سال ۱۸۲۹ سوارکار برنزی<sup>۱۰۷</sup> \_ سال ۱۸۳۷

<sup>105 -</sup> The Fountain of Bakhchisarai

<sup>106 -</sup> Poltava

<sup>107 -</sup> The Bronze Horseman

کنت نولین \_ سال ۱۸۲۷ خانهٔ کوچکی در کولومنا ۱۸۳۰ \_ سال ۱۸۳۰ داستان منظوم یوگنی اونگین سال ۱۸۳۱ قزاق ۱۰۰ \_ سال ۱۸۱۵ حوری دریائی \_ سال ۱۸۲۷ داماد \_ سال ۱۸۲۵

ضمناً پوشکین تعدادی افسانه های پریانهٔ منظوم نظیر قصهٔ تزار سالتان ۱۱، قصهٔ پرنسس مرده ۱۱۱، ماهیگیر و ماهی ۱۱۲ و جوجه خروس طلائی سروده است.

اشعار سیاسی پوشکین هیچیک در دوران زندگی او بهچاپ نسرسید، بسلکه دستنبشته هائسی از آن بسین هواخواهانش دست بدست میگشت و این اشعار پس از مرگ او انتشار یافت. ایسنان عبارتسند از سرودی به آزادی، دهکده، در اعماق معادن سیبری، پیام به سیبریه، بهدوستانم و به هم مسلکان شاعرم ۱۹۳۰ نمایشنامه های پوشکین که بین سالهای ۱۸۲۴ تا ۱۸۳۱ سروده شده یا برشتهٔ تحریر آمده اند، عبارتند از: بوریس گودونف که در سال ۱۸۲۴ آغاز شد و هفتسال بعد پایان گرفت.

تراژدیهای کوچک که غمنامههای تاریخی هستند و با شعر آزاد و نثر نوشته شده اند. این آثار در سال ۱۸۳۰ مامان گرفتند.

> شوالیهٔ آزمند<sup>۱۱۲</sup> ـ سال ۱۸۳۶ میهمان سنگواره سال ۱۸۳۹ سرور در طاعون<sup>۱۱۵</sup> سال ۱۸۳۲ موزار و سالی پری<sup>۱۱۶</sup> ـ سال ۱۸۳۱

> > آفار منثور پوشکین عبارتند از:

داستان دختر کاپیتان \_ سال ۱۸۳۶ زنگی پتر کبیر سال ۱۸۳۷ شبهای مصری \_ سال ۱۸۳۷

108 - A Small House in Kolomna

109 - The Cossack

110 - The Tale of Tsar Saltan

111 - The Tale of Dead Princess

112 - The Tale of the Fisherman and the Fish

113 - To My Fellow Poets

114 - The Covetous Knight

115 - Feast in Time of Plague

116 - Mozart and Salieri

و داستانهای کوتاه:

قصدهای بلکین فقید ۱۸۳۰ \_ سال ۱۸۳۰ بیبی پیک\* \_ سال ۱۸۳۴

در میان این آثار منظوم و منثور، منتقدان ادب روسیه، داستان مسنظوم یسوگنی او نگین را شاهکار مسلم او شمر ده اند.

## \* \* \*

در آغاز قرن هجدهم، در عصری که الکساندر پوشکین پای به عرصهٔ وجود گذاشته بسود و ذوق سرشار و هنرآفرین او شروع به طبع آزمائی کرده بود، نوعی منظومه های داستانی در ادب روسیه معمول بسود که به آن پوشما ۱۸۰۰ می گفتند. این منظومه ها، یا پوشما ها، گونه ای حماسه های قهرمانی بودند که قهرمانان آنها، اکثر پس از یک سلسله رزم آوری و جانبازی، در طلب معشوق یا آرمان انسانی، به ناکامی می مردند و منظومه، با اندوه و ماتم، پایان خوش بسرای قسهرمان سلحشور خویش می آثر بد و هوس و شوخ طبعی و مطایبه نیز به آن می افزود، چنانکه پوشکین داستان منظوم روسلان و لیودمیلا را که بسال ۱۸۲۰، در بیست و یکسالگی، منتشر کرد بدینگونه است.

روسلان و لیودمیلایک قصهٔ عاشقانه و فولکلوریک است. بنظر میرسد پوشکین با منظومهٔ اور لاندو فوریوزو ۱۱۹ سرودهٔ لودوویکو آریوستو، شاعر و درامنویس قبرن شانیزده استالیا

117 - Tales of the Late I.P. Belkin

\* داستان بی بی پیک The Cueen of Spade از مشهور ترین آثار پوشکین است و بگفته گیلبرت فلپس مؤلف کتاب داستان روسی در قصه انگلیسی GILBERT PHELPS: The Russian N velin English Fiction. هیچ اثری از ادب روسیه داری خارج از روسیه سروصدا برپا نکرده است. پوشکین این ستان کو تاه را بسال ۱۹۳۲ نگاشت و کو نه زمسانی بسعد، پسروسیر مریعه، داستانسرای قسد تمند فرانسوی، ترجمه این داستان به زبان انگلیسی، در اکتبر ۱۹۵۰ فرانسوی، ترجمه این داستان به زبان انگلیسی، در اکتبر ۱۹۵۰ در مجله Revue des Deux Mondes به طبع رسید و تاثیر آن در دنیای انگلیسی زبان بحدی بود که در پایان همانسال در مجله آمریکائی در مجله آمریکائی در مجله Living Age به مهر در این از این اثر در دست علاقمندان قرار گرفت بطور یکه داستان به یهی پیک از مشهور تربن داستانهای غیر انگلیسی در قرن نوزدهم شد و همین محبوبیت سبب گردید که از روی آن نمایشنامه روی صحنه ساختند و حتی فیلمهای متعدد داستانهای غیر انگلیسی در قرن آورده این انگلیسی و نبان رواج پیافت و نبام آفریننده این را مشهور کرد. داستان دختر سروان بود (برای آگاهی بیشتر رجوع شود به کتاب داستان روسی در قصه آنگلیسی، صفحات ۱۶، ۲۰ (۲۷) کرد. داستان دختر سروان بود (برای آگاهی بیشتر رجوع شود به کتاب داستان روسی در قصه آنگلیسی، صفحات ۱۸، ۲۰ (۲۷) این انگلیسی در قصه آنگلیسی، صفحات ۱۸، ۲۰ (۲۷)

۱۱۹ و رلاندو فوریوز و Orlando Furioso یا او رلاندوی مجنون Orlando Mad منظومه ای است حماسی، مرکب از ۴۵ بند (کانتو) که لودوویکو آرپوستو Ludovico Ariosto یا تالیاتی آنرا سروده است. جنون او رلاندو نساشی از بسیوفاتی آنسزلیکا میرود کی است. جنون او رلاندو نساشی از بسیوفاتی آنسزلیکا Angelica است. در شهر زبیای پاریس، ربنالدو Rinaldo رقیب او رلاند، بعشق آنزلیکای زبیا گرفتار می آید، پادشاه که از عشق جوان با خبر است، دختر را به نامو Namo می سیارد و فرمان می دهد کسی با او دیدار نکند اما دختر می گریزد و این گریز صدها حادثه بدنبال دارد. زمانی که دختر در معبّت یک دلاور مراکشی به ختن گریخته است، او رلاندو که از دوری دلدار دیدوانه شده است دست به کارهای شگفت آور می زند تا سر انجام خود را بدرگاه مجبوب می رساند. حوادث داستان در عهد شار لمانی و نسیردهای شجساعانهای است کسه مسیحیان برضد کافران می کنند و عاقبت فتح و نصرت از آن عاشقان مسیح می شود. آرپوستو این منظومه را بسال ۱۵۲۳ در ۴۰ بند سرود اما بیست سال بعد، در ۱۵۲۳ آنرا ۴۶ بند کامل کرد. این منظومه از مشهور ترین پدیددهای ذوقی ملت ایتالیا در دوران قرون و سطی است.

سرو کار داشته است و یا حداقل اینکه منظومهٔ رزمی هنریاد <sup>۱۲۰</sup> سرودهٔ ولتر را مکرر خــوانده و با شیوهٔ کلام سرایندهٔ آن آشنائی کامل داشته است.

روسلان یک رزمآور ستنی خاک روسیه است که از تسام ویژگیهای قهرمانان کهن روسی برخوردار است. دلباختهٔ لیودهیلا، دختر ولادمیر، شاهزادهٔ ارشد ملک کیف می گردد و در راه وصل او صحنهآرائیها می کند اما بخت با او یار نیست زیرا در شامگاه شکوهمند زناشوئی که عروس آماده است به آغوش دلدار خود رود، چرنومور، جادوگر بدنهاد، دختر زیسباروی را می رباید و داماد دل و دین باخته را در بر ابر یک سلسله جانبازیها و رزمجوئیها قرار می دهد. تا سرانجام روسلان، با اثبات محبّت خود، به عروس گمگشتهٔ خویش می رسد. در این منظومه، که در سنین نوجوانی شاعر سروده شده، پوشکین از شیوههای معمول زمان عدول کرده بود و بهمین سبب، شاعران ستتگرا سخت به او تاختند و بر اثرش خرده گرفتند. شاعران روسی در آندوران بهدو گروه تقسیم شده بودند ـ شاعرانی که پای بند گلاسیسیسم بودند و شاعرانی که مردو گروه بر پوشکین خرده گرفتند، اما سرانجام یک تن به یاری او برخاست و مقام او را در بین گروه بر پوشکین خرده گرفتند، اما سرانجام یک تن به یاری او برخاست و مقام او را در بین سخن آفرینان نو تثبیت کرد و او ژوکووسکی، شاعر بزرگ روسی بود که تصویر خود را به او هدیه کرد و زیر آن نوشت از سوی یک استاد شکست خورده به یک شاگرد پیروزمند.

داستانهای منظوم حماسی عمرشان دیرپا نبود و با همان سرعتی که مکتب گلاسیسیسم در ادب روسیه رو به فنا می رفت و شیوهٔ رومانتیسیسم جای آنرا می گرفت، قصص منظوم رزمی نیز به وادی نسیان سپرده می شد و بجای آن داستانهای عاشقانهٔ منظوم رواج می یافت. این گرایش و توجه، شاید بیشتر از آنجهت بود که لرد بایرون، شاعر محبوب روس شده بود و حکایات منظوم او مانند چایلد هار ولد و مانفرد ۱۲۱ زبانزد طبقت ادب شناس و کتابخوان شده بود. پوشکین از این تأثیر بدور نماند. او شیفتهٔ بایرون بود و در نامه ها شی که به یاران می نوشت و یا در دفاتر یادداشت خود که صرفاً برای خوشنودی خاطر خویش می نگاشت، از این شاعر بزرگ انگلیسی به عظمت یاد می کرد.

در سال ۱۸۲۴ وقتی پوشکین در بیست و پنجسالگی داستان منظوم فوارهٔ باغچهسرای را منتشر ساخت. یکی از منتقدان بزرگ عصر بنام والرین اولین ۱۲۲ که خود نیز شاعر منظومهسرای بود و ضمناً آثار بـزرگ مـغربیان

۱۲۰ سد هنریاد The Henriade منظومه ای است تاریخی در ۱۰ بند که ولتر فیلسوف و شاعر فرانسوی آنرا بسال ۱۷۲۴ سرود و موضوع آن نبرد هانری چهارم، پادشاه فرانسه، با جامعهٔ مقدس است. هانری چهارم بین سالهای ۱۵۵۳ تا ۱۶۱۰ مییزیست، بستابر این ساجرای هانسریاد به قرن شانزدهم ارتباط دارد.

۱۲۱ ــ منظومه مانفرد Manfred سرگذشت کنت مانفرد است که لرد بایرون آنرا بسال ۱۸۱۷ بنظم درآورد. مانفرد خویشتن را بعشاهزادهٔ ظلمته می فروشد و عاری از شور و هیجان آدمی، دیری در زندان مرتفعات آلی بسر می برد. سبب این عقوبت سنگین اینست کسه وی روزگاری لیدی آستارت Lady Astarte را دوست می داشته و این بانوی زیبا جهان را بدرود گفته است. مانفرد بسه جستجسوی دلدار بعمکانی می رود که می گویند اگر وی پای بدانجا نهد، محبوب گمشده را می بیند. کنت مانفرد می میرد تا عشق خویش را بازیابد. 122 - Valerian Olin (1788-1840)

را بهروسی برگردان میکرد، مقالهای در ذم سرودهٔ پوشکین نوشت و بسر آن بسیار خبرده گسرفت. پسوشکین پاسخی بدان نداد، اما در یادداشتهای شخصی، بتاریخ بهار سال ۱۸۲۷، سطور زیرین را نگاشت<sup>۷۲</sup>:

از میان آثار لرد بایرون، هیچیک باندازهٔ داستان منظوم سفینهٔ راهزنان دریائی ۱۲۰ در خواننده تأثیر نگذاشت، هر چند باید گفت که این منظومه ترکیبی است از دیگر آثار این شاعر، بدینمعنی که تجسّم شور و عشق آتشین را از منظومهٔ گافر<sup>۲۷۱</sup>، احساس و هیجان قبلب انسانی را از دو منظومهٔ محاصرهٔ کورینت ۱۲۳ و زندانی چیلون ۱۲۷، عظمت ترازدی را از پاریزینا ۱۲۸، عمق اندیشه و اوج پرواز راستین غنائی را از چایلد هارولد و پیروی حیرتانگیز از سبک شکسپیر را از دن ژوان ۲۲۱ معارب گرفت.

داستان منظوم سفينة راهزنان دريائي موفقيّت بساور نكردنسي خسود را مسديون شخصيت نقش آفرین اول داستان است، قهرمانی که نامحسوس ما را بیاد سرداری می اندازد که ارادهٔ یایدارش بر قسمتی از اروپا حاکم بود و در همانحال سرزمینهای دیگر را تهدید می کرد. ایس نظری است که منتقدان انگلیسی دارند و فکر می کنند بایرون بهنگام آفرینش این قسهرمان، نايلتُون را در نظر داشته است. اما نظر من اينست كه بايرون همه جا چايلد هارولد را الگو قرار داده، که سیمای راستینش نمونه ایست از خود او ــ و این واقعیّت را شاعر هرگز پسر زیسان نیاورده، اما پیداست که از تشابه خود با ناپلئون، در دل احساس خوشنودی می کرده است. بنظر من بایرون بهنگام آفرینش منظومه های داستانی خود، هرگز بفکر ایجاد ترطئهٔ داستان نبوده و با شاید به بادش نمی آمده که داستان باید دارای «آنتریک» باشد. ارتساط حند صحنهٔ ضعیف یا کثرت اندشه و انبوه احساس و تابلوآفرینی بیرایش کفایت می کیرده است. مسأله ابنست که او عاشق یک تن بود و آن یک تن که قهر مان باشد. در حقیقت جز خود او کس دیگر نیست. همه چیز، جز چند پورش طنز و کنایه که در سراسر آثارش پراکنده است، ارتباط باین شخصیت نبمتاریک قدرتمند پیدا می کند که جذبهٔ حیرت انگیزی دارد. وقسی سرودن سنظومهٔ تراژیکی را آغاز میکرد، در ذهنش فقط یکتن بود اما بهندریج از همین یکتن، افراد دیگری را مى آفريد كه جزئى از همين فرد بودند و آنوقت خودمي ديد كه از آن وجود شاهانه، چگونه چندین بازیگر دیگر خلق شده است. همینجاست دلیل اینکه تر ازدیهای او، علیر غم واجد بودن

CARL R. PROFFER: The Critical Prose of مروع شود به کتاب نثر انتقائی الکساندر پوشکین، تالیف کارل \_ آر \_ پروفر A.Pushkin.

124 - The Corsair

125 - The Giaour

126 - The Siege of Corinth

127 - The Prisoner of Chillon

128 - Parisina

129 - Don Juan

زیبائیهای شاعرانه. در سطح پائینتر از نبوغ او قرار گرفتهاندو از نظر صحنهآرائسی نــمایشی. باستثناء پاریزینا. بقیه فاقد شایستگی لازم هستند.

حال بیائیم و داوری کنیم دربارهٔ کسی که می آید و از منظومهٔ سفینهٔ در دوریائی، توطئه ای را که بدرد یک قصهٔ بی ارزش اسپانیائی می خورد بسرمی دارد و نسمایشنامهٔ منظوم سه قسهرمانی می سر اید و بجای شعر ژرف و پر اندیشهٔ بایرون، نظمی ناخوش آیند که فقط بسدرد مسقلدان مرحوم کاتز بو می خورد، پدید می آورد و ادعا می کند که شاعر است و شعر سروده است. ایس شخص همین آقای اولین است که از روی سفینهٔ در دوریائی، اثری ساخته است سو اکنون پرسشی که بمیان می آید اینست که در شعر بایرون چه بود که جلب توجه او را کسرد؟ آیا واقعاً توطئهٔ داستان بود؟

این یادداشت که هر گز منتشر نشد، طرز فکر پوشکین را نسبت بهبایرون و نحوهٔ برخورد ویرا نسبت بهمنتقدان آثار خود نشان می دهد. علیرغم اینکه شاعر روس، در نهایت فروتنی و ادب، از ضعف هنر نمایشی منظومههای بایرون انتقاد کرده است، باید با اطمینان گفت که بسیاری از آثار وی، بویژه آن مسنظومههاشی که در سنین نوجوانی سروده شده اند، از شیوهٔ بایرون پیروی کرده اند و همین امر، در نظر ادب شناسان روس، گناه نابخشودنی بوده است. نبوغ پوشکین و استعداد حیرت انگیز او، چنانکه آثار بعدی او نشان می دهد، بگونه ای بوده است که خود می توانست سبکی کاملا مستقل، و با برخورداری از ویژگیهای اقلیمی، بوجود آورد، اما او اینکار را نکرد. شاید هم گناهی نداشت و در سالهائی که در آموزشگاه تحصیل می کبرد، جوانان همدرس و استادانی که شیفتهٔ ادب فرانسه و انگلیس بودند، و از طرفی جامعهٔ ادب شناس روس که اکثر بسبب آشنائی با زبان فرانسه در مرحلهٔ اول و زبان انگلیسی در مرحلهٔ بعد، موجب می شدند که الکساندر جوان راه و رسم ولترها و بایرونها را در بیش گیرد.

اما در مورد برگزیده ترین اثرش، داستان منظوم یو گنی اونگین، چنین نیست. پوشکین یکی از پیچیده ترین منظومههای داستانی را که در ادب روس هرگز سابقه نداشته و بعدها هم کسی نتوانست مشابه آنرا بوجود آورد، خلق کرد. این سرودهٔ عظیم بگونه ای بوده است که نه تنها در دوران حیات او، منتقدان صاحب نظر نتوانستند در داوری خود به یک رأی واحد بر سند، بلکه بعد از مرگ او نیز تا امروز، عقاید گونه گون و متفاوت بسوده است. ویساریون بلینسکی، ادیب سخن شناس زمان، این منظومه را دائرة المعارف حیات روس ۱۳۰ خواند، ولادمیر نابوکف، داستانسرای معاصر روس و خالق کتاب معروف لولیتا، دربارهٔ آن نوشت پیش از همه و برتر از همه، این نوعی اعجاز سخن است و صرفاً یک تصویر حیات روس نیست ۱۳۰ ماگزیم گورکی به به بان عنوان اولین داستان ر ثالیستی روسی ۱۳۱ داد و اشخلووسکی ادیب و شعر شناس روس گفت داستانی از شعر و شعری از داستان روس گفت داستانی از شعر و شعری از داستان برگرگر راستین نوشت نخستین آفرینش بزرگ ر استین

<sup>130 - «</sup>an encyclopaedia of Russian life» (Belinsky)

<sup>131 - «</sup>first of all and above all a phenomenon of style and not a picture of Russian life» (Nabokov)

<sup>132 - «</sup>the first Russian realistic novel» (Gorky)

<sup>133 - «</sup>a novel of parody and a parody of the novel» (Shklovsky)

ادب همهٔ عالم در قرن نوزدهم ۱۳۲ و در جای دیگر اضافه کرد که صمیمی ترین سرودهٔ پوشکین ۱۳۵ و میلاک، نقدنویس دیگر روس افزود تجسمی گسترده و تصویر گونه از جهان دروغ و ریا و بیهودگی ۱۳۶. هر چه بود و هست اینکه یو گنی اونگین، بهترین اثر پوشکین است و پدیده ایست ذوقی و هنری که ادب روس به آن افتخار میکند.

الکساندر پوشکین سرودن این داستان منظوم را در آغاز سال ۱۸۲۳ شروع کرد و در آنزمان، ۲۴ سال داشت. وقتی اولین بند این منظومه را به آخر رساند، در نامه ای بتاریخ ۴ نوامبر همانسال به سردبیر نشریب ستارهٔ قطبی، بنام الکساندر الکساندرویج بستوژف ۱۲۳ نوشت «این داستان نسیست، بلکه مثل دونژو آن، سرودهٔ بایرون، داستانی است که به نظم در آمده است و در این میان اختلاف زیاد هست » و درست هجده ماه بعد، در ۲۴ مارس ۱۸۲۵، وقتی بخش دیگری از این منظومه را به آخر رساند، به همین آقای بستوژف نگاشت «اولین بخش منظومه مرا با دون ژو آن مقایسه کن. هیچکس در عالم بیش از من به بایرون و این منظومه ای احترام نشی گذارد، ولی ایندو به هیچ وجه تشابهی با هم ندار ند…» و وقتی در سال ۱۸۲۷ از نیمهٔ آن گذشت، با خشمی که قادر نبود بر آن مسلط شود، اشاره کرد که «این بندهای چند رنگ، نیمه مسخره و نیمه غمگین، از زندگی طبقهٔ عوام، ثمرهٔ ایدآل و آمیخته با بیخیالی مسر تهای من…»

با اینحال، برای پی بردن به ارزش این اثر و داوری خود سر اینده نسبت به این اثر، باید داستان منظوم یسوگنی اونگین را خواند.

در این داستان، چهار تن نقش آفرین اصلی هستند.

اول یوگنی اونگین ۱۳۸ که نمونهایست از جوان مرفه و خوشگذران طبقهٔ اشراف روس. دوم ولادمیر لنسکی ۱۳۱ که دوست یوگنی است و جوانی است تحصیلکرده و اروپا دیده. سوم تاتیانا لارین ۱۳۰ که دختر محجوب و پاکدامنی است و بدام عشق یوگنی گرفتار می شود. چهارم اولگا<sup>۱۳۱</sup>، خواهر تاتیانا، که دختر زیباروی سطحی است. موضوع داستان باختصار چنین است:

**یوگنی اونگین** با سنّتهای اشرافی روس بزرگ می شود. دانش گسترده ندارد و مدارج تحصیلی را طی نکرده

134 - «the first truly great realistic creation of all world literature in the nineteenth century» (Blagoy)

135 - «The most intimate of all pushkin's works» (Blagoy)

136 - «a broad and just portrayal of the world of lies, hypocrisy and emptiness» (Meylakh)

137 - Alexander Alexanderevich Bestuzhev, editor of Polar Star.

۱۳۸ ـ در ترجمههای این منظومه. نام اونگین را بعدو گونه نوشنهاند یکی یوگنی اونگین Yevgeni Onegin و دیگری اوگن اونگین Eugence Onegin که اوژن اونگین نیز آنرا خواندهاند.

139 - Vladermir Lensky

140 - Tatiana Larin

141 - Olga Larin

است اما هوشیار و نکته سنج است و بهمین سبب در بین مردم طراز اول مسکو مشهبور می شود. چون از هر حیث آراسته و دلفریب است، در دل زنها نفوذ می کند و محبوب خوبرویان شهر می شود، اما همین محبوبیت روز افزون و دستیابی به شادیهای گونه گون زندگی او را دچار خستگی و ملال می کند.

پدر شیفته فرزند است. چون او را افسرده و دلمرده می بیند، می کوشد تا بهر طریق مسمکن او را شاد گرداند. ضیافتهای افسانهای می دهد و هزینهٔ برگزاری همین ضیافتها، روزبروز او را بیشتر بسوی قـرض و افسلاس می برد. سرانجام پدر از هستی ساقط می شود، اما برای فرزندش یوگنی غمی نیست زیرا تـقریباً در همین اوان، دائی او که ثروت بیکران دارد، به بستر مرگ می افتد و تنها وارث او، همین یوگنی است.

سفر بسوی کاخ دائی محتضر، رنج آور است اما چاره چیست؟ یوگنی وقتی پای به آنجا می نبهد که بسیمار در گذشته و در عوض املاک فراوان و زندگی برتجمل برای او باقی نهاده است.

محیط نو و زندگی نو، بویژه مناظر خیال انگیز طبیعت، برای یکی دو روز او را بخود مشغول می کند، اما ملال پیشین بازمی گردد و خستگی و ناشکیبائی از نو شروع می شود. در این میان، تنها ولادمیر لنسکی، دوست شاعر و صاحبدل و روشنگر اوست که از مصاحبت وی لذت می برد. ولادمیر شیفتهٔ زندگی است و عاشق «عشق» است. وقتی در آلمان بود، سخت تحت تأثیر تفکر ات کانت و شیلر قرار گرفت و هر چند این گر ایش، او را از مردم روسیه بدور ساخت، با اینحال جوان است و پرشور. این دو با خانوادهٔ لارین آشنا می شوند. لارین دو دختر دارد، تاتیانا و اولگا، که یکی با حجب و آزرم است و بهمین سبب، جذبهٔ جمال او چندان پیدا نیست و دیگری که از او چند سال کوچکتر است، سبکسر است و خندان و بیقرار، و از همین رو، بیشتر در دلها نفوذ دیگری که از او چند سال کوچکتر است، سبکسر است و خندان و بیقرار، و از همین رو، بیشتر در دلها نفوذ می کند و نگاههای ستایش آمیز جوانان را متوجه خود می سازد. همین گشاده روئسی و سبکسری اولگا سبب می شود که او مورد توجه ولادیمیر قرار گیرد و با وی نامزد شود، در حالیکه تاتیانا در گسوشهٔ عزلت باقی می ماند.

روزیکه قرار شد یوگنی پای به محیط خانواده لارین بگذارد، نمی دانست چسه حسوادثی در انستظار اوست. ولادیمیر با اصرار فراوان ویرا بدانجا برد، وگرنه وی در خود چنان حوصله ای نمی یافت که به خنانهٔ افرادی رود که آنان را نمی شناسد. دیدار، طبق معمول، برای یوگنی اونگین آمیخته با رنسج بسود. از سخنان آنسان خوشش نمی آمد، نوع سلیقهٔ هیچیک را نمی پسندید و چیزی وجود نداشت که خود را با آن مشغول کند. بسوی اولگا، گاهی نظر می انداخت اما هرگز متوجه تاتیانا نمی شد و وقتی آنجا را ترک گفت، کوچکترین خاطره ای همراه نبرد ساما دیدار او به این خانواده، برای یکتن متفاوت بود. تاتیانا سخت به بند مهر جوان گرفتار آمد، آنگونه که صلح و آرامش زندگی پیشین او بکلی بهم خورد. چندی با للهٔ ساده لوح و نابخرد خویش درددل کرد اما گرهی از کار او گشوده نگشت. لاجرم دست به قلم برد و نامه ای به او نوشت. تاتیانا می دانست که یوگنی زبان فرانسه را به روسی ترجیح می دهد. خود او هم این زبان را بهتر از زبان مادری خود مسی دانست. نامه بدست جوان رسید ولی واکنشی امیدبخش در او پیدا نشد. در فرصتی مناسب بدیدار تاتیانا رفت و در گوشهٔ بدست جوان رسید ولی واکنشی امیدبخش در او پیدا نشد. در فرصتی مناسب بدیدار تاتیانا رفت و در گوشهٔ بدست با و به صحبت پرداخت. از روحیهٔ خسته و مشرب بی علاقگی خود سخنها گفت و سرانجام افزود که او نمی تو بود و در برای وی شوهری دلخواه باشد. او از زن خسته است و زنها برای او جیز نفرت و نگرانی بوجود نمی آردند. تاتیانا اینها را شنید و دم فرو بست. باز هم به دنیای تنها و غمآلود خویش پناه برد و در بروی آشنا و نمی آردند. تاتیانا اینها را شنید و دم فرو بست. باز هم به دنیای تنها و غمآلود خویش پناه برد و در بروی آشنا و

بیگانه فرو بست.

در آن زمستان، بخاطر روز نامگذاری تاتیانا، ضیاقتی در خانه خاندان لارین برپا شد و اینبار اگر بسبب اصرار ولادیمیر لنسکی نبود، یوگنی پای به آنجا نمی نهاد. ولادیمیر به وی اطمینان داده بود که جز چند تن افراد خانواده، کس دیگری در آنجا نیست، اما ورود آنان به خانه، واقعیّت دیگری را ثابت کرد. خانهٔ بزرگ و اشرافی لارین انباشته از میهمان بود و یوگنی سخت بر آشفت. بمنظور آنکه انتقام خویش را از دوست خود بازستاند، اولگای وسوسه انگیز را به رقص دعوت کرد و یکدم از او جدا نگشت. این بی اعتنائی به تاتیانا سخت بهمه گران آمد، بویژه به ولادیمیر دوست وی که انتظار نداشت نامزدش را از او برباید. در یک لحظهٔ خشم و جنون، دوست خود را بهمبارزه تن به تن دعوت کرد و یوگنی نیز بدون لحظه ای تأمل پذیر فت. حاصل این جدال، مرگ ولادیمیر بود که گلوله در قلبش جای گرفته بود. یوگنی، پشیمان و اندوهگین از آنچه گذشته است، آن معیط را ترک گفت و آوارگی پیشه کرد. اولگا نیز که پیوندی راستین با نامزد پیشین خود نداشت، با افسری ازدواج کرد و براه خود رفت.

ماجرائی که آنشب در خانهٔ لارین گذشت، برای تاتیانا بسیار دردناک و مصیبت بار بود با اینحال از مهر او نسبت به محبوبش چیزی کاسته نشد. وقتی جوان آوارگی پیشه کرد، وی به خانهٔ او رفت و با خادم پیر دست دوستی دراز کرد. روزها پنهانی به اتاق محبوب می رفت و بمطالعهٔ یادداشتهای او می پرداخت. از طریق ایس یادداشتها موفق شد مردی را بشناسد که سرا پا خستگی و ملال و بیزاری بود و او تمام وجود و احساسش را بیای او ریخته بود.

سرانجام پدر و مادر تاتیانا از گوشه گیری و انزواجوئی دختر خود به تنگ آمدند. بر آن شدند مقیم مسکو شوند و برای تأمین آینده وی، راه بسوی محافل و مجالس اشراف بگشایند. تاتیانا بزودی از خالهزاده های جوانتر از خود آموخت که چگونه گیسوان ساده را آرایش دهد و بچه نحو در دلهای مردان نفوذ کند. شامگاهی در ضیافتی باشکوه، شاهزاده ای که مقام ژنرالی داشت و با تن فربهٔ خود کمتر توجه زنسی را بسوی خود بسرمی انگیخت، تعت تأثیر جاذبهٔ تاتیانا قرار گرفت و در همانجا از وی خواستگاری کرد. ژنرال پای بسن نهاده وجودی نبود که آرزوی زنی را برانگیزد با اینحال تاتیانا پیشنهاد او را پذیرفت و فصلی تازه در کتاب زندگانی خود گشود. نزدیک بهدو سال از آنزمان گذشت. یوگنی اونگین، مردی که هنوز بر دل خود غبار مسلال زندگی داشت، وارد مسکو شد و در میان دعوتهائی که به او رسید، تصمیم گرفت به خانه یکی از آشنایان قدیم برود. میزبان با گرمی بسیار از او پیشباز کرد و همسر زیبا و بر ازندهٔ خود را که بتازگی با او ازدواج کرده بود، به وی معرفی کرد. این زن که در نگاه نخست، سخت توجه او را بر انگیخته بود و مدتی با خویش فکر می کرد که او را قبلا در کجا زن که در نگاه نخست، سخت توجه او را بر انگیخته بود و مدتی با خویش فکر می کرد که او را قبلا در کجا دیده، کسی جز تاتیانا نبود.

فضای ضیافت آنشب، برای مرد جوان تغییر کرده بود اما چیزی که برای وی قابل تصوّر نبود اینکه تاتیانا، دختر محجوب و دل و دین باخته پیشین، چنین سرد و بی احساس و بی اعتناه شود. بر سیمای دلفریب و قامت پرنسسوار او می نگریست و آنچه را که می دید و حسّ می کرد، نمی توانست باور کند.

از فردای آنروز، یوگنی اونگین اسیر توهّمات نازه شد: خونسردی و بیعلاقگی او بهجذبهای مبدل گشت کـه

دیگر قادر نبود جلو آنرا بگیرد. بی اختیار بدیدن او رفت و بی اراده دست او را بگرمی فشرد و بوسه ای بر آن زد، اما گوئی در کالبد جذّاب این زن، کمترین شور و هیجانی نبود. به خانه رفت و کوشید خود را با مسطالعه مشغول کند اما بیحاصل بود. بسراغ موسیقی رفت اما گوئی آهنگهای دلنواز و خیال انگیز پیشین هم جذبه خود را از دست داده بودند. ناچار باز هم بیخبر بدیدن او رفت و چون هیچگونه دگرگونی در او نیافت، بر پشت میز کار خود نشست و نامه ای نوشت، نامه ای که در آن سوز عشق بود، اما بیحاصل.

از آنسو، این عشق سهمگین و احساس بنیان کن برای تاتیانا حیرتآور و باور نکردنی بود. چرا این مرد روزی بر عشق سهمگین و احساس بنیان کن برای تاتیانا حیرتآور و باور نکردنی بود. چرا این مرد روزی بر عشق پاک و بی آلایش او با دیدهٔ تحقیر نگریست؟ چرا ویرا در نهایت بیرحمی و شقاوت از خویش رانید و بیقرار چرا آمادگی او را برای یک پیوند داشمی بچیزی نخرید؟ و امروز، چه گذشته که او اینسان دیسوانه و بیقرار خود را بیای وی افکنده است؟ آیا باید این عشق را بپذیرد و یا با وی معاملهٔ بمثل کند؟ آیا بسراستی از آن عشق آتشین و ویرانگر اثری در قلب او باقیمانده است؟

تاتیانا به شوهر خود، که هرگز او را دوست نداشت و هیچگاه در دل احساس محبتی بیه او نسمی کرد، خیانست نورزید. جوان جذّاب و عاشق پیشهٔ محافل اشراف روسیه را از خویش رانید و بیهمان اکتفا کرد کیه بیا خاطره های دردناک گذشته خویش، شاد و امیدوار بماند.

## \* \* \*

داستان منظوم یوگنی اونگین سرودهٔ الکساندر پوشکین، با هشت فصل آغاز و انجام می پذیرد: فصل نخست دارای پنجاه وچهار بند است و هر بند بطور متوسط دارای پانزده بیت<sup>۱۳۲</sup> شاعر منظومه سرا سرودهٔ خود را با سطوری از یک نامهٔ خصوصی بدینسان آغاز میکند:

... لبریز از خویشتن پرستی، روانش با چنان غروری آکنده بود که بــا کــمال بـــی تــفاوتی، کردارهای پسندیده یا ناپسندیدهٔ خود را اعتراف می کرد، بدنبال یک احساس بـر تری جــوثی، شاید در جهان خیال ۱۲۳...

و آنگاه پوشکین، پیش از آغاز فصل یکم. زیر عنوان اهداء کتاب<sup>۲۲</sup> چنین میسراید:

۱۹۲ ــ در منن اصلی و همچنین ترجمه. تعداد قصول ثابت است اما تعداد بندها در ترجمهها مختلف آمده است.

<sup>143 –</sup> Petri de vanite il avait encore plus de cette espèce d'orgueil qui fait avouer avec la même indifférence les bonnes comme les mauvaises actions, suite d'un sentiment de supériorité, peut-être imaginaire. Tiré d'une lettre particulière 144 – Dedication.

پذیرا شو. این مجموعهٔ فصلهای رنگارنگ را. نیم خندان و نیم گریان را. دور از تصنّع و آمیخته با وهم و خیال را. ثمرهٔ غفلتآلود ساعات فراغت و بیخوابی را. الهامات جزئی سالهای بی ثمر و از یاد رفته را. نظارههای باسآلود عقل را. و اشکهای شرنگآلود سینه سوزیها را ۲۰۵۰

خواننده در نگاه نخست می پندارد شاعر این شاهکار ذوق و اندیشهٔ خود را به دلداری الهام بخش پیشکش کرده است. اما مخاطب او مردی است بنام پیوتر الکساندرویج پلتنیوف <sup>۱۲</sup>۰، که دوست شاعر بسوده و کار گسذار انتشاراتی او، و همین او، پس از مرگ نابهنگام شاعر، سردبیری مجلهٔ ادبی معاصر را بعهده گرفت. پوشکین بند نخست از فصل یکم را با بیتی از پرنس پیوتر آندریویج ویازمسکی، شاعر نوگرا و دوست ادیب ۱۳۰ خود بدینسان آغاز می تهد:

شناب می کند تا زیست کند،

و قادر نیست باز ایستد تا حس کند<sup>۱۴۸</sup>.

و آنگاه داستان دلانگیز یوگنی اونگین را با این ابیات. در بند نخست. با خواننده در میان میگذارد:

عم من، در آندم که محتضرانه بر بستر مرگ افتاد، در حقیقت نشانی از مهر بود که بهمن آشکار کرد.

۱۴۵ \_ نویسندهٔ سطور، برای ترجمهٔ بندهائی از داستان یوگنی اونگین، از دو متن استفاده کرده است ـ یکی ترجمهٔ تحتاللفظی پرفسور ربچارد فعریبورن، استاد ادبسیات روسی در دانشگاه لندن (در کستاب اعتلای داستانسرائسی در روسیه) و دیگری تسرجمهٔ آورام بارمولینسکی، مؤلف کتاب شعرها، نشرها و نمایشناممهای الکساندر پوشکین که شعر روسی را بهشعر انگلیسی برگردانده است. مأخذ در تمام بندها ذکر شده است. اینک برگردان سرآغاز داستان، زیر عنوان اهداه، بوسیلهٔ پرفسور ریجارد فرببودن:

Take this gathering of motely chapters,
Half - jocular, half - sad,
Unsophisticated, idealistic,
The careless fruit of leisure hours,
Sleeplessness, slight inspirations
Of callow and long - faded years,
The mind's chill observations
And hearache's bitter tears.

146 - Pyotr Aleksándrovich Pletněv (1792-1865)

147 - Prince Peter Andréyevich Vyázemsky (1792-1878)

148 - Makes haste to live and cannot wait to feel.

او وجود ارزنده ای است.
از میان همهٔ پدیده های عالم از او بهتر کجا می توان یافت؟
با اطمینان میگویم که او نمونه است.
اما خدای من، چه ملال انگیز است اجبار داشتن،
روزان و شبان بیحرکت در کنار بستر بیماری نشستن،
به آنکه فقط نیم جانی برایش مانده،
به از خود گذشتگی او باید مکری افزود:
در آندم که معجونش را آماده میسازی تا به او بخورانی،
مدحش بگو و بگونه ای مشغولش بدار،
در حالیکه آهی از دل میکشی و با ابروان گره خورده می اندیشی
در حالیکه آهی از دل میکشی و با ابروان گره خورده می اندیشی

منتقدان در نگاه اول، با حیرت به تفکر نشستند که این چه نوع سر آغازی برای یک داستان ان دوهزا مسی سواند باشد؟ با ابیاتی که او از دیگر ان نقل می کند و با لحن عاشقانه و خیال انگیزی که سروده های خود را بـهدوست خویش تقدیم می دارد، مرگ عم قهرمان را چرا باید با طنز و تمسخر بیامیزد؟

اما این شیوهٔ کار پوشکین است که نمیخواهد از لحظهٔ نخست، مذای خوانندهٔ خود را با تلخی مرگ و ناکامی آشنا کند. او میخواهد گزارشگر صادی باشد. سر گذشت نقش آفرینان خود را با حقیقت بیامیزد. احساس و عواطف افراد را آنگونه که هست نشان دهد. در یکجا کلامش ساده و بی پیرایه است و در جای دیگر کنایه آمیز. در شعر پوشکین، روسیه با تمام شکوه و زیبائی، و جلوههای زندگی یک فرد روسی با تمام ویژگیهای آن، موج میزند. شاعر می کوشد نقاشی کند و در این نگارگری، اصالت صحنه را از دست ندهد. از نخسیس سدهای این منظومه، خوانندهٔ داستان همراه قهرمانان به خاک روسیه په می گذارد \_ گاهی در شهر است و گاه در روست \_ گاه در زیباترین خانهٔ سن پطرزبورگ است و گاه در یک کلبهٔ کوچک وسط جنگلهای انبوه و تیره. سا هر چه هست اینکه روسیهٔ قرن نوزدهم است و مردم آن خصائص آن دوران را دارند. به ایسن صحنه از سنظومه یو گنی اونگین توجه کنید. نقش آفرین نخست داستان، به شب زنده داری و عشر تجوشی رفته است. دیسرگاه از ضیافت شکوهمند دوست خود در پایتخت گناه آلودهٔ روسیه به خانه باز می گردد و در این بازگشت، سرایسدهٔ از ضیافت شکوهمند دوست و از آنجه می نگر د، تصویر بر می دارد:

و اونگین من؟ خواب آلوده.

از میهمانی بهبستر خویش باز میگردد. و سن بطرزبورگ، آن شهر بیقرار، از آوای طبلها از خواب برخاسته است. پیشهوران جنب و جوش آغاز کردهاند. و دستفروشان دورهگرد بهحرکت آمدهاند. درشکهرانان در پی مسافراند. و زنان شیرفروش با مشربههای شیر در پی مشتری. برف صبحگاهی زیرپای رهگذران لهیده میشود. پشتدریها گشوده میشوند و بخاریها افروخته میگردند. و دود خاکسترین، ابرآسا بهآسمان میرود ۱۵۰

و با در این صحنه که تاتیانای زیبا از دهکده به مسکو پای می نهد و دنیای تازه ای بر ابر چشمش گشوده است:

مقابل نظرش، ستونهای مرمرین دروازه،
سپیدفام جلوه می کنند و در امتداد خیابان تیورزکایا ۱۵۰،
سورتمه که شتابان می تازد، بر انبوهی برف بههوا میجهد،
و از اتاقکهای نگهبانان می گذرند و پیش می تازند،
از برابر دکهها، از کنار تیرهای چراغ،
از پهلوی برزگرانی که بر پشت یابوی خود شلاق می زنند،
از طرف خانههای کوچک، و از مقابل کاخها،
از جلو کلیساها، پارکها، داروخانهها،
پوست فروشها، پاسبانها،
سوداگران فربه، قزاقها، بولوارها،
سوداگران فربه، قزاقها، بولوارها،
زنان فرتوت، نوجوانانی که گونههایشان گل انداخته است،
از پیکرههای شیر که دهان گشودهاند و پاسدار قصورند،
و از مقابل صلیبهائی که کلاغهای سیاه بر آن نشستهاند ۲۵۰.

خواننده ضمن سیر و سلوک در این منظومه، متوجه می شود که پوشکین سخنان خودش را که داستانگو است با موضوع داستان بهم آمیخته، باین معنی که در فضای داستان، همان جهان خیال و رویائی که خواننده در آن سیر می کند، ناگهان خود پوشکین پدیدار می شود و با خواننده به در دل می نشیند. نحوهٔ بیان چنین حکایت می کند که داستانسرا قبلاً جزئیات داستان را نمی دانسته و قهر مانان، جز یکی دو تن، برای او کاملاً مشخص نبوده اند و بقیه به حسب ضرورت، به صحنهٔ بازیگری پای گذاشته اند و این و اقعیت را که قاعدتاً باید برای خود سراینده

۱۵۰ ــ برگردان به فارسی از ترجمهٔ انگلیسی پرفسور ریچارد فریبورن ــ صفحه ۱۵ (فصل اول بند سیوینجم) 151 – Tverskaya Street

۱۵۲ ــ ترجمه به فارسی از شعر آورام پارمولینسکی ــ صفحه ۲۶۶ (فصل هفتم ــ بند سیوهشتم)

روشن باشد، طی داستان بازگو میکند.

یکی از علل این امر شاید این باشد که منظومه یو گنی اونگین طی چندین سال سروده شده و بین دورانی که شاعر فصل اول این منظومه را سروده تا وقتی آخرین سطور داستان را بهپایان برده، مدت هفتسال طول کشیده است. بعید نیست که شاعر مدتها تردید داشته که پایان آنرا چه کند و سرانجام باین فکر افستاده که قهرمان را ناکام از آستانهٔ خانهٔ محبوب براند، و چون می خواسته سبک ر ثالیسم را در اثر خود حفظ کند، بهمین سبب ترجیح داده عاشق دلسوخته و کام نادیده را بعدامان گور نکشاند بلکه شکست دیده و رنجکشیده، از خانهٔ دلدار براند.

به عند بند آخر داستان، سرودهٔ الکساندر یوشکین توجه کنید ۱۵۳:

آیا این یوگنی است که پیش میراند؟

بلی هم اوست و شما اکنون خواهید پرسید:

آیا این همان آدم عجیب است، همان اصلاح ناشده،

که راه خویش را بسوی تاتیانا گشوده است؟

همچون میتی بیجان، بر رغم ظاهر آراستهاش،

پای بهتالار خالی خانه مینهد،

هر اتاق را در پی گمشدهٔ خویش میجوید،

تا سرانجام بهدری میرسد – و بیدرنگ آنرا میگشاید.

از یک نگاه اضطرابی ناگهانی بهاو دست میدهد:

برابرش چیست که جرات و شهامت را از او سلب میکند؟

شاهزاده خانم با رنگ پریده و در پیراهن خواب،

شاهزاده خانم با رنگ پریده و در پیراهن خواب،

در گوشهٔ تنهائی چشم برنامهای دوخته است.

در گوشهٔ را در میان دو دست دارد و میگرید – و بهآرامی میگرید.

اندوه بی نالهٔ او در یکدم تغییر حالت می دهد، در آن لمحهٔ زودگذر، بیننده قادر است بنگرد، که این همان تا تیانای پیشین است که در جامهٔ شاهزاده خانمی، اینگونه دیده را مجذوب می کند. و یوگنی، پریشان و بیقرار از اندوه بسیار، خود را بر پای او می افکند، در حالیکه قلبش نزدیک است از هم متلاشی شود. زن مرار زد، زبانش بند می آمد، حشمان زبیاش،

نمایشگر خشم یا حیرت نیست، اما کنجکاو بر سرایای او مینگرد. بهنگاه رانده و بیمار گونهٔ او، بهخروش و فریاد گنگ بشیمانی او، که جملگی با نیروی ناییدائی با او سخن میگفتند... و در روان آن زن، رستاخیزی بریا بود، آن دختر ساده دلی که رؤباهاش، خاطرههایش، و جانش بهروزهای گذشته تعلق داشت.

بازو بر او نمیگشاند تا از جای بلندش کند، و او را همانسان که زانو زده بود بحال خویش میگذارد. و آن دستان بیرون از اراده را همچنان بر لبان حریص او باقی مینهد و در حالیکه میکوشد درد خود را پنهان کند. چشم از او برنمی دارد. این رؤیاهای ناگفتهٔ او پیرامون جیست؟ خاموشى بىيايان سرانجام ئىكستە مىشود، و زن به آرامی به سخن درمی آید «برخیز! کافی است! یا باید بی تزویر با تو سخن گویم یا خاموش بمانم: اونگین، آیا می توانم از تو بیرسم که تو هنوز خاطرهٔ آن دقایق گمشده در زیر درخت را. که سرنوشت ما را بهم رساند، بیاد داری؟ تو خطابه راندی، و من ناتوان بهگفته های تو گوش فرا دادم. امروز نوبت منست که با تو گفتگو آغاز کنم...»

> «اونگین، من در آنزمان جوانتر بودم، و شاید هم بهتر، و ترا دوست میداشتم، خوب بگو: نامهٔ کودکانهٔ مرا چگونه پذیرا شدی؟ قلبه تو چگونه بدان پاسخ داد؟ بخاطر خدا بگو! بگو! تو با نهایت قساوت پاسخم گفتی، حتی نخواستی براهانت خود جامهٔ ادب بیوشانی، عشق یک دختر پاکدل برای تو شگفتآور نبود،

ای خدای مهربان، در همین دم که بهآن می اندیشم، بر خویش می لرزم... بخاطر می آورم که چگونه با سردی برایم سخن راندی، نگاهت بگونه ای بود که قلبم فرو می ریخت. اما چنین نیندیش که من بخاطر آن موعظه، ترا نکوهش میکنم... زیرا که تو دلیرانه عمل کردی، براستی که تو ایفاگر نقش نجیبانه ای بودی، از همهٔ جانم از تو سپاسگزاری می کنم...»

«در آنزمان، دور از زرق و برق و ازدحام مسکو،
در دامان آن بیشه زارها... مگر جز اینست؟
تو مرا نمی خواستی... راستی چه دردناک است،
و بدتر از آن، اکنون بجستجوی چه آمده ای؟
چرا اینهمه بسوی من توجه می کنی؟
بخاطر رسم و آئین اجتماع است،
یا احترام به ثروت و مقام من،
که می اندیشی بهمن شأن و اعتبار داده است؟
صادق باش... شاید بسیب افتخارات شوهرم است؟
آمیزش با یک سردار راه را بسوی دربار می گشاید،
و شاید هم آلوده کردن دامن من، و اشاعه ننگ و رسوائی من،
بتو در اجتماع انگشت نمائی دلپذیری می دهد؟»

«دست از سرم بدار، می بینی که می گریم،
اگر در تو آن توان هست که تاتیانای پیشین خود را بیاد آوری،
آرزو داشتم این تمنایم را به حافظهٔ خود می سپردی،
که اگر در من اراده ای بود،
من آن نوع سخنگوئی سرد عاری از عاطفهٔ ترا،
باین شور و بیقراری وهن آمیز کنونی ترجیح می دادم،
باین نامه های دردانگیز و این اشکباریها،
آن رؤیاهای طفلانهٔ من، آن سالهای لبریز از عشق من،
ظاهراً احساس دلسوزی ترا برانگیخته است،
تو پیش یای من بزانو افتاده ای، اما آیا در تو این جرأت هست،

که از روی حقیقت بگوئی چه چیز ترا امروز بسوی من آورد؟ چه شوق مسخرهای؟ یا چه احساس فرومایهای؟ آیا براستی این توئی، تو آن بزرگوار و تو آن هوشیار، که انگیزهای کوچک و ناچیز بر جانت حاکم گشته است؟»

در پیش دیدگان من، اونگین، این جلال و شکوه، این تلالؤ روزهای ناخوش آیند. این تکریم دنیای پر زرق وبرق، این خانهٔ دلفریب و این ضیافتها. هیچ است. در این دم آمادهام اونگین، که خانهام را ببخشم و آنچه در آنست. با این نمایش دوارانگیز بالماسکه مانند را. به چند کتابی، به مرغزاری پوشیده از گل، که در آن دور از تجمل مأوی گیریم. مکانی همانند آنجا که روز نخست سیمای ترا دیدم. بهمحیطی آشنا، اونگین، محاط کو حک کلسائی که از زندگی سادهٔ انسانها داستان گوید، بهخانهٔ حقیری نظیر آنجا که پرستار بینوای من زیر شاخساری بخواب میرود.»

> «خوشبختی، اونگین، پیش از آنکه جاودانه از کنار من بخرامد، بهمن بسیار نزدیک بود، اما اکنون سرنوشت گذرگاه مرا تعیین کرده است: اعتراف می کنم که من شتاب کردم، مادرم گاه فریبم میداد و گاه میگریید، او ملازم من بود و علاوه بر آن همه چیز این جهان برای تاتیانای بینوا، یکسان بود. بهمین سبب زناشوئی کردم و حالا، بتو التماس می کنم که از کنارم بروی. من با قلب تو آشنائی دارم و نیازی نیست که بر خویشتن بلرزم. میدانم آنچه درایندم راهنمای تست،

> > من ترا دوست میدارم (چرا این راز را از تو پنهان کنم؟)، اما من اکنون همسر دیگری هستم،

شرف و غرور تست.

و میخواهم در سراسر عمر نسبت باو وفادارم باشم...»

تاتیانا رفت، و اونگین در آنجا باقی ماند، از یاد رفته،
ایستاده بود، بیحرکت، چون انسانی تندر زده،
آن طوفانی که در قلبش می توفید چه بود؟
کدام غرور، کدام غم، کدامیک از یادهای این زن،
عامل این خروش و غوغای درون او بود؟
دیگر چیزی نمانده که شوهر تاتیانا بازگردد،
و در این لحظههای ناخجسته، ناگزیر باید قهرمان خویش را ترک گویم،
برای زمانی طولانی، و شاید هم برای همیشه...

در اینجا، در میان ابیات این بند، شبح انسانی که این غمنامه را بازگو می کند، از پس تاریکی خیال، نمودار می شود. او الکساندر پوشکین است که این داستان عشق و ناکامی را بسه شعر درآورده. با خرواننده، خداحافظی می کند و بهمهٔ کسانی که دری با او همسفر بوده اند، بدرود می گوید.

اینکه چرا پوشکین داستان خویش را بدینگونه پایان برد، صرف نظر از اندیشه واقعیت گرائی که در ذهن شاعر بوده، دلیل یا دلائل دیگری هم داشته و این نیت را، دکتر ریپچارد فریبورن، استاد ادبسیات روسی در دانشگاه لندن، و مؤلف کتاب پرارزش اعتلای داستانسرائی در روسیه، از دوران ظهور یسوگنی اونگین تا جنگ و صلح، اینگونه تفسیر میکند:

«صحنهٔ آخر دیدار بین اونگین و تاتیانا، متضمن اندیشهای است، نکتهای روانی و در همانحال مبتنی بر فن در ام نویسی، که می تواند برای داستانسر ایان بعدی روسیه مدلی باشد. داستان روسی، که کمتر بر طرح «توطهٔ سازی» و «تقارن صحنه» نوشته شده، در بهترین نمونههایش، بگونه ایست که برای نشان دادن یک صحنهٔ بخصوص طرح ریزی شده، صحنه ای که ناگهانی و بیواسطه، پرده از روی نهاد زندگی یا درون روح قهرمان برمی دارد و راز نسهفتهٔ داستان را روشن و برهنه و بی پرده، بر ابر چشم خواننده آشکار می سازد. همهٔ بازیگران داستانسهای روسی بدینگونهاند. آنجا که «پچورین» نقش آفرین داستان قهرمان عصر ما<sup>۱۵۲</sup> موفق به کشف وجود خویشتن می شود – آنجا که چیچیکوف، بازیگر داستان رعایای مرده <sup>۱۵۵</sup>، بدون انتظار فهرمایش بر هم می خورد و دچار افلاس و اختلاس می شود — آنجا که اوبلوموف، ایفاگر نقش داستان اوبلوموف، ایفاگر بسر داستان اوبلوموف، ایفاگر بسر داستان اوبلوموف، ایفاگر بسر داستان اوبلوموف، ایماکه، پسر

<sup>154 -</sup> Pechorin (Hero of Our Time - by Michael Lermontov)

<sup>155 -</sup> Chichikov (Dead Souls - by Nikolai Gogol)

<sup>156 -</sup> Oblomov (Oblomov by Ivan Goncharov)

علیل داستان برادران کار امازف ۱۵۰ از افسون وهم و شیفتگی خود بدر می آید \_ آنجا که اندری برلکنسکی، نقش آفرین داستان جنگ و صلح ۱۵۰ به بهنگام مرگ به دراز عشق آگاه می شود، همهٔ اینها نمونه هائیست که در لحظات کشف و شهود، مفهوم زندگی را بگونه ای بر خواننده آشکار می گرداند. تاریخ تحول هنر داستانسر اثبی روسیه در قرن نوزده، غالباً در فصولی خوانده می شود که بازیگران در اتاقهای پنهانی با هم روابط بسیار دوستانه دارند. میزان وسیعتر، آنجا که بازیگران در اتاقهای پنهانی با هم روابط بسیار دوستانه دارند. در داستان روسی، بطور معمول، همیشه اختلاف آشکار بین اعمال بازیگران در ملاً عام و رفتار آنها در خلوت تنهائی هست. ولی برای همهٔ داستان نویسان این نکته از همان آغاز روشن است که هر چند هر دو محیط بروی هم تأثیر می گذارند، با اینحال داستانسرا باید اول نمای بیرونی ساختمان اجتماع را در نظر آورد، بعد بدرون اتاقها رود و آنچه در آنجا می گذرد، برابر خواننده فاش سازد. در هر یک از این دو قضیه، دو گانگی صحنه، نمایشگر این واقعیت است که در طبقات جامعهٔ روسی، دگرگونی و تفاوت و نفاق هست و هر یک از این دو گروه، آرمانها و هدفها و معتقدات ویژه خود را داراست» ۱۵۰

وقتی منظومهٔ اندوهزای یو گنی اونگین به آخر می رسد، خواننده متفکرانه از خویشتن سؤالی می کند، سؤالی که به آسانی نمی تواند پاسخی برای آن بیابد و آن اینکه چرا تا وقتی تاتیانای زیبا و پاکدل در دهکده بود و پای به شهر ننهاده بود، در نظر اونگین، نجیبزادهٔ پر طمطراق و از خود راضی مسکو، کمترین ظرافت و جذبه و زیبائی نداشت و عشق و صفای او به پشیزی نمی ارزید، اما همینکه پای به سحیط اشرافی شهر نهاد و همسر یک پرنس با نام و نشان شد، به چنان جمال و کمالی رسید که عقل و هوش از سرجوان بربود و او را در مقابل خویش به زانو در آورد؟ آیا این امر بخاطر آن بود که معشوق سهل الحصول دور از دسترس او قرار گرفته بود و دل هوسناک جوان، زنانی را می پسندید که مشکل بدست آیند؟ آیا بسبب آن بود که تاتیانا، تا وقتی در ملک پدر بود، یک دختر روستائی بود و چنین دختری، برای یک جوان عاشق پیشهٔ محافل سن پطرزبورگ و مسکو، در سطح ناخواستنی ها بود؟ آیا عشق و جذبه و شیفتگی جوان بدان سبب ناگهان متوجه تاتیانا شده بود که او هسر فرد دیگری شده بود و تجاوز به حریم عفاف مرد دیگر، برایش لذتی در برداشت و بالاخره آیا اونگین همسر فرد دیگری شده بود و تجاوز به حریم عفاف مرد دیگر، برایش لذتی در برداشت و بالاخره آیا اونگین بدان سبب بسوی تاتیانا رو آورد که این زن، با ازدواج با یک ژنرال با نام و نشان، در شمار مردم همطراز و همطبقهٔ خود او درآمده بود و اینک طبع مشکل پسندش راضی می شد که با زنی همر تبهٔ خود را بطهٔ عشقیی برقرار سازد؟

شاید هم هیچیک از اینها نبود. سر ایندهٔ داستان، الکساندر پوشکین میخواست درسی از اخلاق بهمردم روسیه بدهد:

<sup>157 -</sup> Raskolnikov (Brothers Karamazov by Fyodor Dostoyevsky)

<sup>158 -</sup> Andrey Bolkonsky (War & Peace by Leo Tolstoy)

۱۵۹ ـ برگردان به فارسی از کتاب اعتلای داستانسرائی در روسیه. صفحه ۳۷

یرگنی ارنگین ۲۵۷

اینبار خوانندهٔ کنجکاو را بهخلوتگاهی برد که در آنجا، نهیب وجدان، بر شهبوت و هوس و خبودکامگی چربید و برخلاف آنچه معمول زمان بود، دامان عفاف زنبی کسه مسرد دیگری، غیر از شوهر خسود را دوست میداشت، بهمعصیتی آلوده نگشت.

### برای تهیهٔ این پژوهشنامه، از کتابهای زیرین استفاده شده است\*

- 1. JOHN FENNELL: Nineteenth Century Russian Literature Studies of Ten Russian Writers, Faber and Faber, London, 1973 edition.
- 2. AVRAHM YARMOLINSKY: The Prose and Plays of Alexander Pushkin; The Modern Library New York; 1964 edition.
- 3. RICHARD FREEBORN: The Rise of the Russian Novel Studies in the Russian Novel from Eugene Onegin to War and Peace; Cambridge University Press, London, 1973.
- 4. TATIANA WOLFF: Pushkin on Literature; Methuen & Co., London; 1971 edition.
- 5. PRINCE D. S. MIRSKY: A History of Russian Literature; Vintage Books; A Division of Random House; 1958 - U.S.A.
- 6. GILBERT PHELPS: The Russian Novel in English Fiction; Hutchinson's University Library; London: 1956.
- 7. CARL R. PROFFER: The Critical Prose of Alexander Pushkin; Indiana University Press; London; 1969.
- 8. Encyclopaedia Britannica; Macropaedia; 1973 edition.

# قهرمان عصرما

### A Hero of our Time

تاریخ انتشار: ۱۸۳۹ میلادی

## ويا ميخائيل يوري يو يچ لرمونتوف لرمونتوف

**Mikhail Yurlevich Lermontov** 

(1414-1441)

ر وسی



میخائیل لرمونتوف، شاعر و داستانسرای قرن نوزدهم روسیه، فقط ۲۷ سال در این جهان زندگی کرد. با وجود این نامش در مقام شاعری، پس از الکساندر یوشکین در مقام دوم قرار گرفت (دائرة المعارف کاسل \_ جلد ۳ \_ ص ۴۱) و

در داستانسر ائی. فقط با نگارش یک کتاب زیـر عنوان قـهرمان عصر مـا. در پایگاهی نشست که داستانسر ایـان بــزرگی چـــون تـــورگینیف، تـــولستوی، داستایوسکی و نکراسف، دنبالهرو او گردیدند (بریتانیکاـــمکروپـیدیاـــجلد

۱۰ ــ صفحه ۸۳۲) شاید اگر حادثهجوئی نمی کرد و در مبارزه تسن بسه تسن شرکت نمی جست و چند سالی دیگر زنده می ماند. تــاریخ ادبــیات روسیه او را بزرگترین شاعر و بزرگترین داستان نویس روسیه می شناخت.

برر دسرین ساعر و برر دسرین داستان بویس روسیه می سناخت. میراث لرمونتوف هر چند زیاد نبود با ایس حال تسعابیر گسوناگون در آشار

هنر آفرینان روسی مانند نقاشان، آهنگسازان، تئاترنویسان و فیلمسازان بـوجود آورد. تصانیف تئاتری او نقش شایان توجهی درگسترش هنرتئاتر بـوجود آوردو سرگذشت او مبانی بسیاری از داستانها، شعرها، نمایشنامهها و فیلمها شد. ۱۸۱۴ در مسکو چشم برجهان هستی گشود و ۲۷ سال بعد، در روز ۲۷ ژوئیه ۱۸۴۱، در یک مبارزه تن بهتن از پای در آمد، اما شگفت آور است که همین جوان کمسال و کام نادیده، با معدودی اثر منظوم و منثور که از خود بجای گذاشت، عنوان «پیشتاز ترین شاعر و داستان نویس مکتب رمانتیسیسم روسیه» را برای خود خریداری کرده است دیک کتاب او بنام قهرمان عصرمااز شاهکارهای ادب این سرزمین شناخته شده و بگفتهٔ نقادان صاحب نظر، «سرمشقی برای گسترش شیوهٔ رئالیسم روانی ادب روسیه» بوده است د

میخائیل لرمانتوف، شاعر و داستانسرای روس. فقط ۲۷ سال در این عالم خیاکی زنیدگی کبرد. در ۱۵ اکتبر

لرمانتوف، پس از الکساندر پوشکین، بزرگترین شاعر رمانتیک روسیه است و هم او بـود کـه در آن سالهـای نیمهٔ اول قرن نوزده، جانشین پوشکین شد. شهرت و محبوبیت وی از زمـانی آغاز شد کـه استاد وی، خـود در یک جدال تن بهتن، به خون خویش در غلتید. لرمانتوف که میدانست مـرگ پـوشکین، یک مـرگ ساختگی و تحمیلی از سوی تزار بوده، آنحنان متأثر شد که منظومهای سرود زیر عنوان مرگ یک شاعر و اسن منظومه

تحمیلی از سوی تزار بوده، آنچنان متأثر شد که منظومه ای سرود زیر عنوان مرگ یک شاعر و ایس منظومه که سراسر فریاد خشم و اندوه یک انسان است در رثای یک نابغه، بلوائی در روسیه بیا کسره، بدویژه که مسردم جسته و گریخته شنیده بودند مرگ پوشکین در اثر یک توطئهٔ قبلی بدوده است. همین یک اثس، او را قهرمان ملت روس ساخت. الکساندر هرزن، روزنامه نگار و اندیشمند نامی روسیه ، در مورد مرگ پسوشکین و ظهور لرمانتوف می نویسد:

۱ – بریتانیکا – ماکرویدیا – جلد ۱۰ صفحه ۸۳۱

گلولهای که از تیانچهٔ ژرژ دانته، افسر فرانسوی گارد تیزار خیارج شد و سینهٔ پسوشکین را

۲ ادبیات قرن نوزده روسیه، تألیف جازفنل به بخش لرمونتوف به مضمه ۱۷۸
 3 - Smert' Poeta (The Poet's Daeth) 1837.

<sup>4 -</sup> Aleksandr (Ivanovich) Herzen (1812 - 1870) Russian Journalist and Political thinker.

<sup>4 -</sup> Aleksaikii (174167161) Meizeli (1612 - 1670) Kussiali Johnsaist aiki i olikeai ulmiael

شکافت<sup>د</sup>، روح لرمانتوف را بیدار کرد. او قصیده ای سرود دردانگیز و آتشناک که در آن سرده از نبوطنههای ناجوانمردانه بسر میداشت. تبوطنههانی کسه از سوی ادبهای دربهاری و روزنامه نگاران مزدور چیده شده بود و شاعر جوان میدانست که فیرمان اولیه از سوی تنزار صادر شده است. بیمحایا و بدون واهمه، همه جا فریاد از سینه بر می کشد که «انتقامای تنزار، انتقام» همین گستاخی و پرده دری سبب گردید که او را به قفقاز تبعید کردند. از آن دم شرارهٔ انتقام و جودش را گداخت و این خروش و فریاد کین خواهی یک لحظه خاموش نشد تا چهار سال بعد، در شامگاه ۱۵ ژوئیه ۱۸۴۱، افسری بنام مارتینف بضرب گلوله، او را به خهاک سلاکت افکند و صلای انتقامخواهی او را در گلو خفه کرد.

اینکه مارتینف مأموریتی برای قتل لرمانتوف داشته آمیخته با تسردید است. وی بسهنگام بسازگشت خسود از سن بطرزبورگ به قفقاز، چند روزی را در پیاتیگورسک<sup>۸</sup>، مرکز آبهای معدنی این مسنطقه تسوقف کسرد تسا بهمداوای خویش پردازد. پیاتیگورسک در اینزمان تفرجگاه اعیان مسکو و سن پطرزبورگ بود. لرمانتوف که افسری جذاب و شاعری نامور بود، زود انگشت نمای پریر ویان روسی گسردید. رقسیبان جسوان بسهاو غبطه میخوردند و دلشان نمیخواست که او در جمع آنان باشد و از اینرو، محیطی آمیخته با توطئه و دسیسه برای او بوجود آوردند. سرگرد مارتینف یکی از همشاگردان سابق لرمانتوف بود که از محبوبیت روزافنزون دوست خویش سخت خشمگین بود. شوخیها و طنزها و سبکسریهای لرمانتوف و ببویژه تنوجه و ستایش زنسی کسه معشوق مارتینف بود و اکنون بهوی اعتنائی نداشت، او را واداشت تا همشاگردی سابق خویش را بهمبارزه تمن بهتن فراخواند. میخائیل لرمانتوف بلافاصله این پیشنهاد را پذیرفت و هر دو در معیت شاهدان خود بهمسحل جدال رفتند. آنروز ۲۷ ماه ژوئیه بود و خورشید نیمروز بتدریج غروب می کرد. شاهدی که از سوی لرمانتوف در این مبارزه شرکت جست، پیرامون مرگ غهانگیز شاعر چنین می نویسد:

دو حریف، در فاصلهٔ معین، روبروی هم قرار داشتند. لرمانتوف، بی حرکت، تپانچه را بسوی او نشانه گیری کرده بود و با دست دیگرش، گوئی سینهٔ خسود را از آمساج گسلولهٔ او مسحفوظ می داشت. در آن لحظه، من برای آخرین بار، بسوی او نظر انداختم و آن حالتی که دیدم، هرگز از یاد نمی برم . سیمایش آرام بود و شاد، گوئی خطری را حس نمی کرد و آن حریف، لوله را بسوی قلب او نشانه گرفته بود. مارتینف گامی بسوی حدفاصل برداشت و با تردستی تپانچه را آتش کرد. با خروش گلوله، لرمانتوف، بدون صدائی، سخنی یا حرکتی به جلو یا عقب و یا حتی

مرای آشنائی با زندگانی پوشکین و آثار او رجوع کنید به زندگانی نامه پوشکین در جلد چهارم از سیری در بزرگترین کتابهای جهان. نوشته همین مؤلف.

<sup>6 -</sup> N. S. Martynov

۷ ـ کتاب اعتلای داستانسرائی در روسیه تألیف ریچارد فریمن صفحه ۳۸

پیش از آنکه مجال یابد دستی به محل زخم خود بگذارد، به خاک افتاد. ما بسوی او دوبیدیم. در سمت راست سینهٔ او زخمی سیاه نمایان بود و از سمت چپ او خون بیرون مسیزد. گلولهٔ آتش زا به قلب و ریهاش اصابت کرده و آنها را متلاشی کرده بود .

بگونهای که شاهد نگاشته است. هرامیدی برای بازگرداندن او بهحیات نابود شده بود. دیگر پیزشک هم قادر نبود جان رفتهٔ او را بهتن باز گرداند. در آن دم آسمان می غرید و باران سهمگین فرو می ریخت. هیچ طبیبی حاضر نبود در آن شرائط دشوار بر بالین جوان محتضر حاضر شود. سی سال بعد از آن تاریخ، همین شاهد در یادداشتهای شخصی خویش. پیرامون مرگ شاعر چنین افزود:

چنانکه گوثی همین امروز اتفاق افتاده، من جزئیات ماجرا را بسی کسم و کاست بسخاطر دارم:
انتظار ما بر بالین جسد بیجان لرمانتوف مدتی بس دراز بطول انجامید. هیچیک از سورچی ها
حاضر نبودند که جنازهٔ خونین را از زمین بردارند و پزشکی هم آماده نشده بود تا به آن نقطه
بیاید. شب نزدیک می شد و هوا بسر عت روبه تاریکی مسی رفت. نساگهان در فساصله ای دور،
صدای سم چند اسب را شنیدیم که به سمت ما می آمد. فکر کردیم جنازه را از زمین برداریم و
آماده سازیم از آن محیط مشوم دور شویم که ناگهان با حرکت میت، فریادی از سینهٔ او بر آمد،
فریادی از درد، و ما برای لحظه ای ینداشتیم که او هنوز زنده است ....

بدیهی است این تصور خطا بود. لرمانتوف مرده بود اما نام او بود که زنده سانده بـود و امـروز هم، در ادبـیات. غنی روسیه، زنده و جاوید است.

شاعر ناکام روسی، در <mark>قطعهای که زیر عنوان «مرگ<sup>۱۱</sup>» بسال ۱۸۳۰ سروده، مردن خویش را اینگونه توصیف میکند:</mark>

زنجير عمر جوان گسسته شده است

سفر بهپایان رسیده، ساعت نواخته شده و زمان رحلت فرا رسیده است.

هنگام سفر است، بهسرزمینی که نهآیندهای هست،

نهگذشتهای، نه دورانی و نه ابدیتی،

بهآنجا که نه انتظاری هست و نه شوری.

نه سرشک تلخی، نه شهرتی و نه احترامی،

آنجا که خاطره بهخواب گران فرو میرود.

و قلب آدمی درون تابوت باریکش،

۹ ــ کتاب اعتلای داستانسرائی در روسیه تألیف ریچارد فریسن صفحه ۳۸

۱۰ ــ همان کتاب صفحه ۳۹

آنقدر فضا ندارد که جویدن کرمها را از گوشت تن خود حس کند"...

لرمانتوف شاعر محروم و محنت دیده و تهیدست نبود. در دوران کوتاه عمر خویش، نوازشها، موفقیتها و احترامهای بسیاری دیده بود، با اینحال اشعار او همه جا لبریز از ناامیدی و اندوه و بدبینی است. در منظومهای زیر عنوان «ناآز موده ۱۳ » که بسال ۱۸۴۰، یعنی یکسال پیش از مرگ او سروده شده، از زبان یک جوان طاغی، خطاب بهیدر روحانیش، چنین می سراید:

بنهوده سينة من انباشته از آمال و آرزوهاست این حمیتی تھی و عاری از نیروست رویائی هوسآلود است و مرضی است از عقل. بر من، نقش زندان آن زائل شده، چونان گلی است که درون دخمهای، تنها روئیده بیرنگ از لابلای سنگفرش سر برآورده، دورانی بس دراز برگ جوان نداده و همواره در انتظار آفتاب حیاتبخش نشسته. و روزان و شبان سیری گشته تا دستی از روی مهربانی آنرا لمس کرده، سیس بهبوستانش برده و در همسایگی گلسرخها نهاده است از هر سو شیرینی حیات را بوئیده اما بنگرید که آنگاه چه پیش آمد؟ هنوز خورشید برنتابید، كه شعاع آتش بيزش. آن گلی را که در زندان روننده بود، خشک کرد".

لرمانتوف در این منظومه سخن بهخطا نگفته است. در دوران عمر کوتاهش، بوده است لحظه هائی که در آغوش طبیعت و یا در جهان اندیشه و با شعرهایش، احساس لذت و آرامشی کرده است اما این فسرصتها بس کوتاه و زودگذر بوده اند. همانگونه که صومعه و دیر، یک «تازه بهدین پای نهاده» ای را سخت مجذوب خود می کند،

١٢ \_ كتاب ادبيات قرن نوزده روسيه \_ تأليف جانفنل \_ بخش لرمانتوف \_ صفحه ١٧٥

اجتماع نیز بر او نقوش نا زدودنی نهاده، که زایل کردن آنها امکان نداشته است. تلاشها و کشمکشهای او برای گریز از بند سرنوشت بیهوده بوده و او هرگز نتوانسته آنچه را که از دست داده بار دیگر بهدست آورد. در اینحال است که او دلسوخته و گداخته، نظیر قهرمانش، آرزو میکند که خوشبختی را از شعاع خورشید دیگری و در جهان دیگری بیابد. در شعر با هراس به آینده مینگره ۲۵ چنین میسراید:

به این جهان خاکی، من جزیهٔ خاکی دادم.

از عشق، امید، نیکی و بدی.

آماده ام که حیات دیگری را آغاز کنم

در سکوت و انتظار لحظه شماری می کنم تا زمان برسد.

برادری از خود در این عالم باقی نمی نهم،

و تیره و سرد است آغوش من، و خسته است روان من،
چونان میوهٔ پیشرس، محروم از عصارهٔ گیاهی،

در طوفان سرنوشت پژمرده گشتم
و در برتو خورشید سوزندهٔ هستی، خشک گردیدم ً٬۰

#### \*\*\*

مبخائیل یوری یویچ لرمانتوف، وقتی در روز ۱۵ اکتبر ۱۸۱۴ در مسکو پای به عرصه گیتی می نهاد، نمی دانست که در یک خاندان سرشناسی به دنیا آمده است. پدرش بظاهر یک سروان بازنشستهٔ قشون تزار ببود و مادرش یک در یک خاندان سرشناسی به دنیا آمده است. پدرش بظاهر یک سروان بازنشستهٔ قشون تزار ببود و اسرافی یک روسی متوسط الحال و طرفدار کلیسای اور تودکس یونان، اما مادر بزرگش یکی از زنان توانگر و اشرافی مسکو بود که با تزار آمیزش داشت. پدرش نیز با اینکه سروان بود و املاک مختصری داشت، بازماندهٔ سروان جرج لیرمونت ۱٬۰ یکی از حاد ثه جویان اسکاتلندی آغاز قرن هفده بود که به روسیه سفر کرده و در خدمت دربار روسیه در آمده و نام و نشان بسیار بهم زده بود. این امتیازات برای یک روسی قرن هجدهم، امتیازات غیرقابل روسیه در آمده و نام رانتوف نه باین چیزها اهمیت می داد و نه مشتاق ببود از گذشته های خسویش بسداند. سه سه ساله بود که ماریا میخایلوونا ۱٬۰ مادر جوان، بدرود زندگی گفت و چون اداره فرزند از عهدهٔ پدر، بسوری پتروویج لرمانتوف ۱٬۰ بر نمی آمد، ناچار مادر بزرگ، بانو یلی زاوتا الکسی یونا آرسنی بوا ۱٬۰ پذیرفت که

15 - I Look Upon the Future With Fear (1838)

۱۶ ـ کتاب ادبیات قرن نوزده روسیه ـ تألیف جانفنل ـ بخش لرمانتوف ــ صفحه ۱۸۵

- 17 Captain George Learmont
- 18 Maryia Mikhaylovna
- 19 Yuri Petrovich Lermontov
- 20 Yelizaveta Alekseyevna Arsenyeva

ویرا در املاک خود واقع در پنزنسکایا ٔ بزرگ کند.

از همین زمان، بین پدر و فرزند فاصله افتاد و آندو. با گذشت زمان، با یکدیگر بیگانه شدند. مادربزرگ بهنوه خود سخت دلبسته شد و او هر چه آرزو می کرد در اختیارش می نهاد، همین امر، میخائیل خردسال را از نظم و انضباط زندگی بدور ساخت. او در بوستانها و کشتزارهای پهناور، در میان مظاهر زیبا و خیال انگیز طبیعت بزرگ می شد و در عین حال، محرومیت و درماندگی رعایای زحمتکش را می دید که بحکم قانون، بردهٔ ارباب بودند و اینها همه در روحیهٔ او اثر می گذاشت. بهتر انههای روستائی و قصههای عامیانه علاقهٔ فراوان داشت و دلش میخواست بهمیان برزگران محروم رود و از آنها داستانهای دلکش و قصههای روحنواز بشنود. توجه بیحد و حصر مادربزرگ، رفته رفته او را طفل رنجور و زود رنجی ببار آورد و مادربزرگ برای اینکه تندرستی را بهتن او باز آورد، ویرا به آبهای گرم قفقاز برد، همانجائی که چندیس سال بعد، او به آتش گلولهٔ میریفی از پای درافتاد. در نخستین سفر، او نهساله بود و بعد از آن سالی یکبار این سفر تجدید شد تا در سیزده سالگی او در معیت سرپرست و حامی خود به مسکو رفت تا پای به محیط تحصیلی بگذارد. مدرسهای که او در سالگی او در معیت سرپرست و حامی خود به مسکو بود و آموزشگاهی بود که فقط به طبقهٔ اعیان اختصاص داشت. از همان بدو و رود، میخائیل شروع به سرودن شعر کرد. زندگی در میان بدایع طبیعی «پنزا» و گردش در کوهستانهای رویاانگیز قفقاز به او ذوق سخسرائی داده بود، بویژه اینکه به مطالعه نیز دلبستگی داشت و آثار پیشینیان را میخواند. در همانحال دوست داشت نقاشی کند و باین منظور، هنر نگارگری را نیز در مدرسهٔ مسکو دنبال میخواند. در همانحال دوست داشت نقاشی کند و باین منظور، هنر نگارگری را نیز در مدرسهٔ مسکو دنبال

ادبیات روسیه در این سالهای اولیهٔ قرن نوزده بهراهی می رفت که الکساندر پوشکین، شاعر بسزرگ دورهٔ طلائی شعر در روسیه آنرا تعیین کرده بود. از دوران سلطنت کاترین دوم معروف به کاترین کبیر، هنر و ادب روسیه در بست در اختیار فرانسه قرار گرفته بود و در این سرزمین هنوز آثاری بـوجود نیامده بـود کـه دارای اصالت روسی باشد. پوشکین بنیاد این اصالت را نهاد و آنچه در زمینهٔ شعر و داستان نویسی خلق کـرد، مـولود اندیشه و ذوق یک هنر آفرین روسی بود نه یک روسی که بـهشیوهٔ فـرانسوی فکر کسند، هر چند مستقدان ادبشناس در منظومههای پوشکین، تـجلی فکر و ذوق لردبایرون، شاعر انگلیسی همعصر او را مـی بسینند و معتقدند وی، در حین گریز از نفوذ ادب فرانسه، از تأثیر ادب انگلیسی، بویژه شعـر بـایرون، در امـان نــمانده

لرمانتوف نیز در این سالهای نوجوانی، سخت شیفتهٔ اشعار لردبایرون بسود. سیمای سخنسرای انگلیسی و زندگی آمیخته با افسانهٔ او، یکدم از خیال و آرزوی او دور نمی شد. در پناه ثروت و قدرت مادربزرگ، بسرای خود محفلی آراسته بود که خود بر صدرش نشسته بود و جمعی دختر خبوبرو گرداگردش را گسرفته بسودند. میخائیل، چون لردبایرون، برای ستایشگرانش شعر می سرود اما شعرهای او مشحون از غم و درد و ناامیدی بود.

«چرکسی ""» و «زندانی قفقاز"" » آثار این دوره است که او هنوز چهاردهمین بهار زندگی را پشت سر ننهاده بود «وسنا" » شعر دیگری است که دو سال بعد از ایسنزمان سروده است. در ایسن آشار او قسهرمان رنجدیده ای است که در سوز و گداز یک عشق توفنده و سوزنده، خاکستر می شود و چون فریادرسی ندارد (شاید بخاطر آنکه مادرش را در کودکی از دست داده و پدرش نیز او را به حساب تسمی آورد) نناگزیر تنها با متاعب حیات می جنگد.

میخائیل لرمانتوف در اینزمان که شانزده ساله است، داخل دانشگاه مسکو می شود. این کانون فرهنگی، در این سالها، مرکز روشنفکر ترین استادان و دانشجویان روسی است. بحث و جدل و گفتگو در همه زمینه آزاد است. دانشجویان می توانند در مسائل سیاسی به تبادل فکر و مباحثه بنشینند. از فلسفه و ادب و علم و هنر سخن بر انند و در مسائل اجتماعی رأی بدهند. اینجا همان محیطی است که مخالفان حکومت تزار، جمعیت گروه دسامبر <sup>70</sup> را تشکیل دادند و بعدها، بصورت علنی، با سیاست دولت به جدال بر خاستند. لر مانتوف، تحت تأثیر احساسات و طن پرستانه، نمایشنامهای می نویسد زیر عنوان «استرانی سچلووک<sup>74</sup>» که تسجلی گاهی است از خشم و نفرت مردم آزاد اندیش نسبت به حکومت ستمگر انه تزار، و لر مانتوف با این اثر، نخستین گام را بر ضد مصالح نیکلای دوم برمی دارد.

سال ۱۸۳۲ و هنگام امتحان میان دوره ای میرسد. اولیاء دانشگاه او را به بههانه هاشی از دادن استحان سحروم می کنند و لرمانتوف که سخت خشمگین است. دانشگاه را ترک می گوید و به سن پطرزبورگ می رود تا در دانشگاه آن شهر نام نویسی کند. اما کوته زمانی بعد از مدرسه نظام سر درمی آورد و با اینکه از خدمت در ارتش بیزار است با اینحال تا سال ۱۸۳۴ آنجا می ماند و پس از گذراندن امتحان، با لباس افسر سواره نظام، مأمور بادگان تزارکوی به سلو ۷۲

دانشکده افسری و خشونت سربازی، روحیهٔ او را دگرگون کرده است. میخائیل لرمانتوف دیگر آن شاعر حساس و نازکدل نیست که مدام در عالم رؤیا سیر کند. اکنون از فراز آسمانها پائین افتاده و با واقعیت زندگی آشنا شده است. در سن بطرزبورگ دیگر آن شهرت شهر مسکو را ندارد، با اینحال محبوبیتش در دلهای زنان جوان و زیبا محفوظ است. ورود به مرحلهٔ بلوغ فکری او را وا می دارد تا نمایشنامهٔ دیگری بنویسد. عنوان این نمایشنامه «ماسکار اد^۲۸» است و او در اینزمان، بیست و چهار سال دارد. هنوز تا این سن، بر استی عاشق نشده است اما این سعادت هم به او روی می کند. برای نخستین بار دختری را می بسیند که دلش در سینه می لرزد و می تید. نام این دختر «وارواروا ۲۰» است و از خاندان سرشناسی است. اینکه او به وصل دلدار می رسدیا نه

```
22 - Cherkesy (1828)
```

<sup>23 -</sup> Kavkazky Plennik (1828)

<sup>24 -</sup> Vesna (1830)

۲۵ ــ. پیرامون گروه فسامیر(Decembrist) رجوع کنید بعمقالهٔ پوشکین در همین کتاب.

<sup>26 -</sup> Stranny chelovek (1831)

<sup>27 -</sup> Tsarkoy - Selo

<sup>28 -</sup> Makarad (1835)

<sup>29 -</sup> Varvara Lopukhina

معلوم نیست. آنچه مسلم است اینکه تا پایان زندگی او را از یاد نمی برد و با خاطرهٔ او دلشاد است. اثر ایسن عشق نخستین را می توان در منظومهٔ او زیر عنوان «کنیاجینیا به لیگووسکایا" » مشاهده کرد. شاعر جوان با اینکه چند اثر منظوم و منثور منتشر کرده است، هنوز محافل ادب شناس مسکوو سن پطرز بورگ او را نمی شناسد. شیفتگان شعر اصیل هنوز نامی از او نشنیده اند و عاشقان ادب، در ایسن سالها، جسز الکساندر پوشکین را ارج نمی نهند. اما حادثه ای رخ می دهد که میخائیل لرمانتوف، یکشبه معبود میلیونها مردم روسیه می شود.

ژانویه سال ۱۸۳۷ فرا میرسد و الکساندر پوشکیری شاعر بـزرگ و آزادیـخواه روس، در یک جـدال بـظاهر عاشقانه بهقتل میرسد. این مرگ ساختگی، لرمانتوف را سخت متأثر میکند آنگونه که بهگوشهٔ انزوا میخـزد تا مرثیهای برای استاد محبوب خود بسراید و در عین حال، باران دشنام و ناسزا را بر مسببّان این تراژدی فـرو بارد. شاعر جوان در رثای پوشکین آنچنان بیتاب است که بههیچکس رحم نمیکند:

و این منظومهٔ خشم آلود و آتشین و دردبار، چنان هیجانی در بین هواخواهان پسوشکین بسوجود آورد که ناچار حکومت تزاری در این ماجرا مداخله کرد و میخائیل لرمانتوف را به فرمان نیکلای به زندان افکندند و بدست دادگاه صحرائی سپردند. تزار که اوضاع را آشفته و زمینه را برای قیام مردم مساعد می دید. هوشیار تر از آن بود که ویرا بهدست درخیم مرگ سپارد، بلکه صلاح را در آن دید که ویرا از پایتخت دور سازد. بحکم دادگاه نظامی، میخائیل لرمانتوف از خدمت در گارد سلطنتی محروم گردید و به پادگان قفقاز انتقال یافت. این محکومیت و محرومیت، از جهاتی برای شاعر جوان ارزشمند بود. لرمانتوف در محیط جدید با شاعران و نویسندگان و متفکران قفقاز آشنا شد. با اعضاء جمعیت ماه دسامیر که به این ناحیه تبعید شده بسودند تسماس نزدیک بر قرار کرد و از آرمانهای آنها آگاهی یافت. تفلیس برای او شهر ایدآل شد و از هر جهت خوشنود بسود که به این وادی سفر کرده است. مهمتر از همه اینکه او شیفتهٔ زیبائیهای قفقاز و میراث غنی فرهنگی این مردم شد و بسبب همین شیفتگی، زبان آذری آموخت و به ترجمهٔ بعضی از آثار منظوم و منثور گرجستان و آذربایجان پرداخت. عاشق غریب ۲۲ از جمله آثاری است که لرمانتوف در این دوران به رشتهٔ تحریر آورده است. و ساطت مادر بزرگ نزد تزار و تفاضای ژوکووسکی شاعر متنفذ زمان که مورد حمایت و مرحمت نیکلای بسود، تأثیر مادر بزرگ نزد تزار و تفاضای ژوکووسکی شاعر متنفذ زمان که مورد حمایت و مرحمت نیکلای بسود، تأثیر

خود را کرد و تزار ویرا بخشود و اجازه داد بار دیگر به پایتخت برگردد و در خدمت گارد پادشاهی مشغول شود. پس از بازگشت او بهسن پطرزبورگ بود که آثار ارزنده لرمانتوف یکی پس از دیگری در نشریدهٔ ادبسی یادداشتهای و طن <sup>۱۲</sup> چاپ پایتخت، بمنصهٔ ظهسور رسید. مسنظومهٔ طسولانی سرودی پسیرامون تزار ایوان وسیلی یویچ، محافظ جوان او و همچنین بازرگان دلیر، کالاشینکن <sup>۱۳</sup> در سال ۱۸۳۷، یعنی زمانی که او ۲۳ ساله بود، به طبع رسید و نام او را بیش از پیش بین ادب دوستان بر سر زبانها انداخت. متعاقب آن منظومهٔ دیو <sup>۲۵</sup> به چاپ رسید که بعقیدهٔ صاحب نظران، یکی از برگزیده ترین آثار شعری اوست.

دیو نمودار بلوغ فکری و ذوقی لرمانتوف است. او مدت دهسال، از ۱۸۲۹ تا ۱۸۳۹ بسروی آن کار کرد. حماسه دیو را می توان اوج خلاقیت وی فرض کرد. پاره ای ابیات وصفی این منظومه یکرر در ادبیات غرب نقل شده است از این قبیل:

و مار هوشیار، که از شکاف ظلمانی بیرون میخزید،
و بسوی سنگفرش ایوان قدیمی پیش میآمد.
گاهی خود را بهصورت سه چنبره در میآورد،
و پارهای مواقع در یک خط مستقیم میآرمید،
و اینزمان بود که چونان شمشیر مرصع و رخشان،
از یادرفته در یک میدان جنگ و بیحاصل برای یک سلحشور از پای افتاده،
جلوه گری میکرد...

و یا آنجا که شاعر از مرگ «تامارای زیبا» سخن بهمیان میآورد:

و تمام رهگذارهای او انباشته از زیبائی بود. همانند مرمر، تهی از جلوهٔ هستی، عاری از احساس و اندیشه. مرموز، همچون خود مرگ...<sup>۳۶</sup>

\* \* \*

قهرمان عصر ما، كه ميخائيل لرمانتوف أنرا بسال ١٨٣٩ أغاز نهاد، نخستين داستان بـزرگ منثور ادبــيات

<sup>33 -</sup> Otechestvennye Zapiski

<sup>34 -</sup> Pesnya ori tsarya Ivana Vasilyevicha, molodogo porichnika i udalogo kuptsa Kalashinikova (1837)

<sup>35 -</sup> Domon (The Demon) (1841)

روسیه است که در قرن نو زدهم بهرشتهٔ تحریر آمده و پس از انتشار، سرمشقیی پیرای دیگر داستانسر ایبان قدرتمند نظیر گوگول، داستایوسکی، تـورگینیف و تــولستوی شده است. ایــن کــتاب، از دیــدگاه مصنف، آئینهایست از مردمی که در عصر او می زبستهاند و نقش آفرین نخست آن، بکتن نست که فیقط بیه یک نسل از جامعهٔ روسی تعلق داشته باشد، بلکه فردی است که صفات و کردار چندیسن نیفر را در خود گرد آورده است. یجورین<sup>۲۷</sup>، بازیگر اصلی قهرمان عصر ما یک عاشق پیشهٔ روسی است که در بر ابر آفریده های خلاقانی چون ژانژاکروسو، فرانسوا رنه دوشاتو بریان، هانری بنیامین کنستان ۲۸ و لردبـایرون ظـاهر شده است و مـیراثگر دیگری است از فرهنگ و اخلاق مردم روسیه پس از یوگنی اونگین. ساخته و برداختهٔ الکساندر بوشکین. یچورین، در داستان **قهرمان عصر ما،** در دشتها و هامونهای قفقاز زیست می کند، نه در محافل اثیر افعی مسکو و سن بطرز بورگ. آنها که گرداگر د او را گرفته اند، عده ای راهزن، ماجر اجو، زن زیبا و دوست خیانتکار است که با هر یک بطریقی بازیگری می کند و خود او جوانی است بیقرار، بدبین، بیرحم و اسیریندارهای غلط، که چون پر کاهی در معرض تندباد حوادث بهر سوی سرگردان است. دیباچهای که داستانسر ا بر کستاب خسود نگاشته، بهترین معرف نوشتهٔ اوست:

در هر کتاب، دیباچه اولین و آخرین سطور است. یا منظور از نگارش اثر را بیان می کند و با ياسخي بهحملة انتقادكنندگان مي دهد. اما خواننده معمولانه توجه به هدف اخلاقي داستان دارد و نه حوصله دارد نظر منتقدین را بخواند و در اینصورت نوشتن دیباچه از نـظر آنــان یک کــار بيمعني است. باعث تأسف است كه در مملكت ما وضع چنين است، يعني مردم ما اينگونه نابالغ و خام فکر هستند که از داستان چیزی نـمیفـهمند مگر ایــنکه در یــایان هدف اخــلاقی آن روشنشده باشد. اینان قادر بهتشخیص طنز و کنایه نیستند و بیطور خیلاصه فیاقد روشن بینی هستند. نمی دانند که در یک جامعهٔ محترم و پا جمع مردم شریف، دادن دشنام زشت است و دانش امروزی سلاح برنده تری را ابداع کرده که گرچه نامرئی است اما مهلک تـر است و در زیر جامهٔ عاریتی مجامله گوئی، با آن می توان ضربهٔ مرگبار زد. مسردم مسا شبیه به یک عده «ولایتی» هستند که دارند به گفتگوی دو دیپلمات، متعلق بمدو کشور در حمال جنگ، گموش میدهند و پس از استراق سمع، اینطور نتیجه میگیرند که اینان، در راه حفظ و بسرقسراری دوستی مشترکشان، دارند بهدولتهای متبوعهٔ خودشان خیانت میکنند. کتاب کنونی دچار این بینوائی شد که بعضی از خوانندگان و گروهی از نقدنـویـان بـهمـعنی

سطحی و ظاهری داستان توجه کرده اند. جمعی از اینان غرورشان بشدت جریحه دار شد که

۳۷ \_ ارمانتوف نام بچورین را از رود پچورا Pechora اقتباس کرده است و این عمل تقلیدی است از کار پوشکین که نام هاونگین، را از رود داونگاه Onega ساخته است. بنظر بلینسکی، اختلاف بین پچورین و اونگین همانشدر است که بسین دو رود دیسچوراه و داونگاه هست. پژوهشگری که بخواهد دقیقاً این دو شخصیت را با هم قیاس کند. متوجه میشود که پچورین شدیداً دچیار مسلال زنسدگی است و دائسماً بیحوصله است اما اونگین شیفتهٔ قدرت است و شور جاه طلبی یک لحظه او را ترک نمیکند. (برای آگاهی بیشتر رجوع کنید به أصوب کمانا \_ جلد ۱۴ \_ ص ۱۳۵)

<sup>38 -</sup> Henri Benjamin Constant (1767-1830) Franco-Swiss novelist and political writer, author of «Adolphe» (1816)

چرا داستانسرا، یک انسان فاقد فضیلت را بازیگر اصلی قهرمان عصر مسا ساخته است و گروهی دیگر که خواسته اند دقت و موشکافی بیشتری نشان دهند، اظهارنظر کردند که مصنف تصویر خود و کسانی را که مانند خود او بودند، در این داستان تسرسیم کسرده است. واقعاً چه نکتهٔ عاری از ظرافتی. چنین بنظر می رسد که روسیه بگونه ای ساخته شده که هر چیزی در آن باید تغییر صورت بدهد مگر این مهملات. و حتی دلنو از ترین قصه های پریانه هم از نظر اینها نوعی دشنام و اهانت است.

داستان قهرمان عصر ما بیشک تصویری است اما نه تصویر یک تن. نقشی است ترکیب یافته از شرار تهای همهٔ نسل ما در اوج تکامل. خواهید گفت که هیچ انسانی به این بدی نیست و من به به به خواهم گفت که وقتی شما در امکان وجود اینهمه آدمیهای شریسر عاشق پیشه و مصیبت انگیز تردید نمی کنید، چرا در حقیقت وجود پچورین تردید دارید؟ اگر شما داستانهائی را پسندیده اید که بمراتب زشت تر و رعب انگیز تر از این کتاب بسودند، چرا ایسن بسازیگر افسانه ای را قبول ندارید؟ آیا بحسب تصادف، جز ایسنست که در ایسن شخصیت حقیقت بیشتری، زیادتر از آنچه شما انتظار دارید، نهفته است؟

خواهید گفت که اخلاق از این کتاب سهمی نمی برد. متأسفم بگویم که مردم میذاقشان بیش از حد با شیرینی افسانه آشنا شده و از اینرو دچار سوءهاضمه شده اند. باید به آنها داروهای تلخ داد. داروهای تند و سوزندهٔ حقیقت. هر چند تصور نکنید که مصنف این داستان بعد از این دچار رؤیای غرور آمیز خواهد شد که در پایگاه یک مصلح شر ارتهای بشر ایستاده است. خداوند او را از این تاریکی جهل برهاند! برای او طرح چنین تصویری سرگرم کننده بدود، تصویری از یک انسان متجدد همعصر خودش، بگونه ای که دیده و شناخته و بدبختانه با چنین انسانی مکرر روبرو شده است. اجازه دهید بههمین اکتفا کنیم که بیماری را تشخیص دهیم، اینکه چه کسی او را مداوا کند با خداست آن

داستان قهرمان عصر ما، از نظر ترکیب داستانسرائی، مرکب از پنج داستان کوتاه است که در نخستین بخش، زیر عنوان پلا آ با سخن روایت کننده، که ظاهراً باید خود لرمانتوف باشد، آغاز می شود. آنگاه پای دو بازیگر دیگر به میان می آید، یکی ماکزیم ماکزیمیچ آ که روایست کنندهٔ دوم است و دیگر گسریگوری را الکساندرویج پیچورین، که گویندهٔ سوم داستان است. در داستان اول، «مسن» که لرمانتوف است بسا ماکزیم ماکزیم ماکزیم ماکزیم ماکزیم به بصورت روایت کنندهٔ دوم، ماجرای دیدار

۳۹ برگردان از متن انگلیسی به فارسی مو لف این کتاب برای ترجمه به فارسی از دو متن استفاده کرده است: یکی ترجمه و لادیمیر نابو کف و دیگری پل فوت که هر دو از متن روسی به انگلیسی ترجمه کرده اند. کتاب اول را ناشر آمریکائی، دبلدی آنکور مقیم نیویورک و دیگری را پنگوین در انگلستان به چاپ رسانده اند. (به فهرست جامع پایان این مقاله رجوع فرمائید).

۴۰ ــ بلا Bela همان واژهٔ قارسی وبلاء (بافتح ب) است که در ترکی با کسرب تلفظ میشود.

خود را با پچورین بهمیان می کشد. لرمانتوف در دو داستان اولیه، یعنی بلا و ماکزیم ماکزیمیچ حضور دارد. او مسافر جستجوگر و کنجکاوی است که در امتداذ جادهٔ نظامی گرجستان در ناحیهٔ قمفقاز در حرکت است و سالی که او به این سفر پرماجرا دست زده، ۱۸۳۷ میلادی است. بعد از دو داستان اولیه، وی ناپدید می شود و رشتهٔ سخن بدست پچورین می افتد. در سه داستان بقیه، زیر عناویسن تسامان ۲۰ پسرنسس مساری ۳۰ و اسیر سرنوشت ۲۰ روایت کنندهٔ داستان پچورین است و هم اوست که داستان زندگی خود را تعریف می کند. داستان قهرمان عصر ما بطور اختصار چنین است:

روایت کنندهٔ داستان، که قاعدتاً باید میخائیل لرمانتوف باشد، از تغلیس پایتخت گرجستان، در امتداد جادهٔ کوهستانی، بسوی «استاوروپول» در حرکت است. پائیز است و کوهستانها در زیرپوشش نازکی از برف قرار گرفته. در این مسیر، با همسفری روبرو می شود که حدود پنجاه ساله است و پالتوئی نظامی بر تن و کلاهی چرکسی بر سر دارد. نامش ماکزیم ماکزیمیچ است و پنجسال پیش از آن تاریخ در پادگان ترک د می در نقطهای بین داغستان و گرجستان خدمت می کرده است. آشنائی دو همسفر بعدوستی مبدل می شود و ماکزیم ماکزیمیچ، بنا بعاصر ار وی، از گذشته های خویش سخن به میان می آورد.

او از افسرای نام می برد بنام گریگوری الکساندرویج پچورین، که تازه پای به این پادگان نهاده تا زیر نظر او خدمت کند. پچورین جوان عجیبی است. اعمال غیر عادی می کند. بنظر می رسد از خاندان ثر و تمندی است زیر ا پول فر اوان در اختیار دارد. گاهی در بوران و بسرف، به شکار گر از وحشی می رود و زمانی تنها در اتاق خویش، برای مدتی طولانی به تسفکر مسی نشیند. ماکزیم ماکزیمیج چنین حکایت می کند که در آن نزدیکیها، در دامنهٔ کوهستان، روستائی بود که در آن قبیله ای از چرکسها اقامت داشت و این چرکسها، سر کرده ای داشتند که از او فسرمان می بردند. او پسری داشت چهارده پانزده ساله، باسم «عظمت» که هر روز به پادگان می آمد و از آنجا که سرنسترسی داشت و در سواری و تسیر اندازی بسیار چیره دست بسود، همه او را می شناختند. روزی رئیس قبیله خود شخصاً به پادگان می آید تا ماکزیم ماکزیمیج و دوست و همکار او پچورین را به مجلس عروسی دخترش دعوت کند. رئیس قبیله، دختر بزرگ خود را

42 - Taman

43 - Princess Mary

۱۹۶ واژهٔ raudist را که مصنف کتاب بکار برده می توان هجبری یا معتقد بهجبر و تفویض نیز ترجمه کرد. مفهوم اسیر سرنوشت در اینجا
 «کسی است که اعتقاد بهجبر تقدیر دارد». غزل سخنسرای بزرگ شیراز، حافظ را بیاد می آورد:

که من دلشده این ره نبه بسخود مسی سویم آسچه استاد ازل گیفت بگر مسی گسویم که از آن دست که مسی سروردم مسی رویسم

بنارها گسفته از بساردگر مسی گسویم در پس آیسته طوطی صفتم داشته اسد من اگر خسارم اگسر گسل جمن آرائسی هست

45 - Stavropol

46 - Turk Battalion

47 - Azamat

شوهر میداد و مشتاق بود که میهمانان ارجمندی در ده داشته باشد.

مراسم عقد و ازدواج، به شیوهٔ مسلمانان، برگزار می شود و راهشگران روستائی، با سازهای بومی، به ترنم بر می خیزند. در میان زنان و دخترانی که به دست افسانی و پایکوبی مشغولند، چشم دو میهمان به دختری می افتد که زیبائی شرقی او چشم هر دو را خیره می کند. او نامش «بلا» است و دختر رئیس قبیله است. همه او را دوست دارند و همه مشتاقند او نگاه پر محبتی بسوی آنان بیفکند.

در میان جمع میهمانان، مردی هست تنومند و قدرتمند که به آن قسبیله تسعلق نسدارد. نسامش «کزبیچ» هم است و ماکزیم ماکزیمیچ در اولین نگاه او را می شناسد. او حساد ته جو شی است که معلوم نیست طرفدار چه کس است.

بعضی ها می گویند راهزن است و جمعی عقیده دارند او سوداگری است که بعدوست و دشمن کالاهای مورد نیازشان را می فروشد. هر که هست اینکه سوارکاری دلیر و بیباک است و ضمناً اسبی دارد که مانند آنرا کسی ندیده. نام این اسب «قیره گز» آ است و تسوسن بادپائی است به رنگ آبنوس، که هر کس آنرا ببیند، قرارش را از دست می دهد. در میان مشتاقان، آنکه بیش از همه آرزو دارد صاحب این اسب شود، عظمت است. وقتی جشن و سرور به پایان می رسد، عظمت خود را به راهزن می رساند و پیشنهاد خرید اسب را می دهد و باز هم نظیر دیگر آن ناامید می شود. کزبیج به هیچ عنوان حاضر نیست اسب بیمانند خود را بفروشد و حتی در بر ابر این پیشنهاد که اگر او موافقت کند، عظمت گرانبهاترین شمشیر یا دشنه گوهر نشان پدر را می دزدد و به او می دهد. معامله گر تسلیم نمی شود. سر انجام عظمت پیشنهادی می کند، پیشنهادی که مرد است «بلا» را در مقابل گرفتن اسب بدزدد و او را بهر کجا که وی تعیین کند، تسلیم بدارد. با اینحال راهزن تن به معامله نمی دهد و جوان را ناامید بحال خود رها کرده و می رود. بیخورین از این ماجرا آگاهی دارد. روز بعد پیشنهادی به عظمت می کند و مورد قبول او قرار بیخورین از این ماجرا آگاهی دارد. روز بعد پیشنهادی به عظمت می کند و مورد قبول او قرار می گیرد: او اسب را می دزدد و در اختیار او می گذارد و عظمت دختر را به پادگان می آورد و بهوی می سیارد.

صفحاتی از داستان بلا نوشتهٔ لرمانتوف، به نخستین دیدار مرد جوان با دختر زیبا اختصاص دارد. بلا بهیچوجه آماده نیست با مرد بیگانهای صحبت بدارد. ساعتها بهستم برادر خویش گریسته و به آیسندهٔ مبهم خویش فکر کرده است. پچورین نمیخواهد بهجور و عنف او را تصاحب کند و دختر حتی نگاهی بر چهرهٔ او نسمی افکند. به او هدیه می دهد: غذایش را آماده می سازد؛ بسترش را مرتب می کند؛ تا سر انجام پس از گذشت چند روز:

<sup>48 -</sup> Kazbich

<sup>49 -</sup> Karagyoz

«... پچورین با همان لحن آمیخته با محبت ادامه داد:

\_ گوش کن عزیز من، بلای خوب من، تو می بینی که من تا چه حد به تو عشق می ورزم. حاضرم هر کاری را در این عالم بکنم تا تو لبخندی بزنی. آرزویم اینست که تو خوشبخت باشی. اگر باز تو اینطور افسرده و دلمرده بنشینی، من از غصه می میرم. آخر یک لبخند برن. یک جمله گه ...

بلا چشمان سیاهش را بسوی او بلند کرد. نگاهش می کرد و حرفی نمیزد. عاقبت تبسم کرد، تبسمی که شیرین بود و بعد سرش را بنشانهٔ موافقت تکان داد. پچورین نزدیک شد و دستش را در دست خود گرفت. میخواست کاری کند که دختر او را ببوسد. اما او از خود دفاع کرد. بهروسی شکسته بسته ای گفت «نه. خواهش می کنم نه.» و مرد باز هم اصر از کرد. لرزشی تسن دختر را دربر گرفت و گریه را سر داد «من اسیر تو هستم... مین کسنیز تسو هستم... البته تسو می توانی مرا مجبور کنی...» و دیگر گریه امانش نداد که به سخنان خود ادامه دهد.

پچورین چند بار با مشت به پیشانی خود زد و از اتاق خارج شد. من متعاقب او داخل اتاقش شدم. دو دست به سینه داشت و غمگین بالا و پائین می رفت. به او گفتم: «رفیق. چطوری؟» گفت «شیطان است اما بتو قول می دهم که تسلیم من شود.» سرم را بنشانهٔ نسفی تکان دادم. گسفت «حاضری شرط ببندی؟ فقط یک هفته به من مهلت بده!» جواب دادم «موافقم» و بعد با هم دست دادیم و من از اتاق بیرون رفتم.

اولین کاری که صبح روز بعد کرد این بود که پیکی سریع السیر به شهر «کیز لیار» بفرستد تنا برای او خرید کنند. دستور داد پارچههای متنوع ساخت ایران بخر ند و هر چه زودتر برای او بیاورند. وقتی هدایا را که بسیار بود به من نشان می داد، گفت «چه فکر می کنی؟ خیال می کنی یک دختر خوشگل آسیائی می تواند این لباسها را ببیند و وسوسه نشود؟ تبو هنوز ایس دختر ان یک دختر خوشگل آسیائی می تواند این لباسها را ببیند و وسوسه نشود؟ تبو هنوز ایس دختر ان چرکسی را نسمی شناسی.» جسواب دادم «فکر نکن کسه همهٔ دخترها شبیه دختران گسرجی و تاتارماوراه قفقاز هستند. بهیچو جه اینها شباهت به آنان ندارند. اینان را طسور دیگر تسربیت می کنند و رسوم دیگر دارند». پچورین لبخندی زد و بعد آهنگ مارشی را با سوت نواخت. اوضاع نشان داد که نظر من صحیح است. هدیه ها فقط نیمی از انتظار او را بر آورد. مهربانتر شد و بیشتر به او اعتماد کرد اما فقط همین — و پچورین اینبار به تسمید دیگری متوسل شد. یکروز صبح دستور داد که اسبش را زین کنند و بعد یک لباس چرکسی پوشید و خود را مسلح کرد. آنوقت به اتاق او آمد و گفت «بلا. تو می دانی که من تا چه حد تر ا دوست دارم. مین تر ا از پیش پدرت ربودم به این امید که وقتی مرا دیدی و شناختی مرا دوست بداری. من اشتباه کرده بودم. خدا حافظ. تو به مان با همهٔ آنچه من به تو بخشیدم و همهٔ آنچه را که متعلق به منست. اگر دلت می خواهد پیش پدرت برگرد. تو آزادی. من پیش تو گناه کارم و باید خود را مجازات کنم. خدا حافظ. اینکه کجا می روم، چه می دانم. خود را بدست مقدرات می سپارم. شاید خیلی طول خدا حافظ. اینکه کجا می روم، چه می دانم. خود را بدست مقدرات می سپارم. شاید خیلی طول

نکشد که گلولهای مرا از پا بیندازد و یا شمشیری قلب مرا سوراخ کند. آنموقع فقط یادی از من بکن و مرا ببخش...» رویش را برگرداند و دستش را بنشانهٔ وداع تکان داد. او ساکت نشسته بود و من از لای در می دیدم که چه حالی دارد و دلم بر ایش می سوخت. مثل اینکه حجابی از مرگ بر چهرهٔ ظریف و زیبایش کشیده شد. پچورین که پاسخی از او نشنید، چند قدم بطرف در برداشت. خود او هم می لرزید و بتو بگویم که او در وضعی بود که چه بسا تهدیدی که کرده بود اجرا کند. او یک همچو آدمی بود و خدا خودش او را می شناخت. اما هنوز دستش به در آشنا نشده بود که دختر از جایش پرید و گریه را سر داد و دو دستش را بدور گردنش حلقه کرد. باور کردنی نبود. تو می توانی باور کنی که منهم به گریه زدم. شاید هم گریهٔ من گریه نبود، نبوعی حماقت بود.

اما این وصال به بهای ارزانی بدست نیامد: «کزبیج» که از خشم دیوانه شده بود در صدد انتقام بر آمد. او پیش خود فکر می کرد که «عظمت» چنان جر أتی نداشت که اسب باد پای او را بدزدد زیرا او حریف خود را خوب می شناخت. بی شک این جسارت را با اجازهٔ پدر انجام داده بود و از آنجا که به فرزند دست نیافت، پدر را بجای او کشت و اسب او را به تاراج برد.

با گذشت دوران کوتاهی، پچورین نسبت بهدلدادهٔ خود دلسرد شد. او در معبت دوست خود، ماکزیم ماکزیمیچ، غالباً دختر را تنها میگذاشتند و بهشکار و تفریح می رفتند. «کزبیچ» که از ماجرای ربودن «بلا» آگاه شده بود، در یک فرصت مناسب، به اردوگاه شبیخون زد و ویرا دزدید. آنان از این ماجرا وقوف یافتند و هر دو به تعقیب راهزن یر داختند:

«در حین تاخت سرم را بلند کردم و دیدم که پچورین، همانگونه که چهار نعل می تاخت و به او نزدیک می شد، تپانچه را بسوی او هدف گرفته است. فریاد زدم «آتش نکن. تو داری به او می رسی. گلوله ات را حفظ کن». اما این جوانها، در مواقع بحرانی مشاعر خود را از دست می دهند. غرش گلوله بر خاست و تیر به پای عقب اسب اصابت کرد. چند قدمی تلوت لوخوران رفت و بعد بروی زانوهایش خم شد. «کزبیج» از اسب پائین پرید و ما دیدیم که «بلا»ی بیچاره در آغوش اوست و شالی بدور صورتش پیچیده است. با زبانی که از آن چیزی نمی فهمیدیم مطالبی با صدای بلند گفت و بعد خنجرش را بالا برد و پائین آورد. دیگر فرصتی نبود که به او امان بدهیم. من بحکم قضا و قدر تیری خالی کردم. گلوله باید قاعدتاً به شانه اش خورده باشد برای اینکه یکمر تبه بازویش را خم کرد. و قتی دود تپانچه به ما مجال داد که بسینیم، دیدیم که اسب مجروح به زمین غلتیده و کنار او هم بلا افتاده است و خود «کزبیج» در حالیکه تفنگش را اسب مجروح به زمین غلتیده و کنار او هم بلا افتاده است و خود «کزبیج» در حالیکه تفنگش را رها کرده، مثل گربه ای از سینه کش صخره خود را بالا می کشد. دلم می خواست او را دستگیر رها کرده، مثل گربه ای از سینه کش صخره خود را بالا می کشد. دلم می خواست او را دستگیر

کنم و پاثین بیاورم اما دیگر مجال اینکارها نبود. از اسب پاثین پریدیم و شتابان بالای سر بلا رفتیم. دخترک بینوا، بیحرکت، بروی خاک افتاده و خون از جای زخم عمیقش جاری بود. چه ناجوانمردی. حداقل می توانست دشنه را در قلبش فرو کند و با یک ضرب کارش را بسازد اما خنجر را خاثنانه از پشت بهبدن او فرو کرده بود. در آندم بیهوش بود. ماشال را پاره کردیم و زخم را محکم بستیم. پچورین بیهوده لبان سردش را می بوسید. دیگر هیچ نسیروثی در عالم نمی توانست زندگی را به او باز گرداند <sup>۵۱</sup>.

بهنوشتهٔ میخاثیل لرمانتوف، بلا پس از یکی دو روز جدال با مرگ می میرد اما آنیچه اندوهزا و دردآور است. یایان این ماجراست:

بلا پس از اینکه چند قطره آب نوشید، حالش کمی بهتر شد اما دورانش بسیار کوتاه بود. سه دقیقه بعد حرکتی خفیف کرد و جان سپرد. ما آئینه ای به لبانش نزدیک کردیم و اشری از حیات در او ندیدیم. من پچورین را از اتاق بیرون بردم و هر دو ساکت، بدون آنکه کلمه ای ردوبدل کنیم، در جلو بارو راه رفتیم. سیمایش هیچ حالت غیر عادی را نشان نمی داد و همین باعث عذاب من بود. اگر من بجای او بودم، از غصه می مردم. عاقبت زیر سایه ای به زمین نشست و با چوبی که در دست داشت، شروع کرد به تصویر کشیدن روی خاک. دلم می خواست بخاطر ادب و نزاکت هم شده او را تسلیت بدهم و از اینرو شروع به صحبت کردم. ناگهان سرش را بلند کرد و قهقهه را سر داد. از خندهٔ او عرق سردی بر تنم نشست. از جایم بلند شدم تا تر تیب خاکسیاری او را بدهم ۲۵۰.

داستان نخست از کتاب قهرمان عصر ما نوشتهٔ میخائیل لرمانتوف در اینجا بهپایان می رسد. تنها نکته ای که به آن اضافه شده، جدائی نویسندهٔ داستان با ماکزیم ماکزیمیچ است که در بسخش دوم، زیسر عنوان مساکزیم ماکزیمیچ تجدید می شود.

روایت کنندهٔ داستان که ظاهر اً خود لرمانتوف است می نویسد که پس از ترک دوست خود راهی شهر «ولادی کافکاز» می شود و پس از دو روز اقامت در مسافر خانه، مجدداً همسفر خود را می بیند. ایسن دیسدار کساملاً غیر مترقبه بود و از اینرو خوشنود می شود که مصاحب خوش سخن خویش را بازیافته است. دو تازه آشنا در این شهر به راز جالبی و قوف می یابند و آن اینکه گریگوری پچورین در این شهر اقامت دارد و برای صرف شام در منزل سرهنگ «ن» مسکن گزیده است. ماکزیم ماکزیمیج فرصت را مختنم می شمارد و با پرداخت هشتاد کوپک انهام، از مستخدم می خواهد که پیام او را به آقای پچورین برساند و بگوید که دوست قدیمی او در ایس مسافر خانه در انتظارش است.

۵۱ \_ برگردان به فارسی از متن انگلیسی صفحات ۵۶/۵۷ پنگوئین ــ صفحات ۴۳/۲۴ دیلدی محات ۵۲/۲۰ دیلدی ـ ترجمه از متن انگلیسی به فارسی

اما این ملاقات، برخلاف انتظار سروان سالخورده، چندان با شادی و هیجان تبوأم نیست. پچورین خونسرد است و بی اعتناء. بجای اینکه او را به آغوش بفشارد، با سردی و بی اعتنائی دست خود را بسمتش دراز می کند. در بر ابر اصر ار او که شب را به شراب و شام دلخواه میهمانش باشد متکبر انه می گوید که عازم ایران است و نمی تواند نیمساعت سفرش را به تعویق اندازد. هنگامیکه پای بدرون کالسکه می نهد، ماکزیم ماکزیمیج خود را به او رسانده و می گوید «تو پیش من مقداری یادداشت گذاشتی و من در این سالها همه جا پی تو می گشتم تا آنها به او به تو بیش من مقداری یا در به تو بیورین با خونسردی پاسخ می دهد «هر کاری دلت را به تو برگردانم. حالا به من بگو با آنها چه کنم؟» و پچورین با خونسردی پاسخ می دهد «هر کاری دلت می خواهد با آنها بکن» و بعد خداحافظی می کند و دور می شود.

از وقتی سروان سالخورده این غرور و بی اعتنائی دوست دیرین خود را میبیند، تغییر روش می دهد. حجابی از غم چهره اش را می پوشاند و دیگر هیچ مسرتی نسمی تسواند سنگینی تسوانفرسای انسدوه او را کساهش دهد. روایت کنندهٔ داستان بسیار خوشنود می شود از اینکه مصاحبش رضایت می دهد دستنبشته های پچورین، که صورت یا دداشتهای روزانه را دارد، در اختیار او قرار گیرد. این گنجینه برای او شادی فسراوان بدنبال دارد و متعاقب آن هرچه می کوشد همسفر افسرده دل را یکروز بیشتر نزد خود نگاهدارد موفق نمی شود. سرانجام:

«ما با خشکی از هم جدا شدیم. ماکزیم ماکزیمیچ خوشروی من به یک سروان عبوس و تندخو مبدل شده بود. چرا؟ فقط بخاطر اینکه پچورین، از راه فراموشی و یا علل دیگر، موقعی که وی میخواست او را به آغوش خود بفشارد، فقط دست خود را به جلو آورده بود. برای یک جوان بسیار دردناک است که همهٔ امیدها و آرزوهای شیرین خود را از دست بدهد وقتی ببیند حجاب فریبنده از پس چهرهای کنار رود و او را چنانکه کریه و هراسناک است ببیند اما هنوز برای او امیدی وجود دارد که با گذشت زمان، جانشینی برای امید و آرزوی از دست فته خود بیابد، ولی مرد مسنی مثل ماکزیم ماکزیمیچ چطور؟آیا او می تواند برای پندارهای شیرین متلاشی شدهٔ خود جانشینی پیدا کند؟ حق دارد که قلبش بشکند و روحش درهم بفشرد.

### \* \* \*

داستان سوم از کتاب قهرمان عصر ما با مقدمه ای کوتاه زیر عنوان دیباچه به یادداشتهای روزانهٔ پیچورین آغاز می شود. میخائیل لرمانتوف، در این دیباچه، چنین یادآور می شود که سروان گریگوری پچورین، نویسندهٔ یادداشتها، بهنگام بازگشت از ایران، جان سپرده است و از اینرو انتشار این اوراق اشکالی ندارد. اینکه چه پیش آمده که او در گذشته، معلوم نیست. منتقدان آثار او عقیده دارند که لرمانتوف قصد داشته کتاب دیگری پیرامون سفر پچورین به ایران و ازدواج او در این سرزمین با یک دختر ایرانی و سرانجام مرگ نابهنگام او

بنگارد. اما عمر او که فقط ۲۷ سال بوده، مجال برآوردن این آرزو را نداده است. مصنّف، در قسمتی از این سطور می نویسد:

وقتي من ابن يادداشتها را ميخواندم. بهصميميت ابن مرد درود فرستادم كه ايـنگونه بــيرحمانه عیبها و شرارتهای خود را آشکار کرده است. سرگذشت روح یک انسان. هر قیدر منحط و فروافتاده، کمتر از تاریخ زندگی یک قوم آموزنده و کنجکاوی برانگیز نیست. بیویژه که ایس سرگذشت زائیده دقت و موشکافی یک عقل سنیه و بالغ باشد و نبویسنده از ایس نظر آنسرا ننوشته باشد که حس اعجاب با ترجم کسی را بسوی خود بر انگیزد. اعترافات ژان زاکروسو از اینرو از عیب میرا نیست که وی آنرا برای دوستان خود میخوانده است<sup>۵۲</sup>.

و بعد داستانسرای روس، بخش سوم از کتاب خود را زیر عنوان تامان چنین آغاز میکند:

تامان بدترین شهر کوچک سر اسر شهرهای ساحلی روسیه است. در آنجا نیزدیک بیود که از گرسنگی بمیرم و از آن گذشته، چیزی نمانده بود که در اثر ترطئه ای در دریا غرق شوم. شب هنگام بود که با یک ارابه کوچک بستی وارد آنجا شده. سورچی اسبهای خسته را مقابل دروازهٔ تنها ساختمان سنگی تامان که در مدخل شهر بود نگاهداشت. قراول که یک قسزاق درياي سياه بود از صداي زنگ لجام اسب بخود آمد و خواب آلوده، يا لحن وحشيانهاي فيرياد زد «كي آنجاست؟» و متعاقب آن يك سرجوخه و يك سرباز از در بيرون آمدند. من بـر ايشان توضیح دادم که افسرم و برای انجام مأموریتی به اینجا آمده ام و می خواهم شب را در یکی از استراحتگاههای یادگان بهصبح آورم. بعد از این توضیح من، سرباز همسفر من شدو بطرف شهر حرکت کردیم. به هر کلبه ای سر زدیم جا نداشت و پر بود. حدود سه شب بود که نخوابیده بودم و از خستگی در آستانهٔ بیهوشی بودم. هوا سرد بود و رفتهرفته مـن خلق خـود را از دست. می دادم. با خشم بر سرش فریاد زدم که «مردکه لعنتی! مرا به جائی بیر ولو به قعر جهنم، یک جا که بخوابم.» و سرباز در حالیکه پشت سرش را میخاراند جواب داد «یک جای دیگر هست سر كار! ولى ممكنست شما خوشتان نبايد. باب آدمي مثل شما نست!»

متوجه منظورش نبودم و گفتم فوری مرا به آنجا ببرد. بـعد از آنکه مـدتی در امـتداد کـوچههای کثیف که در دو طرفش جز حصارهای ویران و فروافتاده نمی دیدم، پیش راندیم مرا به طرف زاغهای برد که درست در کنار دربا قرار داشت.

ماه شب جهاردهم بر بام پوشیده از بوریا و دیوارهای سبید می تابید. در محوطهٔ حیاط، در میان حصار سنگی دیگر، کلبهای بود کوچکتر و قدیمی تر از کلبهٔ اول که از آن گذشته بودم. هر دیوار این کلبهٔ مخروبه، در حال فروریختن بسمت دریا بود و در فضای پائین، زمزمهٔ خاموش شد موجهای کبود دریا به گوش می رسید. ماه به آرامی به دریائی که زیر نفوذ او بدود، بی آرام و در عین حال مطیع، نور می پاشید و من قادر بودم در آن دوردستهای کرانه، در پهنهٔ افق نیم رونس، دو کشتی را ببینم که طنابهای سیاه و بیحر کت آن مانند تارهای عنکبوت بنظر می رسیدند. بخود گفتم «در لنگرگاه کشتی هست بنابر این فردا می توانم بطرف گلندژیک حرکت بکنم». من در خدمت خود یک گماشته داشتم که از قز اقهای مرز بود. به او دستور دادم که جاددان مرا بیرون بیاورد و سورچی را مرخص کند. بعد شروع کردم به اینکه صاحبخانه ر سدا بسزنم. هیچکس جوابم را نداد. در زدم. باز هم سکوت. وضع مضحکی پیدا کرده بودم. عاقبت یک پسرک سیزده چهارده ساله از هشتی بیرون خزید:

- \_ ارباب كجاست؟
  - ارباب نداریم.
- \_ چطور نداری؟ هیچکس نیست؟
  - ــ هيچكس.
  - ـ زن صاحبخانه هم نیست؟
    - \_ بهآبادی رفته.
- پس چهکس در را بروی من باز میکند؟

اعتراف می کنم که من نسبت به کسانی که کورند، یا یک چشمی هستند، یا کرند. یا لالند، یا بیدستند، یا بی پایند، یا قوز دارند و امثال آنها حساسیت دارم. بر من ثابت شده که بین ظاهر شخص و روحش نوعی ارتباط عجیب هست. مثل این میماند که اینها اگر از یک عضو بدن محرومند، حتماً از یک حس هم نقص دارند.

و باین دلیل شروع کردم به معاینهٔ صورت جوانک. اما از چهره ای که در آن چشم نیست چه می شود فهمید؟ برای چند دقیقه، با یک شفقت خارج از اختیار، به او خیره شدم و ناگهان دیدم که تبسمی نامحسوس لبهای نازکش را پوشاند و بدلیلی انسر نامطبوعی در مسن گیذاشت. سوه ظنی در من پیدا شد که این پسرک کور، آنطور که بنظر می رسد، کور نیست و مسن بیهوده شروع کردم به متقاعدساختن خود که او دارد تقلید یک کور را درمی آورد. و تازه این بازبگری برای چه؟ دچار بلاتکلیفی شده بودم. غالباً اینطور خیالات به سرم می زند.

عاقبت از او پرسیدم:

\_ تو يسر او هستي؟

- ــ نه.
- ۔ پس کی هستی؟
- \_ یک یتیم. یک علیل.
- \_ این خانم صاحبخانه فرزند ندارد؟
- ـ نه. دختری داشت که از راه دریا با یک تاتار فرار کرد.
  - ــ ابن تاتار که بود؟
- ـ فقط شیطان میداند. از کریمه آمده بود. قایقرانی بود از کرچ.

داخل زاغه شدم دو نیمکت و یک میز، و یک بخدان بزرگ که کنار بخاری بودهمهٔ آثاث اسن اتاقک را تشکیل میداد. حتی یک شمایل از مسیح به دیوار نبود و من آنر ا بفال بد گرفتم. باد دریا از یکی از شیشههای شکستهٔ پنجره بدرون می تابید. از داخل جامهدان شمعی بیرون آوردم و روشن کردم و بعد وسائل لازم را از داخل در آوردم. شمشیر را در یک سمت اتاق و تیانجهها را روی میز گذاشتم. بعد شنل نمدی قزاقی را روی نیمکت یهن کردم تیا جهای خوابم سرتب شود. گماشتهٔ منهم همینکار را کرد و نیمکت دیگر را برای خودش اختصاص داد. ده دقیقهٔ بعد نفیر خوابش بلند شد. اما من خوابم نمیبرد. چشمهای سفید پسرک دائماً مقابل نظرم بود. حدود یکساعتی باینطریق گذشت. ماه از پنجره بدرون می تابید و یک شعاع مهتاب، سطح خاکی کلبه را روشن می کرد. ناگهان، سایهای از مقابل پنجره گذشت و مانع شد که نور بهدرون بنابد. از جا بلند شدم و از ينجره نگاهي به بيرون انداختم. ايـن عمل تكرار شد و كسي شتابـان از آنجا گذشت. خدا می داند کجا؟ برای من تصور اینکه کسی از آن بالا به شیب تند دریا خزیده باشد غیر ممکن می نمود. در عین حال من شبحی دیدم و راه دیگری غیر از این راه نبود. نیمتنهٔ نظامی را بوشیدم. دشنه را به کمر بستم و آهسته از کلبه بسرون آمیدم. بسرک کور در فساصلهٔ نزدیک من بود. پشت حصار خزیدم تا متوجه من نشود و او بـا قـدمهای مـحکم و مــحتاط از جلو من گذشت. زیر بغلش بقجهٔ بزرگی بود. بطرف لنگرگاه رفت و از راه باریکی که شیب تند دائمت سرازیر شد. بی اختیار بیاد این جمله تورات افتادم «آنگاه چشمان کور بینا خواهد شد و زبان لال نغمه سر خواهد داد». و تا آن فاصله که او را گم نکنم بدنبالش براه افتادم<sup>۵۵</sup>.

استادی لرمانتوف در کار داستانسر ائی اینست که خواننده را یک دم بحال خود رها نمی کند. گریز از نفوذ کلام او تلاشی است بیعاصل. صحنه آرائی و حادثه آفرینی بگونه ایست که خواننده بدنبال او می رود و در همانحال نمی داند کجا می رود. اینهم شاید یکی از شاهکارهای او باشد که پنج داستان کوتاه را با پنج موضوع مجزا و پنج «اوج» و «توطئه» بصورت یک داستان واحد در می آورد. شاید اگر این داستان در پنج بخش تقسیم نمی شد،

یک پدیدهٔ استثنائی در جهان ادب بشمار نمیآمد.

پچورین، نقش آفرین اصلی داستان، پسرک نابینا را تا کر آنه دنبال می کند و در آنجا شاهد بسرخورد او با زنسی است که آنان نیز در انتظار نزدیکشدن یک کرجی هستند. با اینکه می کوشد از ماجرا سر در آورد، در حل این معما عاجز است. به خوابگاه خویش باز می گردد و در انتظار بامداد، دقیقه شماری می کند. ارادهٔ او بر اینست که هرچه زودتر آن محیط مشئوم را ترک گوید اما متأسفانه تا سه روز بعد هیچ وسیلهای نیست. روز بعد در آن خانه دختری را می بیند؛ دختری که زیبائی خیره کنندهٔ او دهانش را از حیرت باز می دارد. بین آنان سخنانی ردوبدل می شود و پچورین مشتاق است بفهمد که آن بانوی نیمه شب، که با جوانک کور دیداری داشت، آیا همین ماهروی آشوبگر بوده و اگر هم اوست در آنجا چه می کرده است؟ بازیگری بین نقش آفرینان داستان ادامه دارد تا اینکه...

هوا داشت تاریک می شد و من به گماشته ام دستور دادم که کتری چای را گرم کند. بهمان شیوه که در جبهه عمل میکنیم. بعد شمعی روشن کردم و پشت میز نشستم و پیپ صحرائی را زیس لب گذاشتم. دومین استکان چای را تمام نکرده بودم که دیـدم صدای در آمـد و مـتعاقب آن، در یشت سرم، حس کردم که زنی با خشخش دامن نزدیکم می شود. تکانی خوردم و رویسم را برگرداندم. او بود. همان حوری دریائی من. نیرم و آرام روبیرویم نشست و نگاهش را بهمین دوخت. نمی دانم چرا این نگاه او در نظرم نوازشگرانه آمد. مرا بیاد آن نگاههائی انداخت که در سالهای گذشته ستمگرانه با عمر من بازی کرده بودند. مثل اینکه انتظار داشت من از او يرسشي كنير. اما من، انباشته از نبوعي آشفتكي غير قبايل وصف، ساكت نشسته ببودم. رنگ نیمپریده اش حکایتگر پریشانی درونش بود. دستهایش بی هدف روی میز حرکت می کرد و من لرزشي نامحسوس در آنها ديدم. لحظاتي سينهاش بالامي آمد و بنظر مي رسيد كه نفسش را محبوس کرده است. این وضع مسخره داشت خسته ام می کرد و آماده شده بودم که ایس سکوت را با یک حرکت عاری از ذوق بشکنم یعنی اینکه یک استکان چای به او تعارف کنم، اسا یکمرتبه از جای پرید. دو بازویش را بدور گردنم حلقه کرد و بوسهای داغ و مرطوب بسر لبانم گذاشت. هرچیزی که مقابل چشمم بود در تاریکی فرو رفت و سرم شروع بمهرخیدن کرد و من، با همهٔ شور جوانی که در خود داشتم، او را بهسینهام فشردم ــ اما او یکمرتبه، مثل مار، از آغوشم بیرون خزید و در گوشم گفت «امشب، وقتی همه در خوابند، به کنار دریا بیا» و بعد. مانند شهاب. از فضای اتاق بیرون جست. در راه. شمع را خاموش کردو کتری را بـرگرداند و فریاد گماشته را از سینه خارج کرد «عفریت» و او را که بر بستر بوریا لم داده بود و با نوشیدن چای خود را گرم میکرد سخت ناراحت کرد. و در آندم بود که من بخود آمدم.

تقریباً دو ساعت بعد، وقتی محوطهٔ لنگرگاه در سکوت شامگاهی فرو رفت، سن قیزای را صدا زدم «اگر صدای تیر تپانچه مرا شنیدی، پائین بسمت آب بیا. هرچه زودتر، فهمیدی؟» چشمانش گرد شد و خودبخود جواب داد «در خدمتم سرکار». و بعد من هفت تیر را به کسم بستم و بسیرون رفتم. در پائین سراشیب منتظر من بود. پیراهن سبکی پوشیده بود و شالی اندام نرمش را دربس گرفته بود.

دستم را گرفت و گفت «با من بیا» و بعد هر دو بطرف دریا براه افتادیم. در حیرت بودم که مسن چطور گردن خود را نشکستم و قتی از آن گذرگاه پائین آمدم. بطرف راست پسیچیدیم و از همان راهی رفتیم که من شب پیش از آن پسرک کور را دنبال کرده بودم. ماه هنوز طلوع نکرده بود و دو ستارهٔ کوچک، مثل دو فانوس دریائی، در عمق آسمان کبود سوسو میزد. موجهای سنگین با آهنگ یکنواخت و یکدست، بروی هم می غلتید و بسختی زور قبی را که در ساحل لنگر انداخته بود تکان می داد.

مصاحبم گفت «برویم داخل زورق!» مکث کردم. من از آن جوانهای تازه کار احساساتی نیستم که حاضر ند خود را بهر آپوآتشی بزنند. اما دیگر بر ای عقب نشینی دیر شده بود. بدرون زورق یرید و منهم بدنبالش و هنوز بخود نیامده بودم که از ساحل دور شده بودیم. با قیافهٔ درهم گفتم «این چه کاری است؟ مقصود چیست؟» کنارم نشست و در حالیکه دستش را بدور کمرم حلقه می کرد گفت «مقصود اینست که تـرا دوست دارم» گـونهاش بـرگونهام فشار آورد و نـفس سوزانش را نزدیک خود حس کردم. ناگهان شیئی بدرون آب افتاد و بعد صدای پاشیدن آب بگوشم خورد. دستم بی اختیار بطرف کمرم رفت و متوجه شدم که هفت تیرم نیست. وای که چه شرار دهشتناکی از سوءظن وجوده را دربر گرفت. خون بطرف سرم هجوم بسرد و بـا یک نگاه به اطراف، متوجه شدم كه صدها ذرع از ساحل دور شده ايم و ضمناً من با شنا آشنا نيستم. سعي کردم او را از خودم دور کنم اما مثل گربهای بهلباسم چنگ انداخته بود و یکمرتبه با تکانی تند. نزدیک بود مرا بهدریا بیندازد. زورق لنگر برداشت اما من فوری تعادل را حفظ کردم و بعد، جدال ناامیدکننده ای بین ما در گرفت. خشم من بعمن قدرت فوق العاده داده بود و من مقاومت می کردم اما خیلی زود فهمیدم که حریف من در چابکی از من برتر است. در حالیکه دو دست کوچکش را محکم گرفته بودم و میفشردم نعره زدم «از من چه میخواهی؟» و بـعد حس کـردم که با آن فشار سهمگین، انگشتانش را خرد کردم. امسا صدایش درنسمی آمید و آن طبیعیت اهریمنیش، او را وا می داشت تا این شکنجه را تحمل کند.

جواب داد «تو نمی بایستی می دیدی؛ تو دیدی و تو فاش خواهی کردا» و با یک قدرت فوق بشری مرا به لبهٔ زورق و سطح آب فشار داد. هر دوی ما از کمر به بالا آویزان بودیم. موهایش آب را لمس می کرد و لحظهٔ مرگباری بود. با زانو به تمه زورق تکیه کرده بودم و با یکدست موهایش را سخت چسبیده بودم و با دست دیگر گلویش را گرفتم. لباسم را رها کرد و با یک فشار او را بهمیان موجها انداختم.

تاریک بود و درست نمی دیدم. یکی دو بار سرش را میان کفهای موج دیدم و بعد از آن ناپدید شد ۵۶ .

از یادداشتهای گریگوری پچورین در داستان تامان نوشتهٔ میخائیل لرمانتوف چندان نمانده است. دختر زیبای هجده ساله، برخلاف تصور خواننده، برای همیشه در سینهٔ دریا مدفون نمی شود. وقتی او با رنج بسیار خود را به بساحل می رساند و خسته و نیمه جان، در امتداد همان مسیر، بسوی خانه به حرکت می آید، دختر را می بیند که پیش از وی به ساحل رسیده است و با مرد جوانی که ظاهراً همان کر جی بان شب پیشین است، مشغول گفتگو است. دختر به دلدادهٔ خود آگاهی می دهد که نقشه ها نقش بر آب شد و پر نده از دام مرگ جست، ناچار باید هرچه زودتر آن سرزمین را ترک گویند زیرا اسرار قاچاق آنها از پرده بیرون افتاده است. چند دقیقهٔ بعد، پسرک نابینا به آندو می پیوند و اینبار نیز بسته ای در اختیار کر جی بان می گذارد. پچورین وقتی به زاغهٔ خود پای می نهد، قزاق را در خواب می بیند و همینکه به بستر خویش نظر می افکند، متوجه می گردد که چه مصیبتی بر سرش آمده:

افسوس. صندوق سفرم، شمشیر نقره نشانم، دشنهٔ ساخت داغیتانیم و هدیدای که از دوستی بهمن رسیده بود، همه مفقود شده بودند. آنموقع فهمیدم که آن پسرک ملعون کور چه چیزهاشی را به آن جوانک قاچاقچی تعویل می داد. گماشته را با تکان وحشیانه ای بیدار کردم و با مشتی ناسزا اندکی خشم خود را فرو نشاندم، اما کاری نمی شد کرد. بر استی احمقانه نمی بود کسه بهمقامات شکایت کنم که یک جوانک نابینا هستی میرا ربسوده است و یکدختر هجده ساله نزدیک بود مرا در دریا غرق کند؟ خوشبختانه صبح روز بعد امکان سفرم فراهم شد و من تامان را ترک گفتم. اینکه چه بر سر آن زن سالخورده و پسرک بدبخت کور آمد نمی دائماً در حرکتم و در گذشته، غم و شادی آدمها بهمن چه مربوط است؟ من یک نظامی هستم که دائماً در حرکتم و در جیب خود پروانهٔ عبوری دارم که فقط برای مأمورها صادر می شود ۲۰۰۰.

در چهارمین بخش از داستان قهرمان عصر ما نوشتهٔ لرمانتوف، خواننده عنوان پسرنسس مباری را می بیند. شاهزاده خانم مباری طولانی ترین داستان ایسن مسجموعه است و بسازیگر اصلی ایسن قسمت همچنان گریگوری پجورین است.

پچورین پس از شرکت در چند جدال با قبایل کوهستانی، در روز ۱۰ ماه مه سال ۱۸۳۲ و اردیکی از مناطق آبهای معدنی ناحیهٔ قفقاز می شود. این منطقه نامش پیاتیگورسک است و همان دیاری است که مصنف کتاب قهرمان عصر ما فقط دو سال پس از انتشار این کتاب، در یک جدال تن به تن جان می سپارد. پچورین در پیاتیگورسک و تفرجگاه مجاورش، کیسلوودسک، در یک سلسله از ماجراهای عاشقانه شرکت می جوید که فرجامش مبارزهٔ تن به تن است با یک صاحبمنصب همکارش، و این نبرد، بعکس آنچه برای خود لرمانتوف اتفاق افتاد، بسود وی تمام می شود و حریف را به خاک هلاکت می افکند. پر نسس مباری در حقیقت

سرگذشتی است که بصورت یادداشت بوسیلهٔ پچورین بازگو شده است.

در یادداشتهای خود شرح میدهد که چگونه در نیمهٔ بهار وارد پسیاتیگورسک شده و در خسانهای در داسنهٔ کوهستان مکان گرفته و هر صبحگاه، شکوه و عظمت طبیعت را در آن وادی بیا طراوت ستایش کرده است. یکروز حین گردش در «چشمهٔ الیزابت» محلی که معمولاً اشراف برای استراحت و تغرج پای می گذارند، بیا «گروشینیتسکی <sup>۸۵</sup>» برخورد می کند. گروشینیتسکی دانشجوی دانشکده افسری است و هنوز یکسال نمی گذرد که بخدمت نظام پیوسته است اما او را به جبهه فرستاده اند و چون شجاعت و هوشیاری از خود نشان داده، ویرا به بهنشان افتخار آمیز «صلیب سن ژرژ» مفتخر کرده اند. از دامی برومند و سیمائی گندم گون دارد. در نگاه اول، بیا آن سبیلهای تابداده و موهای سیاه پرپشت، بیست پنجساله بنظر می رسد در حالیکه هنوز بیست و یکسال ندارد. از ویژگیهای گروشینیتسکی یکی اینست که به فن بیان آشناست و شهوت کلام دارد. بهجرد اینکه موضوعی بهمیان آید، دیگر رهائی از دست او کار آسانی نیست. بهمین جهت پچورین معمولاً ابیا دارد از ایسنکه بیا او بهبحث بنشیند. با اینحال شوخ طبع است و خوش سخن، بهمین سبب وقتی خود را در میان جمعی ماهرو بهبیند، بهبعث بنشیند. با اینحال شوخ طبع است و خوش سخن، بهمین سبب وقتی خود را در میان جمعی ماهرو بهبیند، نفوذ خود را سریع می گستر اند.

یکروز حین گردش در این چشمه سارها، پچورین و مصاحب جوانش با مادر و دختری بسرخورد مسی کنند. آراستگی لباس و رفتار و کردار آنها نشان می داد که از طبقهٔ نجبای روسیه هستند. جاذبهٔ آندو، بخصوص زیبائی دختر، یجورین را سخت مسحور می کند. گفتگوی دو مصاحب، سرآغاز ماجرائی است:

گروشینسکی به سخن در آمد «آن بانوئی را که می بینید، پرنسس لیگووسکوی است. آن یکی هم «مری» دخترش است. مادرش دوست دارد او را به سبک انگلیسها «مری» صدا کند. فقط سه روز است وارد این منطقه شده اند.

«ببینم، فقط سه روز است اینجا آمده اند و تو حتی نام کوچک ایسن دختر را مسی دانسی؟» گروشینیتسکی رنگش سرخ شد «باید اعتراف کنم من تصادفی شنیدم. قصدم این نبود که با آنها دیدار کنم. این اشر افزاده های پیر بهما نظامی ها بصورت وحشی نگاه می کنند. برای اینها چه اهمیت دارد که زیر یکی از این کاسکتهای نظامی مغز برزرگی باشد و یا در ورای یکی از این پالتوهای ضخیم قلب پرهیجانی؟»

با لبخندی گفتم «بله. همهٔ گناهها متوجه آن پالتوی مفلوک سربازی تست. خوب، به من بگو بینم، آن آقائی که با آنهاست و آنطور با ادب به آنها از آب چشمه تعارف می کند کیست؟ ه «آن جوانک شیک پوش اسمش رایویچ ۱۵ است. از مسکو با اینها آمده. قسمارباز است و از آن جلیقهٔ آبی آسمانی و زنجیر ضخیم طلائی که بسته می تبوانی حدس بیزنی چکاره است؟ به آن عصای ضخیمش نگاه کنید، بیشتر بدرد روبینسون کروسو می خورد. یا آن ریش و آرایش موی سبک جوبانها، واقعاً تماشائی است.

<sup>58-</sup> Grushnitsky

<sup>59-</sup> Rayewich

«مثل اینست که تو نسبت بههمهٔ آدمها بدبینی؟» «البته دلیلی دارد!»

«عجب. نمي دانستم!»

در اینموقع بانوان از چشمه دور شدند و بطرف ما آمدند. مصاحب من با یاری چوب زیر بغلش قیافه شاعر انهای بخود گرفت و با صدای بلند، به زبان فرانسه، گفت: «از مردها نفرت می کنم بخاطر اینکه تحقیرشان نکنم چه در غیر این، زندگی نمایش مسخرهٔ نفرت انگیزی می شد». شاهز اده خانم زیبای جوان سرش را بر گرداند و نگاه طولانی کنجکاوانهای به سمت سخنران انداخت. مشکل می شد احساس او را در آن لحظه توصیف کرد اما هرچه بود، تحقیر آمیز نبود و بهمین سبب فکر کردم باید به گروشینیتسکی بخاطر این نکتمدانیش تبریک گفت. به او گفتم: «این پرنسس مری بسیار زیباست. چه چشمان مخملینی دارد. بلی، مخملین مناسبترین کلمه ای ست که می شود به آن گفت. بتو سفارش می کنم هر وقت خواستی از چشمان او حرف برنی این لفت را بکار ببر، مزههای بالاتی و پائینی باندازه ای بلندند که مسردمک چشمش نسور خورشید را منعکس نمی کند. من از این نوع چشمهائی که مخمور ند خوشم می آید. هرچند در رنگ دندان خیلی اهمیت دارد. افسوس که به این جملههای پر طنطنه تو لبخندی نزد.» گروشینیتسکی با لحنی که در آن خشم نهفته بود گفت «تبو داری از ایس دختر طوری صحبت گروشینیتسکی با لحنی که در آن خشم نهفته بود گفت «تبو داری از ایس دختر طوری صحبت گروشینیتسکی با لحنی که در آن خشم نهفته بود گفت «تبو داری از ایس دختر طوری صحبت میکنی مثل اینکه یک اسب اصیل انگلیسی را دیده ای».

بهزبان فرانسه، بصورت تقلیدی از او جواب دادم «من زنها را تحقیر مسی کنم بسخاطر ایسنکه عاشقشان نشوم چه در غیراین، زندگی یک ملودرام مسخرهای می شد!» و بعد خداحافظی کردم و از او جدا شدم ٔ \*...

آشنائی پر نسس ماری با گروشینیتسکی از آنجا آغاز می شود که روزی، دانشجوی جوان، در نسقطه ای که شاهزاده خانم در آنجا نشسته بود، عینکش از چشم او بروی چمن می افتد. او پایش تیر خورده است و عصا زیر بغل دارد. اگر در میدان جنگ مجروح نشده بود او را به اینجا نمی فرستادند. بسیار کوشید که عینک را از زمین بر دارد اما نتوانست.

سر انجام پر نسس زیبا مانند پسرنده ای سبکبال از جمای پسرید و بسوی او آمد و عینک را بهدستش داد. این سر آغاز آشنائی بود.

اما احساس پچورین نسبت به پرنسس ماری، که روزهای نخست ستایش آمیخته با محبت بود، بهخشم و نفرت میدل می شوه. پچورین چنین می بندارد که پرنسس نسبت به او بسی اعتناه است و ایسن رفستار، بسرای افسر عاشق بیشه ای که کمتر در ماجراهای عشقی شکست خورده، بسیار تلخ و طاقت فرساست. دوستی و مصاحبت

او با دکتر «ورنر ' <sup>†</sup> » که پزشک معالج پرنسس لیگووسکوی <sup>† †</sup> است، او را بیش و کسم با اسرار ایس خانواده و افرادی که با آنان آمیزش د رند، آشنا میسازد. پچورین مبارز است، پیشرو است، اهل شکست و عقب نشینی نیست، بنابر این تصمیم می گیرد که دختر زیبا را در نقشهٔ کامخواهی خود به مبارزه بطلبد. همه جا بدنبال او می رود و هر عملی که او را عصبانی کند انجام می دهد. در یک فرش فروشی که پرنسس سخت دلباختهٔ یک قالیچه بافت ایران شده و می خواهد آنرا بخرد، پچورین سر می رسد و با پرداخت مبلغی اضافی، آن قالیچه را می خرد و بعد بهمین اکتفا نمی کند که آنرا به اتاق خود ببرد و از جلو چشم پرنسس دور سازد بلکه آنرا بسروی اسب خود می اندازد و هر روز از جلو چشم او رژه می رود.

برای اینکه بازیگری خود را کامل سازد، گروشینیتسکی را به تمسخر و تحقیر می گیرد و به او چنین و انسود می کند که پر نسس کمترین ارزشی برای او قائل نیست و او را از اینجهت به حسریم خسود راه مسی دهد کسه می خواهد کسی مثل او مانند سگی بدنبالش بدود.

پچورین هر صبحگاه با نقشهٔ تازه ای از خواب برمیخیزد: برای اینکه بیش از پیش غرور دختر جوان را درهم بشکند، احتیاج به یک زن دارد. یک زن زیبا و متشخص که با او حشر وآمیزش کند و رابطهٔ عشقی خود را با او بمرخ وی بکشد. این آرزو زود برآورده می شود. افسر جوان یکی از دلباختگان پیشین خود را که «ورا<sup>۶۳</sup>» نام دارد در آنجا می بیند. «ورا» که از دلدادهٔ خویش خاطرات بس دردناک داشته، شوهری سرشناس و مسن تر از خود اختیار کرده تا هم از او حمایت کند و زندگی مرفهی را برای او بوجود آورد و هم پدری مهربان برای پسر کوچکش باشد.

اما آمیزش پچورین با «ورا» صورت دیگری بخود می گیرد. «ورا» از او میخواهد تما نسبت به پر نسس زیسا مهربان و ملایم باشد زیرا در اینصورت می تواند از بر انگیختن هر نوع سوءظنی در شوهر خود جلوگیری کند. نزدیک شدن افسر جوان به شاهزاده خانم زیبا، حس حسادت دیگری را سخت برمی انگیزد و او گروشینیتسکی است که سخت به پر نسس علاقمند شده است. از طرفی رفته رفته خود «ورا» دچار رنبج حسادت مسی شود و چنین می پندارد که محبوبش به پر نسس دلباخته. پچورین خود را به شاهزاده خانم دلفریب نزدیک کرده است. با رفتار مغرورانه و آمیخته با بی اعتناثی او را بدنبال خود کشانده است. یکروز دست او را به دست گرفته و روز دیگر، بهنگام سواری، خود را چنان به او نزدیک کرده که نفس او را برگونه خویش حس کرده است. پر نسس دیگر، بهنگام سواری، خود را چنان به او نزدیک کرده که نفس او را برگونه خویش حس کرده است. پر نسس سرکش و تمردناپذیر افسر جوان سر تسلیم فرود نمی آورد. او از این بازیگریها خوشنود است. صید گریزپا را به دام افکنده و لذت می برد از اینکه با او بازی کند اما مقابل خود حریف مقاومی دارد و او، گروشینیتسکی به دام افکنده و لذت می برد از اینکه با او بازی کند اما مقابل خود حریف مقاومی دارد و او، گروشینیتسکی ریخته اند. توطئه بدین گونه است که گروشینیتسکی، در یک لحفظه حساس، زمانیکه دو دلداده در آغوش ریخته اند. توطئه بدینگونه است که گروشینیتسکی، در یک لحفظه حساس، زمانیکه دو دلداده در آغوش یکدیگرند، به او اعلان دو نال می دهد و بلافاصله از میان افراد آشنا، دو شاهد تعیین می شود. با ترونه قسیشود. با ترونه قسیلی، در یک لحفظه حساس، زمانیکه دو دلداده در آغوش یکدیگرند، به او اعلان دو نال می دهد و بلافاصله از میان افراد آشنا، دو شاهد تعیین می شود. با ترونه قسان در ایک به دو دلداده در آغوش

<sup>61-</sup> Dr. Werner

<sup>62-</sup> Princess Ligovskoy

<sup>63-</sup> Mme. Vera

تپانچهای را بدست پچورین میدهند که گلولههای آن خالی شده است و در همان صحنه، صریف کار او را بسازد.

پچورین تعمداً خود را بمخاطره میافکند و با یک صحنه سازی، گروشینیت سکی را وا می دارد تا او را به مبارزه تن به تن به تن دعوت کند. شاهد پچورین، دکتر ورنر است و شاهد گروشینیت سکی، ایسوان ایگنات یویج به سروان سواره نظام. حریفان در فاصلهٔ شش قدمی می ایستند. با پر تاب سکه ای، تعیین می کنند که کدامیک باید اول تیر را خالی کند. بنا به پیشنهاد پچورین، حریف دوم که باید آماج گلوله قرار گیرد بکنار صخرهٔ رفیعی می ایستد تناگر هدف قرار گرفت به در فای در سرنگون شود. پچورین، مغرور و بی اعتناه، بر لبه پر تگاه می ایستد و منتظر می شود تا حریف گلوله را آتش کند اما گروشینیت سکی از اینکار سر باز می زند و راضی نمی شود دوست خود را بخون خویش بغلتاند. نوبت به یچورین می رسد. اکنون ماجرا را از زبان لرمانتوف بشنوید:

برای چند لحظه خیره به چهرهٔ او نگریستم تا ببینم کوچکترین نشانهٔ پشیمانی در آن هست یا نـه و چنین بنظرم رسید که تبسمی لبهای او را یوشانده است. بهاو گفتم:

ــ اندرز من بهتو اینست که پیش از مرگ برای روح خود طلب آمرزش کنی.

ــ برای من بیش از خودت نگران نباش. بهتر اینست که آتش کنی.

ــ پس حاضر نیستی بهتانی را که بهمن زدی پس بگیری و از من عذرخواهی کنی؟ درست.فکر کن گروشینیتسکی. آیا وجدان تو بهتو چیزی نمیگوید؟

افسر سواره نظام فريادش بلند شد:

\_ آقای پچورین! تو به اینجا نیامده ای که وعظ کنی و اعتراف بشنوی! بهتر است پیش از آنکه کسی برسد. به این بازی خود خاتمه دهیم.

ــ بسیار خوب. حالا که اصرار دارید حرفی ندارم. آقای دکتر، لطفاً پیش من بیائید. دکتر بسمت من آمد. بیچاره رنگ بصورت نداشت. حال او بــدتر از گــروشینیتسکی بــود. بــــا صــدای بلند، مثل اینکه دارم فرمان مرگ کسی را میخوانم. با کلمات شمرده گفتم:

ــ آقای دکتر. این آقایان، در اثر شتابی که داشتند، فراموش کردند گلولهای در ایـن تپانــچه بگذارند. لطفاً شما تپانچه را وارسی کنید و گلوله را در آن بگذارید.

فرياد سروان بلند شد:

\_ غیر ممکن است! چنین نیست! من هر دو تپانچه را پر کردم. شاید در این چند ثانیه گلوله از آن بیرون جسته! من اشتباه نکرده ام و شما حق ندارید تپانچه را دوباره پسر کنید. ایسنکار بر خلاف اصول است و من اجازه نمی دهم.

با لحن جدى گفتم:

ــ بسيار خوب آقاي سروان. اگر اينطور است من و شما، با همين شرط با هم جــ دال خــواهيم

کرد!

سروان برای لحظه ای مردد ماند. گروشینیتسکی، مغموم و نگران، آنجا ایستاده بود و سرش بروی سینه خم شده بود. سروان بسوی دکتر رفت تا تپانیچه را از او بگیرد. صدای گروشینیتسکی شنیده شد:

ـ بحال خودشان بگذار. میدانی که درست میگویند.

تلاش سروان برای اینکه نظر گروشینیتسکی را بگرداند بیحاصل بود. دکتر تپانچه را پر کرد و بهدست من داد. وقتی سروان این منظره را دید، لگدی بر زمین کوبید و تفی بر خاک انــداخت. خطاب بهدوستش گفت:

ـ برادر، تو احمقی؛ یک احمق عامی؛ اگر بهمن اعتماد کردی و خودت را بهمـن سپردی بـاید هر چه بگویم اطاعت کنی. حالا که حاضر نیستی حرف مرا بشنوی مثل یک سگ بمیر! و بعد در حالیکه براه میافتاد اضافه کرد:

\_ باز هم مىگويم. اين عمل خلاف قانون است.

گفتم:

ـ گروشینیتسکی. هنوز وقت باقیست. از تهمتی که بهمن زدی عذرخواهی کن و من تر ا بخاطر آنچه کرده ای می بخشم. تو نتوانستی بهمن نیرنگ بزنی و من از ایس بابت خوشنودم. یادت باشد که ما قبلا با هم دوست بودیم...

ناگهان صدای نعرهاش بلند شد:

ــ آتش کن! من هم از خودم متنفرم و هم از تو! اگر مرا نکشی شبی در یک کوچهٔ تاریک ترا از پشت خنجر خواهم زد! در این دنیا برای هردوی ما جا نیست.

تيانچه را آتش كردم.

وقتی دود پراکنده شد. گروشینیتسکی آنجا نبود. فقط غبار غلتانی بر لبهٔ پرتگاه دیـده مـیشد. فریاد همه از سینه برخاسته بود. گفتم:

\_ كمدى يايان يافت!6

شانههای خود را بالا انداختم و در حالیکه تعظیمی بهشاهدها میکردم براه خود رفته."

پرنسس لیگووسکوی از پچورین خواست تا با دخترش ازدواج کند. او از این پیشنهاد سر باز زد و در گوشهٔ یادداشتهای روزانهٔ خویش نوشت که زندگی تجرد و آمیخته با آوارگی و بیخانمانی را بسر ایس نسوع زندگی راحت ترجیح میدهد. او دریانورد جسوری است که باید در آغوش موجهای ناآرام بمیرد، نه در سایهٔ جانبخش یک جزیرهٔ بهشت آسا.

میخائیل لرمانتوف آخرین بخش از کتاب قهرمان عصر ما را عنوان اسیر سرنوشت داده است و ایس واپسین فصل از یادداشتهای گریگوری پچورین است.

نقش آفرین داستان اینبار با جمعی از افسران روس در یک دهکدهٔ چرکسی مقیم است. شبها کار آنها قسمار است و آنشب جملگی آنان تصمیم گرفته بودند ورق بازی را کنار بنهاند و به صحبت و بحث و داستان گوئی بنشینند. موضوع گفتگو اعتقاد مسلمانان است بر اینکه کتاب سرنوشت هر انسانی در آسمانها نوشته شده و او چون عروسکهای خیمه شب بازی، اسیر دست انگشتان سرنوشت ساز، باید همان کاری را بکند که مقرر شده و همان را همی را برود که برای او، از روز نخست، تعیین کرده اند. در این مجلس پسرشور، هر کس بنوبهٔ خسود سخنی می گفت و داستانی بازگو می کرد. اکثر آن کسانی که در آن محفل گرد آمده بسودند مخالف ایس نستظریه بودند که اختیار زندگی هر انسان دست خودش نیست و آنان با ذکر دلایل و امثال مدعی بسودند بشر در اعمال خویش مختار است.

اما در میان آن جمع افسری بود از مردم صربستان بنام ستوان وولیج ۲۰ که طرفدار «جبر» بود و مخالف «اختیار» و آماده بود برای اثبات نظریهٔ خود شرط ببندد. پچورین بیست سکهٔ طلا که در جیب داشت بروی میز گذاشت. با صراحت تمام گفت که «بشر در اتخاذ تصمیم خویش مختار است و اینکه کس دیگری به او فرمان می دهد، سخنی است جاهلانه و مردود. ستوان «وولیج» شرط را پذیرفت و در برابر چشمان دیگران، به اتاق اسلحه رفت و تپانچهٔ آماده ای را برداشت. سپس لولهٔ آنرا بر پیشانی خویش گذاشت و به پچورین دستور داد یک برگ از میان اوراق بازی بر دارد و به هوا بیندازد. این برگ «آس دل» بود. همینکه برگ بر وی میز افتاد، ستوان وولیج ماشهٔ تپانچه را کشید. صدای خفیفی برخاست و گلوله آتش نشد. از اینکه تپانچه خالی بود همه ابراز خوشوقتی کردند اما ستوان وولیج نظر دیگری داشت. می گفت تپانچه پر است اما سرنوشت من در ایندم مردن نبود ــ و بعد برای اثبات نظریهٔ خود، تپانچه را بسمت دیوار گرفت و بسوی کاسکت یکی از افسران نشانه رفت. در دم صداثی مهیب برخاست و کلاه متلاشی شد. همه متحیرانه ایستاده بودند و او را مسی نگریستند. پچورین به او گفت «من به سرنوشت بگونه ای که تو می اندیشی اعتقاد ندارم ولی فکر می کنم تو با گور چندان فاصله نداشته باشی». ستوان وولیج سکه ها را در جیب گذاشت و به داخل دهکده رفت. هنوز شب به پایان نوصیه بود که خبر آوردند یک قزاق مست چرکسی، وی را به ضرب شمشیر کشته است.

پچورین در معیت چند افسر مأمور است قاتل را که در کلبهای پنهان شده دستگیر سازند. قزاق خشمگین مسلح است و نزدیک شدن به او جانبازی است. این اندیشه مغز پچورین را به خود مشغول می دارد که زسان مرگ او هنوز نرسیده و بنابراین، اگر خود را به مخاطره افکند، گزندی به او نخواهد رسید. با این تصور، دیوانه آسا خود را از پنجره بدرون می اندازد و در یک جدال مرگبار، او را دستگیر می سازد. وقتی این وقایع حیرت بار را برای ماکزیم ماکزیم ماکزیمیج تعریف می کند، افسر سالخورده با خونسردی می گوید «این هفت تیرهای قلابی را باید بدانی که چگونه بکار ببری. اگر ماشه را آهسته فشار دهی در نمی رود اما اگر محکم بفشاری آتش می شود.. و آنمرد... باید آنقدر عقل در کله اش باشد که آخر شب با یک قزاق بدمست روبر و نشود وگرنه کشته خواهد شد...»

پچورین می نویسد «آنچه من توانستم از او بفهمم همین بود. او بهمباحث ماوراءطبیعه اعتقاد ندارد!»

#### \* \* \*

قهرمان عصر ما نوشته میخائیل لرمانتوف اثری است که در یکصدو چهل سال گذشته، بارها و بارها از آن سخن بهمیان آمده است. منتقدان بزرگ جهان آنرا در شمار آثار «کلاسیک» بشمار آورده اند و معتقدند ایس کتاب نقطهٔ تحولی است در تاریخ داستانسرائی در ادبیات روسیه، در هر زبان و ملتی، اگر فهرستی از آشار ارزشمند ادب گیتی فراهم آید، بیشک قهرمان عصر ما نوشتهٔ لرمانتوف نیز در آن صورت ملحوظ شده است.

#### اهمیت این کتاب در حیست؟

نخست باید به نقش آفرینی توجه کرد که زائیدهٔ اندیشه و ذوق داستانسر است. گریگوری پیچورین، بازیگر اول داستان، بگفتهٔ مصنف «ترکیبی است از شرارتهای همهٔ نسل روسیه در نیمهٔ اول قرن نوزده» و به اعتقاد وی، این انسان کجرو و خطاکار، نمونه ایست همانند یوگنی اونگین، مخلوق جالب الکساندر پوشکین، که از میان مردم طراز اول روسیه، در آن سالهای نخست قرن نوزده، انتخاب شده است. اما عقیدهٔ ادبشناسان غیر از اینست: اینان تردید ندارند که پچورین یکی از جالبترین چهره هائیست که تا کنون در جهان داستانسرائی در روسیه خلق شده است اما با داستان نویس همعقیده نیستند که او یک روسی اصیل زاده است و تعلق دارد بهگروه جوانان خودکام خویشتن بین که در مسکو و سن پطرزبورگ می زیسته است.

ولادیمیر نابوکف، داستانسرای معاصر روسیالاصل آمریکائی<sup>۶۸</sup>، در دیباچهٔ کتاب **قهرمان عصر ما** که بوسیلهٔ خود وی از روسی بهانگلیسی ترجمه یافته، چنین مینویسد:

ما نباید، بخلاف اکثر مفسران روسی، اظهارات لرمانتوف را در مقدمهٔ کتاب خود جدی بگیریم (که در جای خود، بشیوهٔ زمان، باعث خوشباوری مردم شده است). تصویر پیچورین در این داستان، مجموعهٔ شرارتهای نسل او نیست. این مرد، این نقش آفرینی که نسامش گریگوری پچورین است و قهرمانی است میلالزده و دارای احساسههای متناقض، مسحصول چند نسل است نه یک نسل، و همهٔ آنها روسی نیستند. او میراثگر چند قهرمان افسانه ایست که بوسیله چند نویسندهٔ استاد در کار «خود تحلیلی» بوجود آمده که شروعش، سن پسرو دلباختهٔ ژولی دتر انژ در داستان هلو ئیز جدید نوشتهٔ ژان ژاک روسو<sup>۲۰</sup> است. وی همچنین بهرهای از ور تس دلباختهٔ شارلوت در داستان غمهای و رتر جوان ۷۰ نوشته گوته برده است. رئه قهرمان کتاب

<sup>68 -</sup> Vladimir Nabokov (1899-1977) Novelist, critic and writer.

<sup>69 -</sup> JEAN JACQUE ROUSSEAU: Julie our la novelle Héloise (Saint-Preux, the lover of Julie d'Etrange)
۲۰ - پیرامون داستان غمهای و رتر جوان نوشته گونه. رجوع شود بهجلد نخست از کتاب سهری در بزرگترین کتابهای جهان

شاتوبریان <sup>۷۱</sup>، آدلف بازیگر داستان کنستان و قهرمانان جالب لرد بایرون در منظومههای کافر و سفینهٔ دزدان دریائی همه مدلهائی برای آفرینش گریگوری پچورین بوده است. از همه مهمتر، یوگنی اونگین، انسان جالب پوشکین است که نزدیک بمدهسال پسیش از پسچورین پسای به عرصهٔ وجود گذاشته است<sup>۷۷</sup>.

نابوکف، بعنوان یک منتقد، بر محتوای داستان ایر ادهائی دارد. بنظر او تامان که سومین بخش از کتاب است و در نظر عموم مسنتقدان روسی یک شاهکار مسلم است، ضعیفتریسن قسمت کستاب است. در داستان پرنسس مساری نظرش بر اینست که پرخورین همان لرمانتوف نسویسنده داستان است و در عوض، گروشینیتسکی در نقش پچورین ایفای نقش می کند. از دیدگاه او، شاهزاده خانم زیبا نقش چندان مهمی بر عهده ندارد و در نیمههای داستان از یاد خواننده می رود. در مورد «ورا» و بلا نیز نظر او چنین است. با اینحال از خود و خواننده می برسد که چرا این کتاب را دوست دارد و آنرا در شمار آثار برزگ ادب روسیه بشمار می آورد. توضیح در مورد این سؤال را چنین می دهد:

باین ترتیب پرسشی که بعمیان می آید اینست که جاذبهٔ جاودانی این کتاب در چیست؟ چسرا آنسان جالب است که باید آنرا خواند و مجدداً خواند؟ بی شک بخاطر سبک نگارش آن نیست. هر چند استادان ادبیات روسی آنرا تکامل نثر این زبان می شناسند. ایس یک پندار مضحکی است که بعوجب نظر یکی از افراد خوش حافظه، این حرف را آنتون چخوف زده است. ایس ستایشها زمانی پیش می آید که مردم فرقی بین هنر ادبی و فضائل اخلاقی نگذارند و ایس دو را با نثر غنی و آراسته با صنایع بدیعه تفاوتی نگذارد و ادعا کند که نثر لرمانتوف بسیار پاک و خالص و ساده است. اما هنر اصیل کاری به پاکی و سادگی ندارد. کافی است که صاحب نظری نگاه به بسبک سحرانگیز تولستوی و استادی حیرت آور او در فصاحت کلام بکند (که بسعضیها اعتقاد دارند او مبرائگر لرمانتوف است) و آنوقت تشخیص دهد که نثر لرمانتوف تا چه میزان اعتقاد دارند او مبرائگر لرمانتوف است) و آنوقت تشخیص دهد که نثر لرمانتوف تا چه میزان فاحشی با تولستوی تفاوت دارد.

اما اگر ما لرمانتوف را بعنوان یک داستانسرا بپذیریم و بخاطر آوریم که وی در آنزمان دست به قلم برد که نثر روسیه دوران نوجوانی خود را پشت سر میگذاشت و ضمناً خود وی ذر آغاز بهار زندگی بود، آنوقت به حقیقت بر نیروی فوق العادهٔ داستان و خوش آهنگی مضامین بندهای داستان، نه چندان جملات آن، دچار اعجاب خواهیم شد ۳۲.

نابو کف اشاره بعدو نکتهٔ دیگر می کند که در تاثیر داستان در خواننده بی اثر نیست: یکی دوره ای است که ایس وقایع در آن بوقوع پیوسته و آن زمان سلطنت مستبدانه نیکلاس اول است و دوم تشابه حوادث داستان که با آنچه برای خود نویسنده اتفاق افتاده تا حدی نزدیک است و سرانجام خود وی، در آغاز زندگی، در همان ایالت داغستان و دامنهٔ جبال قفقاز، مانند یکی از انسانهای ساخته و پرداخته اش، در یک مبارزه تمن به تسن، بخرب گلوله ای مرگ آور به خاک هلاکت افتاد و چشم بر زندگی فرو بست.

پرنس میرسکی، مؤلف کتاب تاریخ ادبیات روسیه از آغاز تا پایان قرن نوزده ۲۰، پیرامون کتاب قسهرمان عصر ما نظر دیگری دارد و معتقد است این اثر را باید در معرض داوری ادب شناسان روسیه قسرار داد نسه خارجیانی که بهزبان دیگر با این داستان آشنا می شوند زیرا ترجمهٔ نثر لرمانتوف، هر چند در نهایت استادی انجام گرفته باشد، با وجود این، نظیر سروده های پوشکین، زیبائی و اصالت خود را از دست مسی دهد. وی می نویسد:

قهرمان عصر ما موفقیت سریع داشت و چاپ دوم آن، همراه با دیباچهٔ داستانسرا که در آن لرمانتوف نظر اکثر خوانندگان را مبنی بر اینکه پچورین تصویری راستین از خسود اوست به تمسخر گرفت، یکسال پس از آن منتشر شد و اینزمان فقط چند ماه بهمرگ نابهنگام او مانده بود. این اثر از جمله آثاری است که در ارزیابی، روسیان و خارجیان با هم اختلاف نظر دار ند. نقد نویسان روس، نظر بسیار والاثی دربارهٔ آن دارند و عموم آنها این کتاب را حتی بر تر از آثار منظوم او می شمارند. در خارج از روسیه، شور و هیجانی بر نینگیخته است بهمان دلائلی که غربیان نتوانسته اند ارزش کار الکساندر پوشکین را دریابند. لرمانتوف بیش از حد اروپائی است، بیش از حده شغیر روسی» است، و از اینرو نتوانسته مذاق جوامع لاتین و آنگلوساکسون را با چاشنی قلم خود بر انگیزد. از سوئسی دیگر، نثر قدر تمند و روش همنفی گرائی» او در ارائهٔ داستان موجب خوشنودی خاطر مردم روس شده است. کسانی که سایه روشن دلنشین و نامحسوس نثر او را درمی بابند می دانند او چه مسائلی را در قالب که سایه روشن دلنشین و نامحسوس نثر او را درمی بابند می دانند و چه مطالبی را از وقایع کم کرده است. نثر لرمانتوف بهترین نثری است که تا امروز در زبان روسی عرضه شده است، البته اگر آنرا با معیارهای کمال بسنجیم و نه بخاطر غنای آن. روشن و شفاف است و برای بیان محتوای آن کافی. از جهت واجد بودن آزادی کامل و فقدان قیدو بند، با سروده ها و نوشته های یوشکین متفاوت است ۲۰۰۰ در آزادی است و برای بیان محتوای آن کافی. از جهت واجد بودن آزادی کامل و فقدان قیدو بند، با سروده ها و نوشته های یوشکین متفاوت است ۲۰۰۰ در وستوری آنون و شفاف است و برای بیان محتوای آن کافی. از جهت واجد بودن آزادی کامل و فقدان قید و بند، با سروده ها و نوشته های یوشکین متفاوت است ۱۰۰۰ در است که تا در کرده است و برای بیان محتوای آن کافی در برای و برای برای برای برای برای برای و برای و برای و برای برای و برای برای و برای برای و برای

هنری گیفورد، استاد ادبیات مدرن در دانشگاه بریستول و سؤلف کتاب داستان در روسیه از پسوشکین تا

پاسترناک<sup>۷۶</sup> ضمن تجزیه و تحلیل جامعی از کتاب قهرمان عصر ما نوشته لرمانتوف مینویسد:

لرمانتوف نویسنده ای است همانند پوشکین، با همان تسلط بر احساس، با همان سهبولت تعریف و تشریح، با این تفاوت که در جملات او همآهنگی بیشتری هست. این داستانسرا با اصالت کم مانندی در دو نقش جلوه می کند: یکجا، مانند پوشکین، نثری ارائه می کند که برای هر یک از بازیگران مناسب است (مثلا آنجا که ماکزیم ماکزیمیج در نقش یک افسر میانسال روسی ابراز وجود می کند بی آنجا که پسرک کور با لهجهٔ او کرائینی نامفهوم حرف می زند یا آنجا که گروشینیتسکی خطیبگونه به سخن پر دازی می پسردازد) و در جای دیگر، با همان استادی و دور از تکلف به وصف صحنه ها و یا توضیح ماجرا می پسردازد. اینجاست که وقتی خواننده نکته بین داستان قزاق ها نوشتهٔ تولستوی را می خواند و یا توانائی نسویسنده را در داستان هیزمشکن ها می بیند، اعتراف می کند که نفوذ لرمانتوف همه جا موج می زند. برای خوانندهٔ غیر روسی، اکثر در آن پایگاه والا قرار نمی گیرد که گفته شود او پسیشرو و استاد نویسندهٔ عالیقدری چون تولستوی بوده است بلکه در نظر او لرمانتوف داستانسرائی است پسراس، بینا و حامی سرباز ساده ای که در جبهه مبارزه می کند.

هر چه هست اینست که میخائیل لرمانتوف نیروئی است اصیل در ادبیات روسیه. نویسنده ای که سخت تحت تأثیر خویشتن است. افکار خود را استادانه در قالب کلمات مسیریزد و میکوشد ابعاد گستردهٔ حقیقت را اندازه گیری کند".

از جملهٔ نقدنویسان غربی که کوشیده کتاب قهرمان عصر ما نوشتهٔ لرمانتوف را بیطرفانه در زیر ذره بین انتقاد فر از جملهٔ نقدنویسان غربی که کوشیده کتاب قهرمان عصر ما نوشتهٔ لرمانتوف بگذارد دکتر ریسچارد فریمن، استاد ادبیات روسی دانشگاه لندن و مؤلف کتاب معروف اعتلای داستان نویسی در روسیه ۲۸ است که ضمن تجزیه و تحلیل فصول کتاب، در پایان رسالهٔ خویش مینویسد:

از همهٔ اینها گذشته، قهرمان عصر ما پندارهای غلط قهرمانبازی و قهرمان پرستی را آشکار می کند و خواننده را فرامیخواند بسوی ارزیابی سجدد نظریهٔ خودش از اعمال قهرمانی. بعنوان یک «تابلوی داستانی» که فردی سرگذشت خویش را بازگو می کند و حوادثی را با علل محرکهٔ آن بهمیان می کشد، این اثر دارای چنان تصاویر فرعی است که همه متعلقند به همان دوره و همان زمانه. تلاش برای یافتن نمونه های مشابه بهیچوجه تأثیر شگر فی که این داستان بر ذهن خواننده می گذارد زایل نمی سازد. این اثر یک مجموعهٔ واحدی است که باید بطور

76 - HENRY GIFFORD: The Novel in Russia: from Pushkin to Pasternak

۷۷ ــ صفحهٔ ۲۹ از کتاب داستان در روسیه ــ از پوشکین تا پاسترناک

کلی و مجموع دربارهٔ آن قضاوت کرد. ویساریون بـلینسکی، مـنتقد مشهـور روس، در مــورد داستان قهرمان عصر ما کلمهٔ «دربست» را بکار میبرد و میگوید:

شما به گناهی نگاه کنید که گل می دهد. این گناه و این گیل بخشی از طبیعیت است اما با همهٔ مظاهر دیگر طبیعت اختلاف دارد، بعتی در میان هز اران نبوع گل، این گل و برگ و ساقه با دیگر آن متفاوت است. شاخ و بیرگ ایس گلل بطوری استادانه و با چنان مبانی حساب شده بسوجود آمده که هر بسینندهٔ صاحب نظری را به اعجاب و امی دارد. پیرگ آن پیا چنان ظیر افت و لطافیت و تکامل نامتناهی ساخته شده که گوئی یک نقاش چیرهدست حسابگری آنرا کشیده است. وقتی به گل آن نگاه می کنید شکوهمندانه زیباست و هر گلیرگ آن با رنگ و عطر و نازک پیکری هوش را از سر انسان می بسرد. امسا داستان داربائي گل بههمينجا ختم نمي شود: آنچه ما مي بينيم ظاهر آنست و در حقيقت جلوه ایست از درون. این رنگهای سحرانگیز و عطرهای افسونگر از درون ساقه و ریشه بیرون آمده، پس درون این ساقیه و ریشه جهانی هست، دنیاثی هست که ما از آن بیخبریم، لابر اتواری هست که این رنگها و عطرها را بوجود می آورد و از درون لوله های ظریف به دیگر قسمتهای گیاه می فرستد. عصارهٔ حات از لابلای آن رگهای موثین می گذرند و بسهسراسر بسیکر نسبات ره مىسىرند. بەمن بگوئيد: آغاز اين جانبخشى و حيات بخشى كجاست؟ غير از اینست که در خودش است؟ در خودش حتی پیش از آنکه گیاهی وجود داشته باشد؟ كلي وجود داشته باشد؟ اينهمه عظمت فقط در همان دانة حقيري است كه بهجشم ما نميآمد.

داستان قهرمان عصر ما نیز مشمول همین قانون است. در مجموع یک پدیدهٔ جالب و زیبائی است. بذری است که جوانه زده، ساقه داده، برگ داده و گل داده و برای خود موجودیت کاملی بوجود آورده. این مجموعه بجائی رسیده که نخستین داستان زبان و ادبیات روسی باید به آن برسد. از همهٔ اینها گذشته، اثری است موفق در آفرینش دنیائی از تجارب آدمی که بوسیله سه تن بیان شده و مهمترین آنها پچورین است و اینان نه تنها از حقیقت های زندگی سخن گفته اند بلکه بازتابها و واکنشهای احساس و خاطره و خواب و خیال را نیز بهما نشان داده اند همان خواب و خیالهائی که آزاردهندهٔ هوشیاری و خودآگاهی است.

روابط بین نقش آفرین اول داستان و دیگر بازیگران، بین مصنّف آواره و ماکزیم ماکزیمیج، بین ماکزیم ماکزیمیج و داستانس، ظاهر آمبهمتر و پیچیده تر از آن نوع داستانهائی است که یکنن از آغاز تا انجام ماجر ارا تعریف می کند. اینکه این افراد در کتاب قهرمان عصر ما چرا هر یک داستانی را حکایت می کند و چگونه حکایت می کند، منشورهای تسعصب و فسقدان

ادراک که نویسنده بدست هر یک از این بازیگران داده تا از درون آنها به صحائف جهان هستی بنگرند همینها بهمحتویات داستان چنان رنگ و اقسعیت زندگی آدمی داده و به آن بگونه ای تنوع خارق العاده و غنای معنی و لفظ و تجلّی حیات و جنبش زندگی و ام داده که آمرا نسبت بهداستانهای مشابه برتر و بالاتر ساخته است ۲۰۰.

ولادیمیر ویکتوریویچ ژادانف، منتقد مشهور روسی و مؤلف کتاب <mark>میخائیل یــوری یــویچ</mark> لرمــانتوف<sup>. ۸</sup>، در دائرةالمعارف بریتانیکا، مقام این شاعر و داستانسرای قرن نوزده روسیه را اینگونه ارزیابی میکند:

لرمانتوف وقتی از دنیا رفت فقط ۲۷ سال داشت با اینحال مقام خود را بسعنوان یک شاعر هوشمند و درخشان، یک نثر نویس، یک نمایشنامه سرا و جسانشین پسوشکین و یک شارح بهترین سنن ادبیات روس حفظ کرده است. اشعبار غنائسی دوران جسوانی او پسر است از آرمانهای پرشور آزادیخواهی و لبریز است از فریادهای مبارزه جوئی: بازتابهای دردآلود اینکه چگونه نیروهای خود را در زندگی خویش و صورت بخشیدن بهرویاهای قهرمانی خود بکار گیرد. از وقایع سیاسی زمان سخت در رنج بود و طغیانهای بسرزگران در سال ۱۸۳۰ به او ایس الهام را داده بود که «دیهیم تزارها فرو خواهد افتاد». زمزمههای انقلاب اروپای غربی از سوی او پاسخهای حمیت آمیزی داشت (سروده های انقلاب ژوئیه ۱۸۳۰ در فسرانسه و سقسوط شارل دهم نمونه ای از این شور و هیجان است) و تم انقلاب فرانسه در اشعار بعدی او، مانند ساشکا، منعکس است.

قدرت خلاقیت لرمانتوف از واقعیت تاریخی دههٔ ۱۸۳۰ تا ۱۸۴۰ بمنصّهٔ ظهرور رسید. هر چند باید گفت که سنتهای قهرمانی تاریخ روسیه، اشعار عاشقانه دورهٔ پوشکین و نفوذ سرودههای بایرون که پوشکین خود نیز از آن بدور نسماند همه سوجب پسرورش ذوق و استعسداد وی شد. گرایش به شیوهٔ «بایرونیسم» تا حدی ذوق و شوق او را دامن زد زیسرا بسه او فسرصت داد که ایدآلیسمهای هیجان بار خود را بهتر وصف کند و به او امکان بیان ایدهٔ آزادی فردی را که ستن اصلی آثار اوست بدهد.

در عین حال رمانتیسیسم لرمانتوف متضمن تفکرات رئالیستی جهان نیز هست و این موضوع بیشتر دربارهٔ اشعاری صادق است که بر مبانی تاریخی و یا مطالب واقعی سروده شده اند. لرمانتوف بتدریج لحن رمانتیک و موضوعات عاشقانه را که در آثار اولیهٔ او آمده رها کرد و بقول خودش آن «زرق و برق دروغین» و «زبان کر کننده» را بدور انداخت. در آثار بعدی او که از نظر غنای سبک و نوع قابل توجه است، گرایش عاشقانهٔ او بسوی حقیقت به او امکان

تجلی بخشیدن به مسائل خارج از ذهن داد، به او ایس تموانائی را داد که فضای تمازه اجتماعی بیافریند، داخل زندگی روزانه مردم شود و افرادی را خلق کند که متعلق به مردم هستند. موضوعات فلسفی، مطالب مربوط به شهر و کشور، مسائل ذهنی و فکری و هیجانهای شخصی همه با هم در شعر لرمانتوف بهم تنیده شد. او به شعر روسی لحن «شعر آهنین» داد که این اشعار از جهت روح قهرمانی و قدرت بی سابقه بیان هوشیارانه اش قابل ملاحظه است. شور و حمیت او برای آینده سبب شد که نیازهای سریع روحی اجتماع روسیه بهتر حس شود و در ایس راه نهضتی براه افتد. خلاقیت او موجب ظهور عصر طلائی جدیدی از ادبیات روسی گردید (۱ می تأثیر آثار او را می توان در نوشته های ایوان تورگینیف، لئو تمولستوی، فیودور داستایموسکی، نیکلای نکراسف (۱ همچنین سروده های الکساندر بلوک (۱ و ولادیسمیر مایاکووسکی) در بافت.

میراث لرمانتوف تعابیر گوناگون در آثار هنر آفرینان روسی از قسبیل نسقاشان، آهنگسازان، تئاتر نویسان و فیلمسازان بوجود آورده است. تصانیف تئاتسری او نسقش شایسان تسوجهی در گسترش هنر تئاتر بوجود آورد و سرگذشت او مبانی بسیاری از داستانها، شعرها، نمایشنامهها و فیلمها شد<sup>۸۵</sup>.

تعمق در آثار منظوم و منثور لرمانتوف بیان کنندهٔ این واقعیت است که او بر جهان هستی بادیدهٔ تردید و بـا نگاه آمیخته با یأس و ناامیدی مینگریسته است. قطعهٔ مشهور «جـام زنـدگی» <sup>۸۶</sup> سه سال پـیش از مـرگ او سروده شده است:

بادهٔ عمر را سرمیکشیم در فضائی تیره با دیدگانی فرو بسته لب زرین جام را با اشک و آه خویش میآلائیم.

بهنگام مرگ وقتی پرده از چشم ما برمیافتد آنگاه درمییابیم که، این جشنها و سرورها سراسر کاذب بوده است.

۸۱ ـــ پیرامون ع<mark>صر طلائی شعر در روسیه</mark> رجوع کنید بممقالهٔ پوشکین در همین کتاب

- 82 Nikolay Alekseyevich Nekrasov (1821-1877). Russian poet and journalist.
- 83 Aleksandr Aleksandrovich Blok (1880-1921) Russian poet and dramatist.
- 84 Vladimir Vladimiriovich Mayakovsky (1893-1940) the leading Russian poet of the Russian Revolution and theearly Soviet period.

۸۵ \_ بریتانیکا \_ ماکروییدیا \_ جلد ۱۰ صفحه ۸۳۲

86- The Cup of Life (translated into English by A.E. STALY (Library of the World Best Literature; vol. XXI; page 12597)

در آن هنگام متوجه می شویم که درون این جام تهی بوده است رویائی بوده که جرعهٔ خیال می جسته. و بنیانی از حقیقت نداشته است<sup>AY</sup>.

این یأس و ناامیدی مولود چیست؟ چرا جوان اشرافزاده ای چون میخائیل لرمانتوف باید از زندگی سأیوس و ناامید باشد؟ بدون شک پاسخ به این پرسش اینست که وی، سانند عموم اندیشمندان قرن نسوزده روسیه، از بینوائی مردم در رنج بوده است. سروده ها و نوشته های او فریادهائیست برای آزادی انسان، و او در عین اینکه می داند فریادش را در گلو خفه می کنند با تمام نیرو از سینه بیرون می کشد، و همینست یکی از رازهائی که آثار او را در جهان و بویژه در دنیای غرب محبوب می سازد.

ویکتور بسادون بریچت، داستانسرا و منتقد معاصر انگلیسی، در کتاب داستان بایدار <sup>۸۸</sup> در بخشی زیسر عنوان روز روسیه <sup>۸۹</sup> به این نکته چنین اشاره می کند:

چه رازی نهفته است که ما شیفتهٔ داستانهای قرن نوزده روسیه هستیم؟ آیا فرهنگ اشرافی آنهاست که با طلیعهٔ داستانسرائی برابر چشم ما روشن شده است؟ یا آن احساس نگرانی است که همه جا در نوشتههای آنان موج میزند و برای ما قابل درک است؟ خیر. جذبهٔ واقعی در ایسن ادبیات سانسور شده، آزادی آنست آزادی و رهائسی از شیوهٔ «آموزشی» و «پندآموزی» که در آثار ما هست. نقش آفرینان داستانهای ما، از هنری فیلدینگ تا ادوارد مورگان فورستر "جملگی هر روز صبح از خواب برمی خیزند، حمام می کنند، لباس می پوشند و آنوقت بدنبال وظائفی که داستانسرا برای آنها تعیین کرده براه می افستند. از جمله ماموریتهای آنان اینست که نقشی در مسیر اخلاق بازی کنند و درسی از اخلاق بدهند. مسألهٔ

AV ... دکتر رعدی آذرخشی، غزلسرای معاصر، قطعهٔ جام زندگی سرودهٔ لرمانتوف را بهنظمی شیوا درآورده است:

ولیکن با خیال باده مستیم ز جام زندگی نبوشیم چندی وزان لب اشگریزان کام جبوتیم بسرافتد پسرده و روشن شود راز هم از روز نبخست از می تبهی ببود امیدی حسرتی هجسری وصالی زهی میخانه و میخوارهٔ مست جهان میخانه و میا میرسرستیم نیاده پسر دو دیده چشم بیندی لب زرین جام از اشک شوشیم پروز مرگ چشم دل شود بیاز عبان گردد کنه ایسن جام زراندود بیجای مئی در آن خنوایی خیالی کنز آنسهم شست بیاید عاقبیت دست

88- V.S. PRITCHET: The Living Novel

89 - The Russian Day

90 - Henry Fielding (1707-1754) author of «The history of Tom Jones».

91 - Edward Morgan Forster (1879-1970) one of the greatest English modern novelists.

روانشناسی و سیر بدنیای درون روح آدمی نیز از جمله قسمتهائی از کتاب است. اقسال هم در این میان نقشی بر عهده دارد.

اما داستان قرن نوزده روسیه، در بسخشی از طبقسهٔ فنودال جسامعهٔ روسی، چنین مسجالی به بنقش آفرینان می دهد که نفس بکشند. افکار و آرزوهای خود را بسیان کسنند. اراده را بکار اندازند و انگیزههای گوناگون خود را بمنصهٔ ظهور آورند. در همهٔ داستانهای روسی می شنویم که صدائی می گوید «معنی این زندگی چیست؟ نمی دانیم چرا زنده ایم اما بهر حال روزی برای ما آشکار خواهد شد آن روز، سرانجام فراخواهد رسید. در آن هنگام مسعنی واقسعی عمر را خواهیم فهمید». <sup>۱۲</sup>

میخائیل لرمانتوف نیز شاعر و نویسنده ای بود که در جستجوی معنی زندگی میگشت و هرگز به آن دست نیافت. شاید اگر زنده می ماند و عمر طولانی تری می کرد، می توانست به میفوم رازی دریساید که اکثر اندیشمندان آنعصر به جستجوی آن تلاش می کردند و جان می باختند.

## کتابهائی که برای تهیهٔ این پژوهشنامه مورد بهرهوری قرار گرفتهاند\*:

- 1. JOHN FENNELL: Nineteenth Century Russian Literature; Studies of Ten Russian Writers; Publisher; FABER & FABER; London; 1973.
- 2. V.S. PRITCHETT: The Living Novel; Chstto and Windus; London; 1966
- GILBERT PHELPS: The Russian Novel in English Literature; Hutchinson's University Library;
   University of Cambridge; 1956.
- 4. RICHARD FREEMAN: The Rise of the Russian Novel; Studies if the Russian Novel from «Eugene Onegin» to «War and Peace»; Cambridge University Press, London; 1973.
- HENRY GIFFORD: The Novel in Russia; from Pushkin to Pasternak; Harper and Row, publishers;
   New York, 1965.
- D.S. MIRSKY: A History of Russian Literature; from its begining to 1900; Vintage Books; New York; 1958.
- MIHAIL LERMONTOV: A Hero of Our Time; translated by Vladimir Nabokov, in collaboration with Dmitri Nabokov; A Doubleday Anchor original; Garden City; New York; 1958.
- LERMONTOV: A Hero Of Our Time; translated with an introduction by Paul Foote; Penguin Books; 1966.
- CHARLES DUDLEY WARNER: Library of the World's Best Literature; vol. XXI; J.A. Hill and Company; New York; 1896.
- FRANK N. MAGILL: Masterpieces of World Literaure; Third Series; Harper and Row; New York; 1960.
- 11. ISAI KAMEN: Great Russian Stories; Random House; New York; 1947.
- 12. A.E. CHAMOT: Selected Russian Short Stories; Oxford University Press; 1928.
- 13. Encyclopaedia Britannica; 1974 edition.
- 14. Encyclopaedia Americana; 1963 edition.

# لردجيم

## **Lord Jim**

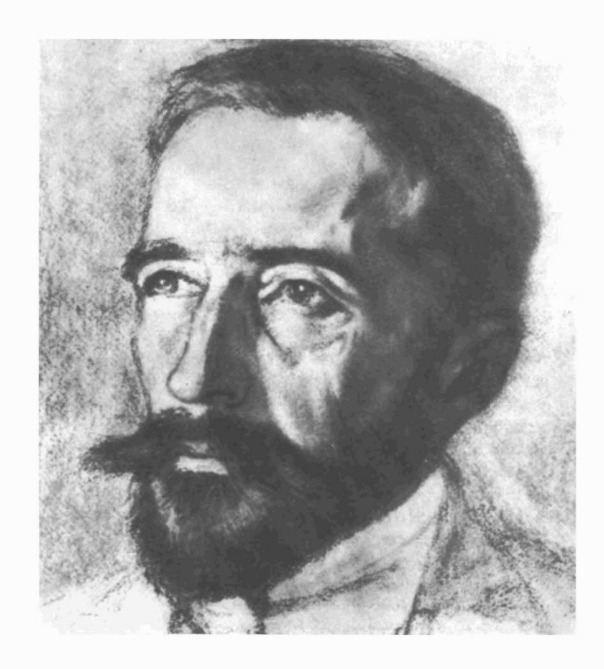
سال انتشار: ۱۹۰۰ میلادی

## ور جوزف کنراد

**Joseph Conrad** 

(1124-1974)

انگلیسی



بیشتر آثار جوزف کنراد، مرحلهٔ تغییری است از بهترین نوشتههای عصر و یکتوریائی به بهترین نوشتههای عصر نوین. ایسن داستانسرا از آن نوع نویسندگانی بود که خود، بدون آنکه آگهی داشته بساشد، هر نوع تسغیر و گسترش داستانسرائی را که لازمهٔ گذشت زمان است، به آیندگان آموخت. قدرت کنراد از دو چشمهٔ زاینده است: یکی بلوغ تجربه و همچنین دید روشن او از زندگانی و دیگری احاطهٔ او به چند زبان. این قدرت تنها بر ایس شالوده

استوار نیست که او دید گسترده و ژرفی از آزمایشهای دشوار اخلاقی دارد و تجربههای جسمی و احساسی را با سیر و سلوک درون نگرانه بهمآمیخته بلکه این قدرت در سبکی از داستانسرائی است که آنرا به نام خود به ثبت رسانده است. هنر او در نویسندگی در اینست که آنتریک داستان را با حادثه بهم بیامیزد. نامشهود در روان قهرمانها سیر کند. با استادی حیرتانگیزی توالی زمان را نگاه دارد و روایتگر را طوری به سخن بنشاند که در روح خواننده فرو رود و او را بلاتکلیف و حیران و در خود فرو رفیته در جای خود مسیخکوب سازد. سبک او در نویسندگی سبک مخصوص به خودش است. این سبکی است که در آغاز فعالت غنی بو د و سر شار از میانی مکتب امر سیونسیم، و با

همچنین صمیمیّت و یکرنگیش، بهمدرآمیخت و آشاری را بـوجود آورد کـه از عالیترین پیروزیهای ادب قرن بیست انگلستان در رشتهٔ داستانسرائی است.

گذشت زمان محکمتر، مشخصتر، راستینتر، مستثنی تر و آمیخته با جملات قصار گشت. مشرب عاشقانه اش، تحت نظارت و فرمان داوریهای اخلاقیش، و

نقاشی کار Sir William Rothensteinگالری ملی پورترہ ۔۔ لندن.

چوزف کنر اد را یکی از حهار داستانسر ای قدرتمند آغاز قرن بست انگلستان خواندهاند. سه تن دیگر عبارتند از توماس هاردي، هنري جيمز و دي ــ اج ــ لارنس . دگر گونی فرهنگی، اجتماعی و سیاسی انگلستان را در طلیعهٔ این قرن، در آثار این نویسندگان می توان خواند. این دگرگونی و تغییر سریع، ویژهٔ عصری است که با آرامش و بیخیالی و لذتخواهی قرن نوزده شروع می شد

و با نگرانی و وحشت و تباهی جنگ اول جهانی در قرن بیست خاتمه می پذیرفت. در قرون گذشته، ایـن تـغییر ناگهانی وجود نداشت. دنیای انسانها، در اواخر قرن هجده با آغاز قرن نوزده چندان متفاوت نبود. تـحول بـا آرامش تواّم بود و خطری جهانگیر ابناه بشر را تهدید نمی کرد، از اینرو نبویسنده و شاعر از همه چیز سخین میگفت مگر هراس یک جنگ خانمانسوز و عالمگیر ولی در شروع قرن بیست. بویژه در دهه اول. مـتفکرانی که بطریقی رهبری فکری جامعه را بر عهده داشتند، می دانستند که آتشفشانی در آستانیهٔ خسروشیدن و شعله یراکندن است و اگر سر بهطغیان و انفجار بر دارد. همه چیز و همه کس را نابود خواهد کرد. کار آنان بیدار

قصه بر دازان ضمناً می کوشیدند تو چه خواننده را به جهان درون قهر مانان متوجه کنند و تنها به بیان دنیای بیرون انسانها اكتفا نكنند، از اينرومي توان آنانرا بنيانگذار شيوهٔ نوين ادب قرن بسيست نساميد. نساموراني جسون مارسل پروست، آندره ژید، فرانتس کافکا، توماسمان و جیمز جنویس در شمار این جمع ار داستان نویسان

ساختن و هشداردادن بهمردم بود و جمعی داستانسر ا و شاعر در این راه پیشگام شدنید. این سخنسر ایان و

۱ \_ بریتائیکا ماکروسدیا \_ جلد ۱۰ \_ صفحه ۱۳۱۶

هستند ً.

۳ ــ آثاری که این نویسندگان نوشتند و مؤید این نظر است عبارتند از در جستجوی روزگار از دستبرفته. نوشتهٔ مارسل پرویست. کتاب

گذرگاه سو Swann's Wayi جاپ سال ۱۹۱۳ ـ سردایهای و اتیکانVarican Cellars نوشتهٔ آندره ژید، چاپ سال ۱۹۱۴ ـ محاکمه نوشتهٔ فرانش کافکا، چاپ سال ۱۹۲۵ سـ گوهستان سحرآمهز، نوشتهٔ توماس،مان، چاپ سال ۱۹۲۴، پولیسیس نوشتهٔ جیعزجویس، جاپ 14 YY .IL.

کنراد در میان این داستانسر ایان قرن معاصر، مقام خاصی دارد. او را داستان نویس بزرگی خوانده اند که علاوه بر نثر بسیار ممتاز، قلمش بگرد زندگانی انسانهای تنهائی دور میزند که در برهابر بی تفاوتیها و بی علاقگیهای تغییر ناپذیر طبیعت قرار دارند. این انسانها، علیر غم تلاشها و جدالهای مداوم سرانجام خسته و فرسوده از پای می افتند و به ناکامی می میرند، زیرا طبیعت، زورمند و بی احساس است و نسمی خواهد دست یاری بسوی آنان دراز کند.

داستانهای جوزف کنراد، بطور اعم، رسالت دیگری را هم بیان می کند. او بدون آنکه آشکارا و صریح بر تمایلات جهانگشائی و استعمارطلبی امپراتوری بریتانیا بتازد، طی نوشته های ادیبانه و دلنشین خود، که اکثر پیرامون زندگی دریانشینان و دریانوردان دور می زند، این روش حکومت را محکوم می سازد، در حالیکه شاعر و نویسندهٔ بزرگ دیگری چون رودیاردکیپلینگ، در بعضی از آثار منظوم و منثور خود، غرور خودش را از سیاست استعماری بریتانیا ظاهر کرده است.

علاوه بر این امتیازات. داستانهای جوزف کنراد که تعداد آنها از چهل تجاوز می کند. از سه نــوع ویــژگی برخوردار است که همین سه اصل، او را که زاده و تـربیتیافتهٔ لهستان است. از افــتخارات مــردم انگلیس بحساب آورده است:

نخست اینکه نوشته های کنراد انباشته از تعبیرهای شاعرانه است. از صناعات لفظی بهره واقی دارد و چون به موسیقی کلام توجه کرده، نشرش را شعر گونه ساخته است. نکته دیگر آنکه داستانسرا با روش نمایشنامه نویسی آشنائی داشته و از اینرو در تنظیم صحنه ها و نسوشتن دیالوگها، راه و روش یک درام نویس را دنبال کرده است و بهمین سبب است که مسطالعهٔ آثارش روحنواز و دل انگیز است.

دوم اینکه داستانسرا، به سبب سیروسیاحتی که در روان انسانها کرده، آئینه ای ساخته است که خواننده غالباً تصویر خویشتن را در آن می بیند و از این تماشا و تفکر، کسب لذت می کند. قهرمانانش انسانهای جالبی هستند که بعدلیلی رانده از اجتماع اند و اینان می کوشند و تلاش می کنند تا در شاد کامیهای این جهان سهیم گردند اما کمتر موفق می شوند و یا در آستانی موفقیت از پای می افتند، از اینروست که خواننده، از هر طبقه ای باشد، لااقل بخشی از زندگی و تفکرات خود را در نوشته های او می بیند.

سومین دلیل اینکه مردم از خواندن آثار او خسته نمی شوند و او را بیا وجود گذشت سالها، به وادی نسیان نمی سپارند اینست که کنراد تنها با مردم عصر خود صحبت نمی کند، بیلکه او بیا نسلهای آینده صحبت می دارد. خطاب او به مردمی است که بسبب عدم توانائی در سازش بیا محیط، مطرود و منفور اجتماع شده اند. تغییرات اجتماعی و بهمریختن آداب و رسوم و سنن گذشته، که در اکثر جوامع سریع و بدون انتظار بوده است، عده ای را به خارج از داشره پسر تاب کرده و اینان در کار خویش درمانده و سرگشته اند. کنراد با ایس انسانها همصحبت است و از مطالبی سخن به میان می آورد که کمتر کهنگی می پذیرد. نقش آفرینان داستانهای کنر اد غالباً در

میان آب زندگی می کنند، بروی کشتی ها و یا در جزائر کموچک دورافتاده ای که مانند کشتی است. چرا چنین است؟ دلیلش اینست که این بازیگر آن قادر نیستند در خشکی و در میان مردم یک شهر یا یک کشور به زندگی دلخواه خود ادامه دهند، ناچار آنان زندگی در وسط دریا را بر شهر ترجیح داده اند. در این فضای محدود و کوچک دریاست که استقلال فکری و تمامیت روحی فرد، دور از تهاجم و تجاوز می ماند و کنراد از میان انواع طبقات مردم، این گروه تنها و بیکس را برای نقش آفرینی داستانهای خود انتخاب کرده است.

جوزف کنراد کیست و بخاطر چه آثاری او را در شمار مشاهیر ادب قرن بیست انگلستان محساب آور دهاند؟ جوزف کنراد با نام تئودور یوزف کنراد کیورزنیووسکی<sup>۲</sup>، در شهر بردیجف<sup>۵</sup>، در روز ۳ دسامبر ۱۸۵۷ زاده شد. بر دبخف که روزگاری از بلادآباد لهستان بود، امروز ضمیمه جمهوری او کر این در اتحاد جماهبر شوروی است. بدر و مادر او هر دو لهستانی بودند. آبولو کورزنبووسکی ، پدر کنراد، شاعر بود و ادیب و از مردم میرفه لهستان و مادر، زنی تحصیلکر ده، متشخص و رنجور، که از هر اندوهی بیمار می شد و اثیر ایسن بسیماری در زندگی شوهر و تنها فرزندشان. تئودور یوزف تأثیر میگذاشت<sup>۷</sup>. سالیان متمادی پدر بکار ترجمه آثار بـزرگان ادب اروپا پر داخته بود. شکسپیر، ویکتورهوگو، آلفرد دووینی خالقان محبوب او بـودند و وی پــارهای از آثــار آنان را بهزبان لهستانی برگردان کرده بود. کنراد پنجساله بود که پدر بهورشو آمـد تـا انــتشار یک نشریــهٔ دو هفتگی ادبی را بعهده بگیرد. ظاهر آشعر میسرود و ترجمه می کرد و سردبیری منجله را بسر عهده داشت امسا بهباطن، شور وطنیرستی، او را بسوی فعالیتهای سیاسی کشانده بود. لهستان در یوغ اسارت روس بود و ایس اطاعت و انقیاد، شاعر و نویسنده جوان را سخت رنجه میداشت. او میکوشید استقبلال لهستان را پس بگیرد و بهمین منظور با جمعی دیگر از میهن برستان، جمعیتهای پنهانی بیرای ایبجاد شورش و میقاومت بسر ضد حکومت روس ترتیب داد و سرانجام این قیام در ماه اکتبر سال ۱۸۶۱ آغاز شد. اما به نتیجه ای نرسید و او را دستگیر کرده و بهشهر ولوگدا^ در شمال روسیه تبعید کردند. همسر بیمار و پسر پنجساله در معیت او بهتبعیدگاه رفتند. سفر بگونهای نامساعد بود که هر دو همراهان آیولو کورزنیووسکی، پیش از رسیدن بهمقصد، در آستانهٔ مرگ قرار گرفتند. در ولوگدا حال مادر رو بهوخامت رفت و دیری نگذشت که جیان سیر د. پیدر رنیجکشیده و شکستدیده نیز که همسر محبوب خود را از دست داده بود و آرزوهای پیهناور خبویش را بیرای آزادی وطین برباد رفته دید، از پای در افتاد. با اینحال بخاطر مهر فرزند، کوشید زنده بماند و آثار بیشتری از ادبسات غرب

۳ – برای آگاهی بیشتر رجوع شود بسقدمهٔ JOSEPH CONRAD: Lord Jim نوشنهٔ دکتر جیمز ــ الــــ ربر تزDr James L. Roberts در یادداشتههای کلیفه Cliff's Notes جاب آمریکا سال ۱۹۶۲

<sup>4 -</sup> Teodor Josef Konrad Korrzeniowski

<sup>5 -</sup> Berdichev

<sup>6 -</sup> Apollo Nalecz Korzeniowski

۷ ــ نام مادر را اوالینا کورزنیووسکی Evalina Korzeniowski نوشته اند و او نیز از میهن پرستان غیور لهستان بود. اما از بیماری سل رنج
 مهریرد.

را به لهستانی برگردان کند. در این زمان که پدر نمایشنامه دو نجیبزاده از ورون اسرودهٔ شکسپیر را تسرجمه می کرد، کنراد به زبان انگلیسی آشنا شد . او فرانسه را از کودکی آموخته بود و اینک زمانی بعود که به زبان انگلیسی مسلط شود. آثار نویسندگانی مانند سروالتر اسکات، جیمز فنیمور کوپر، چارلز دیکنز، ویلیام تاکری و کاییتان مارایات ساعات طولانی غمزده و تنهای او را پر می کردند . .

آپولو کورزنیوسکی، با مرگ همسر که وقتی می مرد، سی و چهار سال بیشتر نداشت. بکلی ناتوان و از پای افتاده شد. بیماری سل در او نیز مانند همسر رو بشدت گذاشت و عاقبت در سال ۱۸۶۹، وقتی کنرداد ۱۲ ساله بود، دنیا را وداع گفت.

در اکتبر سال ۱۸۷۴، کنراد رؤیای خود را جامهٔ عمل پوشاند. از لهستان گریخت و بسوی بندر مارسی رفت تا

۹ \_ غیر از نمایشنامهٔ هو تجیمپنزاهه از ورونا The Two Gentlemen of Verona داستان رتجیران دریا Travailleurs de la Mer نوشتهٔ ویکتورهوگو را نیز بهلهستانی برگردان کرده بود.

۱۰ خاهر آ آثاری که در روحیه کنراد تأثیر بسیار گذاشت و او را شیفتهٔ دریاها کرد. علاوه بر رنجیران دریا نوشتهٔ هوگو، کتابهای جیمز فنیمور کویر (Tames Fenimore Cooper (1789-1851) اولین داستانسرای بزرگ آسریکائی و کسایتان فسردریک مساریات (B481-1792-1792) کویر (Captain Frederick Marryat افسر عالیرتبه دریا داری انگلستان و داستانسرای قسرن نسوزده انگلیسی کسه کستب بسیاری در زمسینهٔ ماجراهای دریاش نگاشته است مؤثر بوده است.

<sup>11 -</sup> Tadeusz Bobrowski

<sup>12 -</sup> Cracow

کاری در یکی از کشتیهای اقیانوس پیما بیابد.

فرار او از لهستان، سرزمینی که زیر انقیاد حکومت روس بود و مردم ناامیدانه برای نجات خود می کوشیدند، به او آرامشی داد. در این سرزمین، جمعی فداکاری پدرش را محکوم می کردند و معتقد بودند که شورش این میهن پرستان کار جاهلانه ای بود، از اینرو نه تنها بر تلاش و جانبازی آپولو کورزنیووسکی ارج نمی نهادند بلکه بر او خرده می گرفتند در اینصورت جوزف کنراد سببی نمی دید که در آن محیط و در بمین آن مردم باقی بماند. او از زادگاه خود و مردم هموطن خود دل خوشی نداشت، و شاید همین امر سبب شد که هیچگاه به آنجا بازنگشت و بعدها که در شمار داستانسرایان نامور در آمد، تابعیت خود را تغییر داد و ملیت انگلیسی را بسرای خود یذیرفت ۲۰

کنراد با اینکه بعدائی خود بد کرده بود و بر خلاف میل او خانه و زندگیش را ترک گفته بود با اینحال، مسربی و سرپرست مهربان از بذل محبت و یاری به او دریخ نکرد. مبلغی معادل ۲۰۰۰ فرانک در سال برای او مقرری تعیین کرد<sup>۱۵</sup> و ضمنا او را بعدوست توانگر خود، مددلستان که صاحب دو کشتی تجاری بنامهای مون بلان و سن آنتوان بود معرفی کرد. کنراد در پائیز سال ۱۸۷۵، بر کشتی مون بلان نشست و نخستین سفر دریائی خود را بهمقصد مارتینیک آغاز نهاد. این سفر قریب شش ماه بطول انجامید و هنگام بازگشت به مارسی، اینبار با سفینهٔ سن آنتوان راهی جزائر هند غربی شد. این مسافرت دریائی، که قریب هجده ماه او را از مارسی بدور نگاهداشت، در زندگی او، نقشی نازدودنی بازی کرد. بدرستی معلوم نیست بر او چه گذشت. آنچه از ف حوای داستانها و یادداشتهای شخصی او بر می آید، اینکه کنراد با یکی از دریانوردان بنام دومینیک چروانی که از مرم جزیرهٔ کرس بود باب دوستی گشود و تحت تأثیر اندرزهای اغواگرانهٔ او بکاری دست زد که نمی بایستی برند. او در طرح حمل اسلحه با دیگران همکاری کرد و چندی در کرانههای و نزوئلا پنهانی و دور از چشم مأموران به رفت و آمد پرداخت ۲۰۰۰.

بهروایتی دیگر، که می توان حدس زد بیشتر به حقیقت نزدیک است، کنر اد در معیت سه تن دیگر، یک انگلیسی، یک آمریکائی و یک فرانسوی اهل پروونس، یک ناو شصت تنی با نام «ترمولینو» "خریداری می کسنند و بیاری دومینیک چروانی که ناخدائی ناو را بعهدهٔ او سپرده بودند و همچین خواهر زاده اش سز ارچروانی "به حمل اسلحهٔ قاچاق بعداخل خاک اسپانیا می پردازند" . سز ارچروانی به کنراد و یاران او خیانت می کند و

۱۴ سه کنراد می پنداشت لهستان نظیر سفینهٔ شکسته ای است که زیر یوغ و بردگی نزار روس به زرفای اقیانوس فرو می رود. این تصور در او چنان نیرومند بود که در داستان مشهور خود لرد چیم سفینه ای با نام پاتنا PATNA ایداع کرد که طوفانزده و فسرسوده است و هر احسظه بسیم آن می رود که در دریا غرق گردد. (یادداشتهای گلیفر، صفحه ۷۶)

۱۵ \_ بریتانیکا \_ جلد ۵ \_ صفحه ۲۹

16 - M Delestang

17 - Dominic Cervani

۱۸ ـ شرح این ماجرا در داستان نوسترومو Nostromo آمده است.

19 - Tremolino

20 - César Cervani

۲۱ ــ سلاحهای جنگی از سوی طرقداران دنکارلوس خریداری میشد که میخواستند او را بر تخت سلطنت اسپانیا بنشانند (منتخبات نظم و تشر اگسفورد ــ جلد ۲ ــ صفحه ۱۶۱۳) چون اسرار از پرده برون میافتد. از بیم اسارت و مرگ، ناو را بهصخـرهای فـــرو مـــیکـــوبد و آنـــرا غرق میسازد<sup>۲۲</sup>.

در این سالها که سن کنر اد به بیست نرسیده بود. حادثهٔ مهم دیگری نیز در زندگی او رخ داد که داستان آن، از زبان قهر مان دیگری، در کتاب پیکان طلا<sup>۱۳</sup> آمده است. ماجر ا از این قر ار است که در فوریه سال ۱۸۷۸ تلگر امی بدست بوربرووسکی، دائی کنر اد می رسد که هر چه زود تر خود را به سارسی بسرساند و بسه نسجات خواهر زادهٔ مجروح که در آستانهٔ مرگ است برسد. در نامه ای که بوربرووسکی، بتاریخ هجده ماه بعد، به یکی از دوستان پدر کنر اد می نویسد شرح می دهد که وی سر اسیمه خود را به مارسی رساند و متوجه شد که کنر اد، بخاطر زخمی مهلک در بستر مرگ افتاده و فقر و درماندگی و استیصال از هر سوی او را احاطه کرده است. شایعه چنین بوده که نوجوان لهستانی در یک مبارزهٔ تن به تن مجروح شده و این جدال بسخاطر عشق زنسی صورت گرفته است. بوربرووسکی، حادثه را بهمین گونه برای دیگر ان نقل می کند، اما باطن قضیه این بوده است که کنر اد خود سینهٔ خویش را شکافته است. اگر موضوع داستان پیکان طلاحقیقت داشته باشد (که ظاهراً پژوهشگر آن عقیده مندند این کتاب اتوبیوگر افی نویسنده است و هرچه در آنجا آمده با واقعیت تطابق دارد) جوزف کنر اد در این سالها دلباختهٔ زن زیبائی بنام دونا بریستا می شود و بسر سر عشق او بسا یک آمریکائی به مبارزه بر می خیزد و از ناحیهٔ سینه سخت مجروح می شود و چون در آن دور آن، بخاطر خیانست آمریکائی به مبارزه بر می خیزد و از ناحیهٔ سینه سخت مجروح می شود و چون در آن دور آن، بخاطر خیانست یا ران، از همه کس و همه جا رانده بوده، کسی را نیز نداشته است تا بسه بساری او بسر خیزد. هر چند ایس یاران، از همه می محققان است، با اینحال بعید نیست که جوان ناز کدل، بخاطر شکست در عشق و خیانت دوستان، دست به خودکشی زده باشد ۲۰۰۰

در ماه آوریل سال ۱۸۷۸، جوزف کنراد، جوان بیست و یکسالهٔ دریانورد، بوسیلهٔ یک کشتی باری انگلیسی بنام «ماویس» آ بسوی قسطنطنیه می رود و بهنگام بازگشت، برای نخستین بار، در روز هجده ژوئس همانسال، پای به خاک انگلیس می نهد. وی در این سرزمین نه کسی را می شناخت و نه با زبان آنان آشنا بود، با اینحال سه هفته در لندن اقامت گزید و اینزمان شهر لندن و محیط آن تأثیر بسیار در روحیهٔ او گذاشت. برای ایمنکه زبان انگلیسی را که در کودکی مختصری آموخته بود و آنرا از یاد نبرده بود، بهتر بسیاموزد، در یک کشتی زغال کشی بین لواستفت و نیوکاسل بکار پرداخت و تمام ساعات فراغتش را صرف فراگیری زبان انگلیسی کرد. او در بادداشتهای شخصی ۲۰ پیرامون این ایام جنین می نویسد:

۲۲ \_ بریتانیکا \_ جلد ۵ \_ صفحه ۲۹

23 - The Arrow of Gold (1918)

24 - Dona Rita

۲۵ ــ اکثر بیوگرافینویسان معتقدند که کنراد دست بهخودکشی زده بود و اگر پارانش بهنجات او بر نعیخـاستند و او را سریعا بهبیمارستان نعیرساندند. او مرده بود و امروز زبان انگلیسی. داستانسرائی بزرگ نظیر او را نداشت.

26 - Mavis

27 - Lowestoft

28 JOSEPH CONRAD: A Personal Record

در این کشتی زغالکشی، شروع کردم به آموختن زبان انگلیسی، و معلم من جوانکهای کرانهٔ شرقی بودند. شکل و اندام اینان طوری بود مثل اینکه مرگ پذیر نیستند. شبیه به عکسهای کارت پستالهای کریسمس بودند رنگ صورتی و کمی آفتاب سوخته با موهای طلائی و چشمان آبی و نگاه زلزدهٔ شمالی ۲۰

جوزف کنراد قریب شانزده سال در خدمت سازمان کشتی رانی تجارتی بریتانیا به فعالیت می سردازد و در ایس سالها برای نگارش داستانهای خود موضوع جمع آوری می کند ". داستان کو ناه جوانی "که بسال ۱۸۹۸ نگاشته شد، شرح اولین سفر او به خاور دور است. کشتی باری «فلسطین» که وی در آن مقام معاونت ناخدائی را داشت، از همان آغاز سفر دچار طوفانهای دریائی می شود. چند هفته بسعد، کارکنان دست بسه شورش و اعتصاب می زنند و جمعی در یکی از بنادر میان راه کشتی را ترک می گویند. سفینه با محمولات خود، پس از ماهها تلاش خود را به جزائر جاوه و سوماترا می رساند اما ناگهان دچار حریق می شود و دور از جزیرهٔ سوماترا بعدل دریا فرو می رود. کنراد در معیت چندتن سرنشین، پس از ۱۴ ساعت مبارزه با مرگ، خود را به ساحل نجات می رساند.

در داستان زنگی نارسیسوس <sup>۳۷</sup> که در سال ۱۸۹۷ آنر ا نگاشت، ماجرای دیگری از این سفرهای پسرحادثه را بازگو می کند. موضوع داستان، که از آثار مشهور جوزف کنر اد است، در سپتامبر سال ۱۸۸۳ اتفاق افتاده. وی در آن هنگام در شهر مدرس بوده و در کشتی ریورساید کار می کرده، در این بندر، وی کشتی را رها میسازد و در سفینهٔ دیگری بنام نارسیسوس عازم بسمبئی مسیشود. در راه بسمبئی بسه انگلستان، سرنشینان کشتی بسا سیاه پوستی همسفر هستند به نام جیمز ویت که مسلول است و در آستانسهٔ مسرگ. او از سرنسوشت خسویش خشمگین است و بهیج طریق سر به تسلیم و رضا فرود نمی آورد. بیقراری و وحشت او از مرگ بحدی است که

۲۹ \_ بادداشتهای کلیفز \_ صفحه ۷۶

۳۰ - کنراد از همان اوان طغولیت میدانست که داستانسرا خواهد شد. او طغل بسیار حساسی بود. از بیماری جسمی نیز رنج می برد و او وارت سل از سوی پدر و مادر خود بود. ترس از مرگ او را دچار نوعی بیماری کرده بود که آنرا hypochondria خوانده اند. مطالعات و سیع و مداوم به او دانش وافی بخشیده بود و از اینرو دلش میخواست قلم بدست گیرد و شرح بدبختی پندر و مادر و کشور خود را در داستانسی بنویسد. شوق به توشین نظیر مالیخولیاتی همواره همراه او بود. (یادداشهای کلیفز \_ صفحه ۷۶)

<sup>31 -</sup> Youth (1898)

۳۷ داستان زنگی تارسیسوس The Nigger of the Narcissus که بسال ۱۸۹۷ منتشر شد از داستانهای نسبتاً کوتاه و مشهور اوست. این داستان تنها شرح یک ماجرای دریاتی نیست بلکه هسیاحتنامهای است از دنیای روان آدمی، فهرمان این اثر، جیمز وبت James Wait بک بیمار محتضر نیست که در آستانه مرگ است بلکه مسافری است که با خود خیال مرگ را بدرون کشتی می آورد و همه سر نشینان کشتی را در آغوش او قرار می دهد. وحشت و هراسی که این سیاه نیمه جان در بین مسافران می افکند بدرجهای است که در خواننده نیز اثر می گذارد و او را هم به عرشهٔ کشتی و میان مسافران مرگ زده می برد. کنراد بارها دربارهٔ این داستان گفته که او قصد داشته یک شاهکار بیافربند و همین یک اثر می توانست ضامن موفقیت یا شکست او باشد. صداقت و صمیمیت محیط و حوادث آن به پیایه ای است که نویسنده اش را به یک نقاش روانگرا تشبیه کرده اند.

همه همسفران را سخت تحت تأثیر قرار میدهد و دیگران نمی دانند با او چه کنند. کشتی در مسیر دماغهٔ اسید بسوی آبهای اقیانوس اطلس دچار طوفان می شود و همه در آسنانهٔ مرگ قرار می گیرند اما جیمز ویت، سیاه مسلول همچنان زنده می ماند. وجود او مانند بار سهمگین و توان فیرسائی است بسر کشتی و کارکنان آن، اسا ناخدا بهیچوجه نمی خواهد که او را زنده زنده در درون امواج دفن کند. وقتی سرانجام کشتی به جزائر فیلور نزدیک می شود، سیاه بیمار جان می سپارد و وقتی او را طی تشریفاتی بدرون اسواج مسی افکنند، همه حس می کنند که کشتی جان تازه ای یافته و سبکتر و سریع تر راه خود را بسوی مقصد می گشاید.

داستان زنگی نارسیسوس هر چند برای او شهرت و احترامی کسب کرد، اما مقام کنراد بعنوان داستانسرا از زمانی تثبیت شد که او دو داستان قلب ظلمت و لردجیم را نگاشت. قبلب ظلمت آسال ۱۸۹۹ و لردجیم بسال ۱۹۰۰ نگاشته شدند و از آندوران ببعد بود که نامورانی چون اچ ــ جی ــ ولز، هنری جیمز، جان گالزورتی، استیفن کرین و فورد مادوکس فورد آدر شمار یاران و دوستان نزدیک او در آمدند.

پیش از این تاریخ، کنراد سه داستان طولانی و هفت داستان کوتاه نگاشته بود که به تر تیب سالهای انستشار عبارتند از:

| كوتاه | داستان | 1444 | سال      | همکار سیاه <sup>۳۵</sup>           |
|-------|--------|------|----------|------------------------------------|
| بلند  | داستان | 1410 | <b>»</b> | حماقت ألماير ٢٠                    |
| بلند  | داستان | 1418 | ×        | مطرود جزائر                        |
| بلند  | داستان | 1847 | u        | زنگ <i>ی</i> نارسیسوس              |
| كوتاه | داستان | 1414 | u        | ابلهان ۲۸                          |
| كوتاه | داستان | 1444 | D        | باسدار بیشرفت                      |
| كوتاه | داستان | 1414 | n        | کار انین بے یک خاطرہ <sup>۲۰</sup> |
| كوتاه | داستان | 1444 | n        | بازگشت' ٔ                          |

۳۳ \_ پیرامون قلب ظلمت Hear of Darkness که شاید بتوان آنرا فروق سهاهی نیز ترجمه کرد. مشروحا در صفحات بعد آمده است. ۳۴ \_ فوردمادوکس فورد (Ford Madox Ford (1873–1939 خودمنتقد و داستانسرای ناموری بود. فورد آنچنان شیفتهٔ قلم کتراد گردید. که همهٔ نیروی خود را در شناساندن او بهجامعهٔ انگلیس بکار برد و ضمناً بسا کنراد، مشترکساً، دو داستان نگاشت کسه عبارتسند از مسهرافگران (The Inheritors (1901 و قصمه ای عاشقانه (1903)

<sup>35 -</sup> The Black Mate

<sup>36 -</sup> Almayer's Folly

<sup>37 -</sup> An Outcast of the Island.

<sup>38 -</sup> The Idiots

<sup>39 -</sup> An Outpost of Progress

<sup>40 -</sup> Karain: A Memory.

<sup>41 -</sup> The Return

خلیج کرچک<sup>۱۲</sup> « ۱۸۹۸ داستان کوتاه **جرانی<sup>۱۲</sup> « ۱۸۹**۸ داستان کوتاه

کسانی که در آثار این نویسنده مطالعات گسترده دارند، معتقدند که خواننده باید دو داستان قسلب ظلمت و لردجیم را با هم مطالعه کند دلیلش اینست که ساختمان هر دو داستان یکی است و هر دو با هم در یکسال نوشته شده اند. کنراد وقتی داستان لردجیم را آغاز نهاد، نظرش این بود که آنر ا نیز بهمان تعداد صفحات قبلب ظلمت بنویسد اما حین نگارش آن، تصمیمش تغیر کرد و آنر ا به یک داستان طولانی میدل ساخت ۲۲.

در سال ۱۸۸۹، سرزمین کنگو بعنوان ایسنکه دارای حکومست آزاد و مستقلی است، مسرکز استعمار و استثمار غرب بود. کنراد مسئولیت اداره یک کشتی کوچک بخاری را به عهده گرفت و با کسب موافقت مقامات استعماری بروکسل، از طریق رود کنگو راه خود را به قلب این سرزمین گشود <sup>75</sup>. داستان درون تاریکی با قلب ظلمت تصویر دردناک و هر اس انگیزی است که کنراد از آنچه در این سرزمین دیده و شنیده کشیده است. این سیاهی که نویسنده به ان اشاره می کند، نه تنها اشاره به سیاهی قاره سیاه آفریقا است بلکه اشاره به قلب سیاه و شیطانی استعمار گران آن نژاد و مردم بی پناه است. صاحب نظرانی که در بارهٔ ایسن کستاب بسعداوری پرداخته اند معتقدند آنجا که کنراد می گوید «تا من به این سرزمین نرفته بودم، یک حیوان صرف بود ۳۷ اندکی میالغه است، اما آنجا که «کر تز» قهر مان کتاب فریاد بیر می دارد که «وحشت...

42 - The Lagoon.

<sup>43 -</sup> The Youth

۴۲ \_ داستان قلب ظلمت. در قطع جیبی، حدود ۸۴ صفحه است. در حالیکه لردجیم از ۴۰۰ صفحه تجاوز میکند. نوشتهاند که وفتی داستان لردجیم به پایان رسید و او متوجه شد که بیش از ۱۴۰/۰۰۰ کلمه بر صفحه کاغذ آورده بعدوستی نوشت که در نگارش این کتاب رودهدر ازی کرده است و بعضی منتقدان با او هممقیدهاند. (بادداشتهای کلیفتر صفحه ۸۰)
 45- «When I grow up: I shall go there»

۴۶ کنراد برای کسب اجازه بمنظور سفر و اقامت در کنگو رنج بسیار کشید. با اینکه بنام کاپیتان کورزنیووسکی و با سابقه سالها خدمت در نیروی درباشی، دارای اعتباری بود، مقامات بازیکی برای صدور اجازه و با تفریض شغل درباشی به او برای خدمت در کنگو طغره می رفستند. کنراد سر انجام به مادام مارگریت پورادوسکا Marguerite Poradowska که از زنان مشهور و منتسخص بسروکسل و ضمناً خالهٔ همسرش بود متوسل شد و او با تماس با مقامات مستعمر اتی بلزیک توانست شغلی برای کاپیتان کورزنیووسکی بگیرد. نوشته اند که مادام پورادوسکا زنی زیبا و سی ساله و بسیار آراسته بود و او با بکارانداختن نیروی زیباشی و تشخص خود توانست در دل مسئولان امر نفوذ کند. (بسرای آگاهی بیشتر رجوع شود به پاددافتهای مونارگ Monarch Notes نوشتهٔ وبسلیام سی بسور، William Siervert استاد دانشگاه زیسان انگلیسی در دانشگاه پس در آمریکا.

وحشت...» براستی نشانگر هراس و دهشت داستانسراست از آنچه در این محیط دیده است کنراد در این سفر، نه تنها روحاً بیمار و رنجور و افسرده شد بلکه جسماً نیز میتلا به بسعضی بیماریهای بومی گردید که تا پایان زندگی او را ناتوان ساخت<sup>۸۸</sup>.

دوران این سفر بیش از چهار ماه بطول نینجامید، اما برای او خاطره ای نهاد که همهٔ عمر از آن متأثر بود. در ژانویه ۱۸۹۱ به لندن آمد و یکسر به بیمارستان رفت و دورانی را در حال معالجه و استراحت گذراند. کنراد داستان قلب ظلمت را در سال ۱۸۹۹ انتشار داد<sup>۲۱</sup> و چند ماه پس از آن بکاری دست یازید که نام او را بعنوان یک داستانسرای بزرگ، بلندآوازه ساخت.

لرد جیم، برگزیده ترین نوشتهٔ جوزف کنراد و یکی از کتابهای بزرگ آغاز قسرن بسیست انگلستان، مسولود تصادفی است که برای داستانسرا پیش آمد. کنراد در فوریه سال ۱۸۸۷ در کشتی هایلاند فورست و دچسار سانحهٔ شکستگی استخوان شد و ناچار گردید چندی را در یکی از بیمارستانهای سنگاپور بستری شود. پس از ترک بیمارستان، در شمار کارکنان کشتی بخاری «ویدار ۵ » که یک سفینهٔ بازرگانی بود، درآمد و مدت چهار ماه و نیم، در آبهای جنوب شرقی آسیا، از بندری به بندر دیگر می رفت. در این سفرها با مردی آشنا شد بنام جیم لینگارد که رفتار و کردار او سخت توجهش را برانگیخت و وقتی با زندگی او آشنا شد، تصمیم گرفت و سرا در داستانی زیر عنوان لرد جیم جاویدان کند ۵ .

جیم لینگارد یک بازرگان جوان سفیدپوست بود که در این مناطق بکار تجارت اشتغال داشت. اما نحوهٔ زندگی و تفکّر ات او بحدی جالب بود که او را در بین همهٔ مردم همطراز او ممتاز می کرد. او اعیان زاده نبود اما ظرافت و دقیّت و هوشیاری و آدابدانسیش او را مسانند یک لرد نشان مسیداد و همین تشخّص او را انگشت نسمای اطرافیانش کرده بود. معلوم نیست بین او و دریانورد جوان که سودای نویسندگی در سر داشت چه گذشته و آیا سر گذشت او متضمن چه حوادثی بوده، هر چه هست اینکه جیم لینگارد او را شدیداً تحت تأثیر قسرار می دهد و ویرا و امی دارد تا تصویرش را در داستانی جالب نقاشی کند. از سوئی کنر اد خاطره های دیگری نیز در ذهن داشت و چه بسا بخشهائی از آن خاطرات را در دفتری یادداشت کرده بود. یکی از این خاطره ها، که در داستان لرد جیم، توطئهٔ اصلی حوادث را تشکیل می دهد، ماجرای سفر یک کشتی مسافر بری است با نام «جدّه» که در احسر سال ۱۸۸۰ با ۹۵۰ زوّار از آبهای هند هلند بسوی سنگاپور می رود و سپس بمقصد خانهٔ خدا بسوی بحر احمر حرکت می کند. این کشتی پس از طیّ هفته ها و ماهها، وارد دریای سرخ می شود اما یک حادثهٔ ناگهانی، کشتی حرکت می کند. این کشتی پس از طیّ هفته ها و ماهها، وارد دریای سرخ می شود اما یک حادثهٔ ناگهانی، کشتی

۲۸ \_ ر. ک. بریتانیکا \_ جلد ۵ \_ صفحه ۳۰

۴۹ ــ داستان قلب ظلمت در سه بخش در مجلة ادبي Blackwood's Magazineبطبع رسيد.

<sup>50-</sup> Highland Forest

<sup>51-</sup> Vidar

۵۲ ــ نام این شخص در بعضی از کتابها جیم لینگارد Jim Lingard و در بعضی دیگر تام لینگارد Tom Lingard نوشته شده است.

و مسافرانش را در معرض فنا قرار میدهد. شبانگاه کشتی با مانعی برخورد میکند و ناخدا که میپندارد کشتی در شرف غرقشدن است. با همهٔ کارکنان، جز یکتن از جاشوان که در چند زورق نجات جائی بسرای او نسبود. پنهانی از مسافران بخت برگشته. براه خود میروند.

سفینهٔ سرگشته و بی ناخدا، علیرغم تصور کارکنان خیاننکار، غرق نمی شود و کشتی دیگری آنرا یافته و بسوی عدن می برد، در حالیکه ناخدا و صاحب کشتی، پس از رسیدن به ساحل از موسسه بسیمه تسقاضای خسارت می کنند و مدعی می شوند که خود با چشم خود دیده اند که کشتی با مسافران در سینهٔ امواج مدفون شده اند. جوزف کنراد، قریب سه سال پس از وقوع این حادثه، در یکی از سفرهای خاور دور، ایس مساجرا را شنیده است. در این تردید نیست که ناخدا و دیگر کارکنان، در طلب ثروت موهوم به این جنایت دست زدند، اما کنراد بهانهٔ فرار را از سوی قهرمانش، ترس قلمداد می کند نه آزمندی و از اینطرق از بار گناه قهرمان می کاهد. در داستان یاسدار بیشرفت، نویسنده ترس را اینگونه توجیه می کند:

ترس، در وجود آدمی، همیشه باقی می ماند. کسی ممکنست پیدا شود که هر چه در خود دارد، مانند عشق و نفرت و ایمان، و حتی شک را از بین ببرد، اما تا آنزمان که دودستی به زندگی آویخته است، نخواهد توانست ترس را نابود کند. تسرس، آن نسیروی مکّار مسعدوم نشدنسی و هر اسانگیزی که حاکم بر وجود آدمی است، فکرش را آلوده می کنند، در قسلبش بسه کسمین می نشیند، و تا آن لحظه که وایسین نفس حیات لبان او را ترک نگفته، با دقّت مواظب اوست.

جوزف کنراد این داستان را که واقعهای راستین بود، در کتاب لرد جیم بصورت دیگری بیان می کند و گناه قهرمان را به گردن «ترس از مرگ» می گذارد. کشتی «جدّه» در داستان لرد جیم به کشتی «پاتنا» تغییر نام می دهد و آن جوانک پاکدلی که تازه خدمت دریائی را شروع کرده و در این دام فریب افستاده، جیم است که در آغاز نمی خواهد با دیگران همراه شود و بار ننگ خیانت را همهٔ عمر بر دوش کشد، اما سر انجام به اصر ار یاران و از ترس جان بعداخل زورق می جهد و با این عمل، در سر اسر عمر، بار سهمگین و جدان ملامتگر را بر دوش می کشد.

کنراد مشتاق بود داستان را بدینگونه بنویسد تا تشابهی بین زندگی خود و قسهرمان کتابش بـوجود آورد. خود وی، وقتی هفده ساله بود، با یک تصمیم قاطع از خاک وطنش گریخت و هممیهنان ستمکشیده اش را بـحال خود رها کرد. نه تنها این گناه را مرتکب شد، بلکه همهٔ عمر از خانه و زادگاهش دوری گرید و در سالهای موقّقیت، حتی ملیت خود را تغییر داد. هر دوی این افراد، پرشی بهسمت خیانت کردند. جیم بسوی قایق نـجات در میان رستاخیز مرگ و زندگی ــو جوزف بسوی دنیای آزاد و امن، آنجا کـه جـور عمّال روس بسر مسردم محنت دیدهٔ لهستان نبود. جیم از کاری که کرد، همهٔ عمر نادم بود و بهرجا و بهرکس رو می کـرد، تـا تـبهکاری خود را از یاد ببرد ــ جوزف هم سراسر عمر در شرار ندامت سوخت و نکوهش و لعن مردم وطنش را بر خود

تحمل کرد.

در داستان لرد جیم، بازیگر اصلی جیم است که مردم بومی جزایر خاور دور او را تو آن جیم ۵۳ صدا می کنند و دیگر آن او را لرد جیم، اما گروهی از منتقدان نظر دارند که قهر مان اصلی او نیست، بلکه مسردی است بسنام «مارلو ۵۲». مارلو ناخدائی است که در دوران درماندگی جیم بیاری او می شتابد و چون مبخدوب شخصیت جیم می شود، همهٔ عمر می کوشد تا به او یاری کند و وسائل پیشر فت او را فراهم سازد. از ۴۳ فصل کتاب لرد جیم، در ۳۹ فصل مارلو بیان کننده ماجر است و در اینصورت خواننده با کسی که بیش از همه سرو کار دارد اوست. در وی هم مسن تر از جیم است و هم بالغ تر و عاقل تر و در عین حال بحد جیم احساساتی نیست. نظر بسیاری از نقادان اینست که مارلو، جلوه ایست از شخصیت خود نویسنده. در سالهای نوجوانی، او جیم است و در در را میانسالی، مارلو.

در داستان لرد جیم، ما جیم را می بینیم که در فصل اول ظاهر می شود و وقتی کتاب در فصل چهل و چهارم پایان می گیرد، او را می بینیم که به ناکامی جان می سپرد. او نسوجوانی است انگلیسی کسه هم بسر از نده است و هم جذاب \*\*، و در سالهای نوجوانی سر نوشت خود را درون دریاها می جوید. وقتی در آبهای شرق دور به بستر بیماری می افتد، او را در سنگاپور به بیمارستانی می سپارند و کشتی انگلیسی که وی با آن سفر می کرد، باز می گردد.

جیم پس از بهبود، شغلی در کشتی پاتنا میگیرد و بدون آنکه خود بـخواهد، در تــوطثهای غیر انسانــی شرکت میجوید و در آنزمان که جمع کثیری مسافر، به یاری او نیاز دارند، آنانر ابه حــالخــود رها مــــیکـــند و

53- Tuan Jim

صداقت بیان کند. نحوه دریائی، حدود بیست سال بزرگتر از جیم است. دریانورد میانسال اولین باری که در دادگاه چنسش بهجیم می افند و با او همهمیت می شود، ویرا نسخصی می بابد هوشمند و نکتمسنج، که در عین حال قلب با مجبی دارد و می کوشد مشکل خود را در کسال صداقت بیان کند. نحوهٔ داوری او دربارهٔ جیم و شرحی که از استنباط خود نسبت به وی می دهد. حدود ۲۰۰ صفحه از کتاب را پر کرده است. واسطهٔ خواننده با جیم اوست. با اینکه در آغاز جیم، از زبان او، آدم عجبیی جلوه می کند، معهذا بعرور می فهمد که جیم انسان شریف و قابل احترامی است. بعضی داستانسر ایان تعجب کرده اند که چرا کنراد کوشیده شخصیت جیم را از دیدگاه فردی مانند مبارلو نشان دهد، اما عموم نقدنویسان را عقیده بر اینست که جیم، بخاطر ارتباط و مراوده داشی با مارلو، از اینطریق جالبتر و خیال انگیز تر جلوه گر شده است. نکتهٔ دیگر که مورد نظر همه منتقدان است اینست که کنراد گاهی در کسوت جیم و گاهی در سیمای مبارلو ظاهر شده است و چسون می خواسته خود را به خواننده بنمایاند (و بهمین سبب داستان در سطح متعارف قرار نگرفته است) از اینرو جیم را از دیدگاه مبارلو نقاشی می خود است زکه در حقیقت خود داستانسراست).

🛊 ــ داستانسرا. با خامهٔ خود. او را چنین معرفی میکند:

او یک یا دو اینچ از شش یا کمتر بود. جثة قدرتمندی داشت و وقتی با کسی رو برو میشد. طوری بـا شـانـمهای فـروافتاده و سر افرانسته و نگاه تابث غیره مانند بسویش میرفت که گوش نرهگاوی است که بسمتش خیز بـرداشته است. صدایش عمیق و رسا بود و رفتارش نشاندهندهٔ نوعی آدم متکی بنفس جستجوگر که در او هیچگونه خوی تجاوز نیست. تمیز بـود. بـطوری کـه نمیشد در سرایای او یک لکه دید و لباسش، از کفش تا کلاه، سیید بود و یاک و عاری از آلودگی

کنراد. جیم را در نخستین بند از قصل یکم اینگونه معرفی میکند و بعد. نظر مارلو را دربارهٔ وی پدینسان میآورد که...

... دست و پا پاک. و صورت پاک. استوار بروی دو پایش. چنان نویدبخش جوانی که گوئی آفستاب هرگز بسرکسی چسون او نتابده است... می رود<sup>60</sup>. در نتیجهٔ وقوع این حادثه، جیم نه تنها از مردم گریزان می شود و بیم آن دارد که ویسرا دستگیر کنند،

بلکه بخاطر ننگ خیانت، از خویشتن نیز می گریزد و آرامش خویش را در سرگشتگی و بیقراری می چوید.

کتاب انباشته از تلاش انسانی است که می خواهد و جدان ناآرام خود را راضی کند و نمی تواند. سرانجام مقیم دهکده ای در خاور دور می شود و با و جود آنکه احترام و محبوبیت مردم را بسوی خود جلب کرده، با اینحال می خواهد به نحوی خویشتن را بیازماید و ببیند آیا هنوز همان جوان بزدل و جبانی است که بهنگام رویاروشی با خطر، همه را رها می کند و تنها بفکر رهائی خویش می افتد. این آزمایش، بهنگام بروز خطرها، مکرد تکرار می شود و جیم همچنان، مقهور و شکست دیده، از میدان مبارزه شانه خالی می کند تا سرانجام روزی می رسد که او براستی جوانمردی و شجاعت خویش را نشان می دهد. اما اینکار به بهای جانش تمام می شود و او پیروزی را در آغوش مرگ بدست می آورد.

این داستان بظاهر غمانگیز است اما به باطن شاد، زیرا با پسیروزی او همراه است. در ایسن مسرحله، داستان سرگذشت انسانی است که کوشیده بهخود درس شرافت و پایمردی و خودآگاهی بدهد.

کشمکش و جدال از مباحثی است که در هر داستان هست و یک داستانسرای موفق می کـوثـد در نـوثـتهٔ خـود بطریقی این ناسازگاری و ستیز را نشان دهد. این جنگ و مبارزه، معمولاً چهـار نـوع است و خــارج از ایـــن چهار نیست: انسان یا با خود جنگ دارد، یا با دیگری، یا با اجتماع و یا با طبیعت.

در داستان لرد جیم هر چهار جدل بگونهای جلوهگر شدهاند:

جیم مدام با وجدان بیقرار و ناآرام خود میجنگد.

جیم مدام با چند تن از کارکنان کشتی که روحیهٔ متفاوتی با او دارند در جنگ و ستیز است.

جیم با هر نوع مانع طبیعی که در راهش هست به کشمکش برمی خیزد، برای مثال در فصل بیست و پنجم با یک جنگل انبوه و مرداب غیر قابل عبور اعلان جنگ می دهد و یک تنه می کوشد از آن گذرگاه پسر خطر و مرگآور بگذرد.

جیم با جامعه هم سر جنگ دارد. بعد از آنکه از عرشه کشتی بهدرون زورق نجات میجهد. دیگر نمیتواند در میان مردم زیست کند. از همهٔ انسانها و از تمام جوامع میگریزد و به انزوا پناه می بسرد، اسا در انسزوا هم آرام نیست زیرا در آنجا نیز درونش بسوی او شمشیر کینآخته است.

جوزف کنراد در این داستان مشهور ادب قرن بیست انگلستان، چند سوضوع را بـعنوان رسالت خـویشتن بـا خواننده در میان گذاشته است:

۵۵ ــ آنکس که او را تشجیع میکند تا کشتی را رها کند. کاپیتان است که کنراد او را با عنوان Skipper of The Patna معرفی میکند. این مرد که در فصل چهارم از داستان معدوم می شود. مظهر نیروی رذالت و شناعت است و کسی است که با خوی پلید خود، جاودانه بار نداست را بر دوش جیم می نهد و او را از مسیری که در پیش داشت باز میدارد. اول یک جهالت یا نابخردی بیجا، و یا یک بی احتیاطی و بی ملاحظگی دور از تعقّل، ممکنست یکعمر پشیمانسی و افسوس بهبار آورد.

دوم عشق و امید و اعتماد تنها نیروهائی هستند که می *ت*وانند یک انسان درمانده و گسمراه را از فسنای مسلّم برهانند.

سوم انسانهائی هستند که بد میکنند و یا عمل آنها بد جلوه میکند. در حالیکه بــد نــيستند و يــا بــهيچوجه نمیخواستند بد بکنند.

چهارم هر بشری هر قدر بهقدرت خود بنازد و بهتوان و زور خویش معتقد باشد. باز ضعیف است و در یک لحظهٔ پیش بینی ناشده، ممکنست در برابر یک حادثهٔ معمولی از یای بیفتد.

پنجم اگر انسانی مرتکب خطائی شد، باید خود را ببخشد، بویژه اگر این خطا را از روی تعمّد نکرده باشد، وگر نه اعمال مجازات سنگین نه تنها جبران نمی کند بلکه ممکنست عواقب وحشتناک بهبار آورد. ششم جبران هر خطائی، همیشه میسر است. خطاکاری که می پندارد دیگر برای او راه نجاتی نیست، مسلماً در داوری خویش اشتباه کرده است.

### داستان لرد جیم نوشتهٔ جوزف کنراد بطور اختصار چنین است: ۰

جیم، فرزند کشیش دهکده، دلباختهٔ مطالعهٔ داستانهای دریائی است. قصههای پسرحاد به و قهرمانی دریانوردان، بگونهای ذهن او را انباشته می کند که آرامش و لذت خود را تنها در سفرهای بحری می جوید. پس از تلاش و کوشش بسیار به سازمان خدمات دریائی بازرگانی بریتانیا می پیوندد و شغل دلخواه خود را بدست می آورد. نوجوان انگلیسی زمانی به این آرزوی بزرگ خود می رسد که تصورش به آسانی برای خود او هم ممکن نبود. داستانسرا، با کلمات و جملاتی از این قبیل، او را به خواننده کتاب معرفی می کند:

«نظیر یک نجیبزاده، متین و موقر و آشنا بهمبادی آداب، با دانش کافی دربارهٔ وظیفه ای که بر عهده گرفته، وقستی هنوز بسیار جوان است»، در مقام معاون کاپیتان، افسر یک کشتی بازرگانی می شود. چنین مقام مهم و با مسئولیت زمانی به وی تفویض می گردد که او «هنوز فرصتی نداشته تا با بسرخورد با سوانح دریائی که در روشنائی روز ارزش وجسودی فسرد را نشان مسی دهد» شخصیت خود را به منصه ظهور گذارد، «یا میزان میقاومت و راز راستین خود نائیهای خود را، نه تنها به دیگران، بلکه به خود بشناساند».

واقعهای در زندگی نوجوان دریانورد رخ میدهد که ناچار می شود در خاور دور به یکی از بیمارستانها رود و همین امر باعث می گردد که او نتواند با کشتی انگلیسی مسافرت کند. اقامت او در آن بندر شرقی، چندی بهدرازا می کشد تا سرانجام در کشتی مسافر بری پاتنا مشغول به کار می شود. پاتنا کشتی بخاری فرسوده ای است که عدهٔ عظیمی زوّار از بندر سنگاپور بسوی جدّه حمل می کند.

طوفانهای بسیار در مسیر راه پاتنا برپا می شود تا اینکه شامگاهی، وقتی هوا آرام است و سرنشینان کشتی عموماً بهخواب رفته اند، کشتی در نزدیکیهای مقصد با مانعی برخورد می کند و جلو کشتی ، که از بدنهٔ اصلی بوسیلهٔ پوششی زنگ خورده، جدا بسوده انسباشته از آب می شود. زاثران عموماً در خوابند و از مصیبتی که بر ایشان وارد آمده، خبری ندارند. اما اگر هم آگاه می شدند، برای آنان وسیله نجاتی نبود زیرا تعداد زورقهای نجات بسیار محدود بود. شکستگی جلو کشتی ، غرق قریب الوقوع را به کارکنان آگاهی می دهد و آنسان در صدد برمی آیند که هر چه زود تر قایقها را بروی آب انداخته و خود را از خطر مرگ رهائی دهند. جیم بر عرشهٔ کشتی ایستاده و مردد است. در دل، هر اس و گریز کاپیتان و همکاران خود را تقبیح می کند. اما خود سر انجام به آنان می پیوند و بر خلاف وظیفهٔ انسانیت و آئسین جوانمردی، زائران خانهٔ خدا را بدست تقدیر می سیارد <sup>۵۶</sup>. صبحگاه بعد، فراریان بوسیلهٔ سفینهای که از آن حدود می گذشته، نجات می بابند و به ساحل نجات می رسند در حالیکه کشتی بابنا، بسر رغم تصور آنان، غرق نمی شود و کشتی دیگری که آنرا در وسط در با سرگردان می بسید، سفینهٔ تصور آنان، غرق نمی شود و کشتی دیگری که آنرا در وسط در با سرگردان می بیاده می کند. دادگاه برای رسیدگی به خیانت و وظیفه ناشناسی فراریان تشکیل می شود و طبعاً جیم از تمام داصب و افتخارات خویش محروم می گردد (۱۰).

نتیجهٔ رای دادگاه در حقیقت پایان بخشیدن به آرزوهائی بود که نوجوان شریف انگلیسی در سر پرورانده بود و از اینپس باید این شغل را تغییر دهد و بسراغ کار دیگری برود، اما ایس ظاهر امر بود. اگر پروندهٔ اشتباه جیم بظاهر بسته شده بود، به باطن پروندهٔ دیگری گشوده شده بود و آن احساس ندامت شدید او بود از اشتباهی که مرتکب شده بود. جیم غرور و شرفش با خاک خفت آلوده شده بود و هرچه می کوشید بر این خطای خود خط بطلان بکشد و خود را ببخشد نمی توانست از گناه خویش بگذرد.

۵۶ ... افسرانی که در زورق هستند، حضور او را با نفرت و اکراه می پذیرند. همگی با خونسردی غرق کشتی و مرگ صدها تن را تعاشا می کنند در حالیکه جیم نگران و بیقرار است. یکبار وقتی فریاد و نعرهٔ مسافران را می شنود، می کوشد خود را بعدیا اندازد اما بغرمان تاخدا سانع می شوند. اینان چهار تنند و خود نمی دانند زورق آنان بکدام سوی روانست. صبگاه بعد، یکی از کشتیهایی که از آنسوی عبور می کرده، بننام Avon-Dale آنان را نجات می دهد.

۵۷ \_ مارلو تنها کسی است که در تمام مدت محاکمه از نزدیک شاهد و ناظر حال افسرده و آمیخته با پشیمانی جیم است. او می فهمد که نوجوان انگلیسی، با قصد به غیانت. مرتکب این بزدلی نشده، بلکه قربانی خطا و خیانت دیگر آن شده است، از اینرو سخت به او علاقمند مسی شود و با تمام نیرو می کوشد به او باری کند.

جیم، آن جوان آراسته و مغرور، مدام از دیاری بهدیار دیگر و از سرزمینی به سرزمین دیگر سفر می کرد. مسیر او غالباً کشورهای شرقی بود و در بسیاری از این مناطق، شغل دلخواهی برای خویش می یافت اما ناراحتی وجدان، او را وا میداشت تا شغل خویش را رها کند و باز هم آواره شود.

سرانجام دوستی او را به بازرگانی بنام استاین معرفی می کند<sup>۵۸</sup> و او جیم را بمنزلهٔ نمایندهٔ خود بهدهکده پاتوسان در یکی از جزائر دورافستادهٔ هند هلند می فسرستد. در ایسنجا، جیم احساس آرامش می کند و با تمام وجود بکار می پردازد <sup>۵۱</sup>. رفتار نجیبانهٔ او باعث می شود که همه با دیدهٔ محبت و احترام بر او بنگرند و به او لقب تو آن جیم یا لرد جیم را بدهند. رئیس قسیله و کسان و نزدیکان او، بویژه پسر بزرگش «دین واریس» او را بهدوستی خویش سرمی گزینند و او را در شمار یاران خود درمی آورند <sup>۴</sup>.

اکنون زمانی رسیده است که جیم گذشته های ننگ آلود خبویش را از یاد بسبرد و در زندگی شخصیت و شجاعت و قدرت خود را نشان بدهد و به وجدان بیقرار خویش ثابت کند که او یک جوان بزدل و ضعیف الاراده و خیانتکار نیست و انسانی است که می توان از هر جهت به او اعتماد کرد. اما ناگهان آن حادثه دردناک رخ می دهد:

جمعی راهزن سفیدپوست آروپائی بر پاتوسان می تازند. سر دستهٔ ایس راهزنان مردی است تبهکار بهنام براون که یارانش او را جنتلمن براون می نامند <sup>7</sup>. بهنگام حمله بر ایس قسبیله،

۵۸ ـــ این دوست مارلو است. استاین Stein از آشنایان قدیم مارلو است و بازرگانی است که کلکسیون بزرگ و کمنظیری از پروانه دارد. کنراد در داستان خود، او را اینگونه توجیه میکند:

فروغ ملایم یک سرشت شریف و هوشمندانه و خستگی ناپذیر، صورت بیموی درازش را روشن کرده بود... نارهای موثی کنه در سرش باقی مانده بود. از چلو یک پیشانی پهن و گوشت آلود بسمت عقب شانه شده بود. بلند قیامت و سست پیوند بسود. مختصر قوزی که در آورده بود با لبخند نجیبانهاش، نشان می داد که آماده است از روی نیکخواهی به سخنان شما گوش بدهد...

۵۹ ـ از عللی که جیم خوشتود است به این جزیره سفر کند و در آنجا رحل اقامت افکند اینست که این جزیره و روستا بنام. Patusan محبطی است دور افتاده و پای نهادن به آن مستلزم مواجهه با خطرات بسیار است. او فکر می کند این مکان جهان دیگری است و مسی نبواند او را از دنیای آلوده و آدمها ریاکارش بدور نگاهدارد.

۶۰ سرئیس قبیله بنام دورامین Doramin آممی است که از بسیاری جهات به ناخدای کشنمی یاتنا شباهت دارد اما بدلیل آنکه دوست نزدیک استاین است و استاین برای اثبات محبت خود. حلقهٔ انگشتری خود را به جیم داده. ناگزیر دورامین با او از در صلح و دوستی درمی آیـد. از طرقی رفتار جیم بگونهای است که بزودی او را تحت تأثیر قرار میدهد و دین واریس Dain Waris تبنها فرزند و جانشین آیسندهٔ او را دلیاختهٔ جیم میسازد.

۶۱ ــ براون یا جنتلمن براون Gentleman Brown یکی از مظاهر حیوانیّت و درندهخوش است. وقتی طرح پلید خود را اجرا میکند و سرانجام بدست افراد قبیلهٔ دورامین بخون خویش می غلتد. مارلو او را اینگونه توصیف میکند:

... مثل یک حیوان تر فولکوریک، در آن جانکندن هول انگیز و فلاکت بار... درست یک ولگرد تماشاخانهٔ کرانهٔ استرالیا بود. آن ملایمترین داستانی که دربارهٔ او گفته میشد. اگر در دادگاهی عرضه میشد کافی بود که او را بسیدرنگ بمدار بسیاویز ند. یراون یکی از آن دزدان دریائی آخرین نوع بود. کافی بود که جیب آدم را بزند بسرای اینکه طبع سخیف حیوانسی خسود را در معرض تماشا یگدارد. بی تردید آن سبعیت طبیعی و در نده خوش بیمعنی که در نسهاد اینگونه افسراد هست، بسبب شکست. ها و بدیباریها و محرومیت های اخیرش سخت به خشم آمده بود و او را واداشته بود تا دسب به ارتکاب این اعمال بزند... دورامین که رئیس قبیله است و انسان قدر تمندی است، می تواند به آسانی متجاوزان را دستگیر کند و کیفر دهد اما بخاطر وساطت تو آن جیم، که محبوب اوست، از اینکار صرف نظر می کند. براون راهزن هوشمندی است. به نقطهٔ ضعف جیم پی می برد و در صدد برمی آید که او را وسیله قرار دهد و نقشه های اهریمنی خود را اجرا کند. ظاهر آ اجازه می خواهد که در معیّت یاران خود پاتوسان را ترک کند و براه خود برود، اما بر خلاف میثاق جوانمردی، دامی برای کشتن پسر رئیس قبیله می گسترد و نه تنها او را به قتل می رساند بلکه جمعی از افراد بیگناه قبیله را نیز به خاک و خون می کشد.

در این میان گناهکار کیست؟ گناهکار تو آن چیم است که آن تبهکاران را در پسناه حمایست خویش گرفت و مانع شد تا در همان بدو ورود، سزای خیانت آنانرا در کف دستشان بگذارند. در یک لعظه، لعظهای که وقوع آن قابل پیش بینی نبود، شهرت و احترام جیم بر باد می رود کاخ آرزوی او زیر و زیر می گردد و همهٔ وجود او، در زیر آوار یک اشتباه، یک اشتباه دیگر نظیر آنچه در عرشه کشتی پاتنا مرتکب شده بود، خرد و متلاشی می گردد. با این خطا، دیگر خود را نمی بخشد دیگر به خود مجال نمی دهد که باز هم وجودش را بیازماید و شخصیتش را در بوتهٔ آزمایش قرار دهد. بدون هر نوع تردیدی، بسراغ دورامین، رئیس قبیله می رود و خود را به عنوان مسئول مرگ فرزند او، و دیگر کسان، معرفی می کند.

دورامین دوست دیرین استاین بوده است و نه تنها از این طریق برای فسرستادهٔ او ارزش بسیار قائل بوده بلکه بتدریج مهر و احترام جیم را در دل خود بوجود آورده بود. با اینحال نسمی تواند از قصاص قتل فرزند بگذرد. گلوله را در سینهٔ جیم جای می دهد و به حیات انسانسی که بسیار کوشیده بود خود را با متاعب و بازیگریهای زندگی سازش دهد، خاتمه می بخشد. مهگفته کنراد:

... فراموش شده، نابخشوده و بسیار عاشقانه، جان میسپرد، در حالیکه گوئی مراسم خونین ازدواجی را با آدابدانی ایدآلی سایهآلود خود جشن می گیرد...

در این داستان، بازیگر دیگری هم هست که وجود او براندوه و ماتم خواننده سخت می افسزاید. این نقش آفرین، دختری است بنام جوئل <sup>۶۲</sup>، جوئل از تـمام وجـود جـم، ا ده ست مـی دارد. او

۶۲ \_ جوئل Jewel پممعنی دگوهر» نامی است که لردجیم بر این دختر پاکدل بومی گذاشته. داستانسرا، از زبان مارلو. او را اینگونه توصیف میکند:

... جنبش یک پیکر سفید بوددر داخل خانه ــ ندای ضعیف و کودک وار زنی، چهرهٔ کوچک فقالی که اجزابش ظریف بعود و نگاه عمیق و دقیقی داشت، نگاهی که گوشی از ژرفای دل رمیده ای برمی خاست ــ مانند پر نده ای از گوشهٔ آشیانه اس... آنچه از او بیاد دارم صورت صاف زیتونی بیرنگ و برق موی سیاه و آبی تندش بود که از زیر کلاهک قسرمز رنگش کــه بسر پشت سرخوش قرمش گذاشته بود بوفور بیرون ریخته بود... نادختری مردی است بنام کورنلیوس که با همسرش مقیم این جزیره است. کورنلیوس نمایندهٔ استاین است اما فردی است ناپاک و رذل. جیم از سوی استاین مأموریت داشته که به اتوسان بیاید تا جانشین وی شود. پستی و دنانت اینمرد بحدی است که برای جلب خشنودی جیم، حاضر می شود نادختری خود را بهوی بفروشد و «جوئل» نامی است که جیم بر وی نهاده است.

در پایان داستان، خواننده در می یابد که یکی از دام گستر آن، که مآلا باعث کشته شدن فرزند رئیس قبیله و همچنین لرد جیم می شود، همین شخص بوده است. جوئل تا آنحد به جیم محبّت و فداکاری نشان می دهد که سرانجام جیم دلباختهٔ او می شود و او را بهمسری می گیرد. با ایمنکه دختری است که سواد ندارد، با اینحال هوشمند است و عاقل. همه جا مواظب و نگهبان اوست و بارها او را از خطر مرگ رهانده است.

وقتی جیم، علیرغم گریه و استفائهٔ جوئل، با پای خود بسوی مرگ می رود، او به خشم می آید و فریاد برمی دارد «تو عوضی هستی!» جوئل متوجه شجاعت و انسانیت جیم نیست. حتی تا پایان داستان، غم او غمآلوده با خشم انسانی است که محبوب خود را خطاکار پنداشته و نمی تواند او را ببخشد. او فقط یک موضوع را می داند و آن اینکه جیم به او قول داده بود که هرگز او را ترک نکند و از او جدا نشود. در خانهٔ استاین خویشتن را محبوس می کند تا دوران بیو گی خود را، با درد خیانت شوهرش، با بدبختی و درد بسر آورد.

کورنلیوس خوشنود است از اینکه نقشه اهریمنی خود را به مرحله اجرا در آورده است، غافل از اینکه دست انتقامجوی دیگری هست که قصاص تبهکاری او را در دستش گذارد. این شخص تامبایتام <sup>67</sup> خادم و فادار لرد جیم است که همیشه نسبت به ارباب خود حس گذشت و فداکاری داشته. این اوست که دست خود را به خون کورنلیوس می آلاید و کیفر بدکاریهای او را می دهد.

### \* \* \*

پژوهش در زندگی جوزف کنراد. داستانسرائی که مقام والائی در ادب قسرن بسیست انگلستان احسراز کسرد. واقعیت شگفتآوری را به ثبوت می رساند و آن اینکه چگونه ممکنست یک ناخدای ناوگان بسازرگانی از مسردم

97 - تامب ایتام Tamb Itam در زبان بومی (مالاتی) بمعنی منشی سهاه است. او خادم از جان گذشته لردجیم است اما بیشتر کار او بردن پیغام است و از اینرو در این داستان بمعنی منشی سهاه آمده. این تامب ایتام بوده که انگشتری نقرهٔ اربایش را نزد دین وارسی، پسر رئیس قبیله میبرد و در نتیجه او بعدام مرگبار بر اون خاش می افتد و باز این تامب ایتام است که ماجرای خیانت و دوروثی بر اون را نزد لردجیم و جوثل می آورد و عاقبت هم بسوی خانهٔ استاین سفر می کند تا سر انجام در دآلود زندگی لردجیم را برای او حکایت کند. در پایان واقعه. باز هم ایس تامب ایتام است که دشته را در سینهٔ کورنلیوس خاش جای می دهد و سزای بدکاریش را در کف دستش می گذارد. تسامب ایستام هر خبری می برد یا می آورد، اندوه راست و تاریک به بنابر این نام منشی سهاه (یک نام سمبولیست) برای او بر از نده است.

لهستان بنام کاپیتان کورزنیووسکی که عمری را در دریاها و اقیانوسهای دور دست گذرانده و زبان انگلیسی را از جمعی دریانورد بریتانیائی و یا خودآموزها آموخته، بتواند داستان بنویسد آنهم با نثر مسمتاز انگلیسی، بطوریکه افرادی چون هنری جیمز که استاد بیچون و چرای نثر این زبان هستند، زبان بهتحسین او بگشایند و در شناساندن او بهجهانیان، از هر نوع تلاش و کوششی دریغ نورزند.

اینکه کنراد از چه زمان قلم بدست گرفت تا اثری جدی خلق کند، بدرستی معلوم نیست، اما مسلم است که وقتی داستان نسبتاً طولانی حماقت آلمایر را در سال ۱۸۸۹ می نگاشت هنوز شغل دریانوردی داشت و سرو کارش با آب و طوفان و جمعی جاشو بود.

کنراد خود در این مورد مینویسد:

روزی که من بر پشت میزی نشستم تا بنویسم، اندیشهٔ آفرینش یک داستان طرح شده بکلی دور از ذهن من بود یا آرزوی جاه طلبانهٔ اینکه من یک داستانسرا شوم، هرگز در میان امیال تصوری دلپذیسری کسه هر کسی از سر شوق در دقسایق سکوت و سکون رؤیسای روزگاهی در سر می بروراند، در من بوجود نیامده بود <sup>7</sup> ...

با اینحال وقتی در اواخر همانسال به کنگو رفت تا با زندگی مسردم قسلب آفسریقا آشنا شود. جهسان دردآلود و اندوهزای ساکنان استثمار شدهٔ این اقلیم آنچنان روح او را درهم فشرد که مصمّم گردید بهر قسیمتی شده، افیمن خاطرات را بر صفحهٔ کاغذ آورد. همانگونه که آنتون چخوف نویسندهٔ روسی وقتی بهساخالین سفسر کسرد، از روی بیقراری در را بروی خویش بست و داستان سفرش را با قلم قدرتمندی بازگو کرد.

آنان که با دنیای کنر اد آشنائی نزدیک یافته اند، معتقدند آن حادثه ای که سبب شد کاپیتان کسور زنیووسکی، ناخدای لهستانی، مبدّل به جوزف کنر اد، داستان نویس انگلیسی شود، همین سفر به خاک کنگو و دیدار با مردم آن دیار بود. وقتی آنجا را ترک می گفت در تب رنجوری می سوخت و از درد استخوان و اعصاب می نالید، اما روحی داشت که یک لحظه آرام نمی گرفت و می خواست هر چه زودتر از بستر بر خیزد و آنچه را که در ذهن دارد، بر صفحهٔ کاغذ آورد.

اندکی آرامش و استراحت، او را بار دیگر بسوی دریاها کشاند و اینبار در مقام ناخدای یک کشتی مسافر بری ۱۳۰۰ بنی بنام «تورنز<sup>60</sup>» عازم استرالیا شد و در همین سفر بود که در میان مسافران کشتی با مردی آشنا شد که دیدار او در سازندگی سرنوشت او بسیار مؤثر افتاد. این شخص نامش جانگالزورتی بود و او از چهرههای تابندهٔ ادب انگلیس بشمار میآمد. کاپیتان کورزنیووسکی، ضمن آشنائی و صحبتهای دوستانه، از ذوق خویش سخن گفت و داستانسرای انگلیسی مصراً از او خواست تا اگر نوشته ای همراه دارد آنرا بسخواند. نساخدا دستنشتهٔ داستان حماقت آلهایر را در اختیار او گذاشت و همین او بود که از ابراز همه نوع ستایش و حیرت

خودداری نکرد<sup>۶۰</sup> کاپیتان کورزنیووسکی وقتی سفر را بهپایان برد و بهانگلستان بازگشت، دیگر بسوی دریاها نرفت. داستانش را در اختیار ناشر گذاشت و از آنپس گوشهٔ انزوائی برای خویش بسرگزید و بکار نسویسندگی پرداخت در عین حال، نام قلمی جوزف کنراد را برای خود اختیار کرد و بسوی سر منزلی رفت که چند سال بعد او را در شمار مشاهیر عالم درآورد<sup>۴۷</sup>.

کنراد، بعنوان نویسنده، از چه امتیازات ویژه ای برخوردار است و داستانهای او، بطور کلی، متضمّن چه پـیام و هدفی هستند کـه ادب شناسان انگلستان، او را همطراز هنرآفرینان بــزرگی چــون هاردی و جیمز و لارنس میشمارند؟

فردریک کارل و ماروین ماگالینر، مؤلفان کتاب راهنمای خواننده برای شناخت داستانهای بزرگ قرن بیست انگلستان ۶۸ میرامون آثار جوزف کنراد چنین می نویسند:

بیشتر آثار جوزف کنراد، مرحلهٔ تغییری است از بهترین نوشته های عصر و یکتوریائی به بهترین نوشته های عصر نوین. این داستانسرا از آن نوع نویسندگانی بود که خود، بدون آنکه آگاهی داشته باشد، هر نوع تغییر و گسترش در داستانسرائی را کسه لازمهٔ گذشت زمان است، به آیندگان آموخت. درست نظیر گوستاو فلوبر، در حالیکه بطور جدی خود را وقف هنر خود کرده بود، نارضائیهائی را که بخاطر ادامهٔ سبک کهنه وجود داشت، از بین برد و با اتکاه بر شیوهٔ رئالیزم، مکتب تازه ای بوجود آورد. آنچه او در کار نویسندگی فرا گرفت، از نویسندگان مختلف السبکی چون دیکنز، داستایوسکی، فلوبر، جیمز، ریسچاردسن و استرن بود که در عین حال هنر درون نگری و فنون ویژهٔ خود را نیز به آنها افزود. هر چند پیش از او نیز بعضی از نویسندگان، این راه و روش کنراد را در پیش گرفته بودند اما در این میان، فیقط هنری جیمز بود که در مرحلهٔ بهرهوری از ارتباط فن با محتوا، مانند کنراد، به خلق آثار ارزشمند دست زد. تشخیص او به اینکه در این راه پیشگام شود، تشخیص او به اینکه در این راه پیشگام شود،

۶۶ \_ ر. ک. A Conrad Argosy صفحه ۸ (دیباچه)

۶۷ ــ در همین دوران او با زن مورد علاقه اش که از دیرباز او را می شناخت ازدواج کرد. این زن که شانزده سال از وی کوچکتر بود، جسی جورج Jessie George نام داشت و بهنگام ازدواج وی ۲۷ ساله و کنراد ۳۸ ساله بود و در همان زمان دو پسر خسردسال از او داشت. وجدو همین زن و تشکیل خانواده دلیل دیگری بود که کنراد را مجبور کند تا در خانه بنشیند و بفکر تأمین زندگی همسر و فرزندانش باشد. 68 - FREDERICK KARL & MARVIN MAGALANER: A Reader's Guide to Great Twentieth Century English

۷۰ ــ لارنس استرن (Laurence Sterne (1713-1768) نيز از ناموران مكتب داستانسرائي در ادب انگليس است. تريسترام شاندي Tristram برگزيده ترين داستان او امروز در زمرهٔ كتابهای كلاسيک ادبيات دنياست.

در عین حال آمادگی برای اینکه بطور جدّی از این وظیفهٔ لازم الاجسراه دفاع کند، او را واداشت تا در میان نویسندگان قد برافرازد و با آفرینش داستانهای تازه ای، بُعد تازه به سبک فرسودهٔ سالهای آخر عصر ویکتوریائی بدهد و فضای جدیدی در رمان بوجود آورد. توجه بعدو داستان اولیهٔ این داستانسرا، حماقت آلمایر ۲۰ و مطرود جزائر، که اولی را در ۳۸ سالگی و دومی را در ۳۹ سالگی نگاشت، نشان می دهد که نویسنده از شیوهٔ سالهای آخر عصر ویکتوریائی دور نشده و هنوز تحت تأثیر آثار و نویسندگان این دوره است. در حقیقت، این دو ویکتاب بیان کنندهٔ این واقعیت است که زبان و لحن و بسرداشت کلی آثار آن عصر، ذهن وی را انباشته بود. در عین حال منتقد و نکته سنج می فهمد که این داستانها نمایشگر زوال و از هم پاشیدگی و سیر قهقرائی و توقف و فرسودگی شیوه ای است که شایستگی قسرن جدید را نداشت. زمینهٔ این دو داستان، غریب و بیگانه است. همه جا جنگل و بسومیهای نسیم وحشی و احساسات تند بچشم می خورد، اما در داستانهای بعدی، این زمینه تنغییر می کند. در داستان زنگی تارسیسوس، طوفان و مرگ جانشین آنها می شود.

در داستانهای قسلب ظلمت ۲۲ لردجیم و نبوسترومو ۲۳ وصف طبیعی اساس داستان است.

۱۷ داستان حماقت آلهایر نخستین کتاب بزرگ کنراد است. این اثر نمایشگر زندگی و دنیای جمعی مالایاتی خونآشام. عده ای عرب دسیسه باز، چند تن سوداگر بی عاطفة هلندی، گروههائی از بردگان و راهزنان و حادثه جویان سفید پوست است که در نقطه ای از سرزمین هند هلند، در کتار رود بر نثو بجان هم افتاده اند. آلمایر، فرزند یکی از مقامات هلندی مقیم جاوه، پسر خواندهٔ ناخدای بی آبسروئی است بنام لینگارد Dingard که او را مجبور می سازد تا با یک دختر مالایائی ازدواج کند. این دختر آخرین بازماندهٔ یک گروه راهزن دربائی مالایائی است که لینگارد بعمأموریتی فرستاده بود و آنان بدست فنا سپرده شده بودند. با این ازدواج، ثروتی نصیب آلمایر می شود و زندگی مرفهی را آغاز می کند. آلمایر قصری را بنا می کند که بسبب حوادث گوناگون، ناتمام می ماند. دربائوردان هلندی که به آن دیار سفر می کردند. نیام حماقت آلمایر بر این کاخ ناتمام می نهند. ویزگی کار کنراد در این داستان، اصالت زندگی مردم آن دیار و شخصیت بازیگرانی است که هر بخوعی در این کتاب طولانی سهم دارند.

۷۷ \_ موضوع داستان قلب ظلمت بر استثمار مردم به پیناهی دور می زند که در قلب قارهٔ سیاه مأوی دارند. هر چند این اثر یک نوول است و مفصل نیست با اینحال سراسر آن انباشته از شرح جنگل تیره بر رود خروشان و حمله بومیها و کشت و کشتار سفید پسوستان از ایس مردم بسرای دستیایی به عاج است. ماجر ا پیرامون سفر ناخدائی است بنام مارلو که بهزرفای جنگلهای عمیق کنگو پای می گددارد اصا ایسن نسوشته و مسبولیک» است و می توان گفت که سفر بسوی سیاهی قلب و روح انسان است و تماشاگر آنچه می بیند جز حرص و آز و شهبوت و خود کامگی و ضمناً خرافات نیست. کرجی دنلی» Nellie، آقای کورتز Kurtz سوداگر بلزیکی که برای بدست آوردن عاج از هر نوع جنایتی خودداری نمی کند، رئیس ناحیه و یک مسافر روسی، بازیگر ان اصلی این داستان هستند. مرگ کورتز و گریز مارلو از آن دیبار مرگ، اوج داستان را تشکیل می دهد.

۷۳ - نوسترومو Nostromo از آثار مشهور جوزف کنراد است که بسال ۱۹۰۴ انتشار یافت. این کتاب منضمن مناجر اهاشی است که بسرای نویسنده در سفر آمریکای جنوبی و انقلابات آن اقلیم رخ داده است. بگفتهٔ داستانسرا، نگارش این کتاب تو آم بنا رنیج و مشقّت بسیار ببوده است. چارلز گولد Charles Gould یکی از نقش آفرینان اصلی داستان، از طریق کشف و بهره بر داری از معدن نقره، ثروت بسیار اندوخته است و همین توجه شدید او بعمال اندوزی، وی را از مر اقیت و مواظبت همسر زیبایش، دونا امیلیا میلیات Dona Emilia باز می دارد (تصویسر امیلیا در ایس کتاب، از سوی منقدان، یک شاهکار مسلم شناخته شده است) - انقلاب بر این دیار، که سولاکو Sukao نامیده می شود، مستولی می گردد. سببش اینست که فساد و تباهی بر این کشور، که بنام کوستا گوآناDecoud خوانده شده، حکمفرماست. جنوان روزشامه نگاری بساسم دیکو Decoud از یک جمهوری رویایی که بر آن عدل و داد و مساوات حاکم است سخن می راند اما در این آرمان، جان خویش را فدا می کند. در ایس سیان، چشم مردم جمهوری دوخته است که نامش «نوسترومو» است. او ایتالیاش است و با رفتار نجیبانه و بزرگوارانهٔ خود ثابت کرده است که فردی قابل اعتماد

در دو داستان مسأمور سرّی<sup>۷۲</sup> و زیر **چشمان مغربی<sup>۷۵</sup> شه**ر و زندگی شهسری زمسینه است و در داستان **پسیروزی<sup>۷۶</sup>، جس**زیره بازیگر اصلی است.

در دو داستان اولیه اش، یعنی حماقت آلمایر و مطرود جزائر، کنراد موفق نشده بود که غم و بدبختی را در سیمای «تراژدی» جلوه گر سازد یا صحنه های دراماتیک را به «تراژدیک» مبدل کند. اما وقتی دیباچه سوّمین داستانش، یعنی داستان زنگی نمارسیوس را مینگاشت متوجه بود که در راه تازه ای افتاده است. هم دیباچه و هم محتوای این داستان، که یکسال بعد از نگارش دومین اثرش بر صفحه کاغذ آورد، نشان می دهد که او بسوی مکتب سمبولیسم رفته است، بسوی اشاره و القاء، بجانب اینکه رمان را در قالب مشخصه خودش و با فضای ویژهٔ خود بوجود آورد.

با این نیّت بود که نویسنده قهر مان کتاب زنگی نارسیوس، یعنی آن غلام در حال احتضار را آفرید، مثل موبی دیک که در فضای ذهنی هرمان ملویل اقبانوس گسترده ای را با تمام سطوت و هیبت خود آفرید، او هم موفق شد دریائی را بیافریند که مانند کاثنات، نامتناهی است و در این دریا، آدمها اسیر خرافات خویش، مرتب با هیولای مرگمی جنگند. در اینجا داستانسرا متوجه این نکته شده که باید رابطهٔ فرد را با جمع و تأثیر را بسر گسروه نشان دهد. جیمزویست که پیش کسوت نقش آفرینان است و زنگی رنجوری است که دارد می میرد، به منزلهٔ سمبل نیاز بیش کسوت نقش آفرینان است و زنگی رنجوری است که دارد می میرد، به منزلهٔ سمبل نیاز اخلاقی انسانها به افراد دیگر در موقع در ماندگی و استیصال، جلوه گر شده است. همین وحشت او از مرگ سبب می شود که یکپارچگی کارکنان کشتی را بهم ریزد و در آنان آنچنان هراس و نگرانی بوجود آورد که هیچ نیروثی جز تعالیم روحی و اخلاقی نتواند در آنان صلح و آرامش بوجود آورد.

در داستان لردجیم هم محیط تقریباً همینگونه است، با این تفاوت که کارکنان کشتی، جیم را دچار نکوهش و زجر مدام وجدان می کنند و در نهایت خونسردی، پای بروی اصول شرافت و اخلاق خویش می گذارند و کاری می کنند که نوجوان دریانورد عرشهٔ پاتنا را ترک کند و تمام عمرش دچار کابوس یشیمانی شود ۲۷.

۷۷ \_ صفحات ۴۷ و ۴۸ از کتاب مورد بحث.

گست و میتواند سرنوشت مردم را بدست گیرد. اهالی سولاکو گنجینهٔ نقرهٔ خود را بهاو میسیارند تا هم از خطر چیاول انقلاییون در امان بعاند و هم صرف راه نجات آنسرزمین شود اما خبر میرسد که سفینهٔ حامل گنج نقره در دریا غرق شده است سرانجام معلوم میشود که نسوسترومو آن مروت عظیم را بعسود خود بردائمته است. در پایان داستان، پدر «گیزل». دختر خوبروش که نوسترومو از او کسام دل گرفته است، بـه ضرب گسـلوله او را میکشد و بزندگی رباکارانهاش پایان می بخشد. اچ سـ جی سـ ولز در مقالهای در نشریهٔ Saturdy Review این داستان را بسیار ستوده است.

<sup>74 -</sup> The Secret Agent. (1906)

<sup>75 -</sup> Under Western Eyes (1909)

<sup>76 -</sup> Victory (1914)

داستانهای مشهور عالم غالباً آثاری هستند که موضوعات آنها بر تـجارب و رویدادهای شخصی نـویسندگان نوشته شده و داستانسرا آن حوادث را آنسان که دیده و حس کرده، بـر صفحهٔ کـاغذ آورده است. در مـورد نوشتههای جوزف کنر اد نیز چنین است. با اینحال کثرت نوشتههای او و تنوع این داستانها، بگونهای است که حکایت از یک نیروی خلاق استثنائی میکند. ادبای همعصر او، و یا نـقدنویسانی کـه بـعدها در نـوشتههای او پژوهش کرده اند، عموماً بر این نکته متفق القولند، بویژه زمانی که در نظر می آورند که او یک دریانورد لهستانی بوده و زبان و ادبیات انگلیسی را بمرور نزد خویش آموخته است ۸۰.

فرانک کرمود و جانهلاندر، مؤلفان کتاب عظیم منتخبات نظم و نثر ادبیات انگلیسی از اکسفورد<sup>۷۹</sup>، در مورد آثار کنراد چنین مینویسند:

داستانهای جوزف کنراد، بخاطر تنوّع و کثرت، به نقدنویس مجال نمی دهد که یک نظر کلی دربارهٔ آثار او ارائه دهد. اما دو مسأله در نوشته های او مطرح است که جای انکار نسیست. نخست اینکه رمانهای کنراد قرابت غیر عادی با تجارب او دارند و دوم اینکه او ذاتاً آفریننده است و هرگز نمی خواهد شیوه های قراردادی و یا قضاو تنهای قراردادی را بیذیبرد. نزدیکی داست است که مجال تردید باقی نمی گذارد و عالمان داستانهای او با رویدادهای زندگی او بحدی است که مجال تردید باقی نمی گذارد و عالمان همه به این اصل معتقدند اما در نحوهٔ نگارش و زمانیکه این تجربه ها طی داستانیها عرضه می شوند، این حوادث گسترش می یابد، تغییر شکل می دهد و بطرق خارق العاده جلوه گرمی میشوند. هیچ داستانسرائی در زبان انگلیسی بیش از جوزف کنراد نتوانسته نیاز اکید نویسنده می شوند. هیچ داستانسرائی در زبان انگلیسی بیش از جوزف کنراد نتوانسته نیاز اکید نویسنده

نکتهای که شگفت آور است و درخور تأمل اینکه همه معتقدند کنر اد استاد آفرینش صحنههای غریب، مناظر دریاهای جنوب، حوادث عشقی و صحنههای نقاشی شده است در عین حال این قدرت اوست که بتواند از درون همین صحنهها، حوادث و ماجر اهای داستان لردجیم، یا قلب ظلمت را بیافریند، یعنی از یکطرف داستان، شرح حال خود نویسنده باشد، از طرف دیگر داستان دلنواز باشد و از سوشی متضمن اندیشه، در داستان اخیر، در جاثی روایت کننده خطاب

79- FRANK KERMODE & JOHN HOLLANDER: The Oxford Anthology of English Literature.

۷۸ کنراد، تا سالیان متمادی، از طریق تویسندگی نتوانست زندگی خود را اداره کند. همیشه مقروض بود و مدام در استیصال و محرومیت بسر می برد. بگونه ای که چند بار تصمیم گرفت داستانسرائی را رها کند و به کار دریاداری پیردازد. این فیفر و منحرومیت تا سال ۱۹۱۰ ادامه داشت و در این زمان، چهار اثر مشهور او زیر عناوین لرد جهم، توسترومو، مآمور سری و زیر چشمان مغربی انتشار بافته بودند و نام او را در میان ادب شناسان آشنا ساخته بودند. نام او در فهرست بر ندگان مستمری fixil List Pension آمده بود و سالانه ۱۰۰ لپره دریافت میداشت. از طرفی یک تو انگر آمریکائی بنام جان کوئین John Quinn پیشنهاد داده بود که آماده است دستنیشتههای و برا برای کلکسیون خود خریداری کند و کنراد از راه ناچاری آنانرا به بهای نازلی فروخت. در همین زمان روزنامه نیوبورک هر الد تربیبون نیز بنموی پیشنهاد داد که آماده است کتابی از وی بصورت پاورقی چاپ کند و کنراد کتاب فرصت را در اختیار او گذاشت. مجموعة این درآمدها سبب شد که کنراد بکار نویسندگی ادامه دهد و از بازگشت مجدد بعدریاها خودداری نماید. (بریتاتیکا جلد ۵ صفحه ۳۰)

بهمارلو میگوید که...

معنی واقعهٔ ضمنی داستان، مثل مغز نیست که درونش باشد، بلکه از چهار جهت قصه را در بر گرفته و شبیه به شعله ای است که در هوای غلیظ مه آلود بتابد، \_ نظیر یکی از آن هاله های تارومه گرفته که در اثر روشنائسی طیفی ماهتاب روشن می شود و ناپدید می گردد...

کنراد در نوشته های خود بدنبال یک بدعت بیسابقه و تکان دهنده نبود، بلکه در جسبتجسوی نوری بود که بر سطح متعارف و اژه ها تابندگی کند. زندگانی خود او متضمن رویدادهائی بود که خیال و تصور به آنها معانی دو پهلو و مبهم می داد، مفاهیمی که مردی مانند او را وا می داشت تا بکوشد آنها را کشف کند. ماجرای خودکشی اش که در جسوانی انسفاق افستاد بسعضی تا بکوشد آنها را کشف کند. ماجرای خودکشی اش که در جسوانی انسفاق افستاد بسعضی که همیشه ذهنش را مشغول داشته بود. همهٔ عمرش بهمین گونه گذشته بود در تنهائی و بیم، که که همیشه ذهنش را مشغول داشته بود. همهٔ عمرش بهمین گونه گذشته بود در تنهائی و بیم، که یکی را اجتماع به او تحمیل کرده بود و دیگری را حس فضیلت و تقوی که در خود او بسود. اینجاست که داستانهای او، با وجود صراحتی که در بیان آنها هست، مسائل دیگری را هم جز آنچه از ظاهر فهمیده می شود، بیان می دارد. در داستان زیر چشمان غربی، روسیه، بصورتی که در ظاهر بیان شده نیست، بلکه روسیه ای است که با گذشته های دردآلود نویسنده ارتباط دارد بیاداستان مأمور سرّی تنها قصهٔ یک مأمور مگار نیست که بر سر جمعی آنارشیست بلا نازل می کند، بلکه تصوّرات طنز آمیز و دردآلود نویسنده ای است که بر تاریکی قبلب این دنیا نظر می کند، بلکه تصوّرات طنز آمیز و دردآلود نویسنده ای است که بر تاریکی قبلب این دنیا نظر می کند، فنونی که او برای بیان منظور خود بکار می برد، در حقیقت دستگاههائی است که او اختراع می کند تا شما بهتر و بیشتر دنیائی را که او خواسته ارائه دهد، ببینید ... اختراع می کند تا شما بهتر و بیشتر دنیائی را که او خواسته ارائه دهد، ببینید ... اختراع می کند تا شما بهتر و بیشتر دنیائی را که او خواسته ارائه دهد، ببینید ...

در جهان نویسندگی، وقتی صحبت از سبک به میان می آید، منظور طریقی است که نویسنده مطالبی را که در ذهن داشته، ارائه داده است. «سبک» شامل انتخاب کلمه است بجمله بندی است، و وزن و سلاست و روانسی ببان است موسیقی و آهنگ واژه ها و در آمیختن آنها با یکدیگر است نقطه گذاری است و پاراگراف بندی است.

ضمناً سبک شامل استادی نویسنده در ارائهٔ صحنه های دراماتیک، بکارگیری صنعت تشبیه و استعاره، خلق نقساً آفرینان و واگذاری نقش هاست بدانگونه که خیال را برانگیزد و خواننده را چنان در اختیار بگیرد که در دنیای تصورات خویش نتواند از آن تصاویر مجازی بگریزد.

کنراد در همهٔ این فنون استاد است و از بسیاری داستانسرایان نظیرخویش پیشی گرفته است. حیرت بار است

که وی تا سن بیست سالگی نه قادر بود انگلیسی را بخواند و نه بنویسد. غنای لفظ او بدرجهای است که همهٔ ادب شناسان زبان انگلیسی را به شگفتی واداشته و نشان میدهد که ندرتاً انسانی دارای چنان هوشمندی و استعداد است که بتواند در مدتی چنان کوتاه، صاحب سبکی شاخص شود در حالیکه حرفهٔ او نیز نویسندگی نبوده است.

در داستان لردجیم، داستانسرا فراخنای گسترده ای برای نشان دادن قدرت خود در داستانسرائی پسیدا کرده و اشخاص گوناگونی خلق کرده است. اما همهٔ این افراد از آنجهت بوجود آمده اند که نقشی در زندگی جیم بازی کنند ـ تنها یکنفر در این میان است که نام او زیاد بهچشم می خورد و او «مارلو» است ـ ناخدائی که شبغهٔ شخصیت قهرمان می شود و همه جا سایه به سایه او را تعقیب می کند تا سرانجام او را ناکام بعدل خاک سرد و تیره می سپارد. تازه او هم از آنجهت آفریده شده تا بخش اعظمی از سرگذشت جیم را برای خواننده بیان کند. از آنجا که کنر اد، مکتبی که در نویسندگی برای خویش بر گزید، مکتب سمبولیسم بود، او را یکی از استادان این شیوه نیز می شمارند. در این مکتب از نویسندگی، نمادها و تصویرها، مظهر احساس و اندیشهٔ نویسنده می شوند. دنیای برون، و هر چه در آن هست، در نظر سمبولیست هر یک مظهر چیز دیگری می شود. رنگها هر یک معنی دیگری جز آنچه هست پیدا می کند و کسی که با تابلوی یک سمبولیست روبروست، یا خواننده ای که نوشتهٔ یک سمبولیست را می خواند، قبلا باید با نحوهٔ تفکر او آشنائی داشته باشد. لردجیم یک داستان زیبا و در عین حال اندوه زاست اما بسیار اندیشه و احساس در پس صحنهها و ماجراها و حتی اعمال بازیگران آن نوهته است. آدمها نیز گونه کونند ، جمعی مظهر نیروی ایزدی و گروهی مظهر نیروی اهریسنی هستند. پریدن در عیش که با خطری روبرو می شود و بهم از عرشهٔ کشتی یاتنا بدرون قایق نجات، مظهر خطای انسان است در موقعی که با خطری روبرو می شود و بهم از عرشهٔ کشتی یاتنا بدرون قایق نجات، مظهر خطای انسان است در موقعی که با خطری روبرو می شود و زانجا که هراس بروجودش مستولی شده، نسیداند چگونه تصمیم بگیرد. داستانسرا عمل جیم را نسمودار رفتاری کرد که خود او، در سنین جوانی، نسبت به هموطنان لهستانی خود کرده بود.

وقتی جیم در معیت ناخدا و دو تن دیگر پای به ساحل نجات می گذارند، جیم بیدرنگ آگاهی حاصل می کند که کشتی پاتنا غرق نشده و آنان، برخلاف وظیفهٔ انسانی و همچنین مسئولیت پیشهای که بسر عهده داشتند، کشتی را ترک گفته اند و مسافر ان را به امید خدا رها کرده اند. در ایندم، ناخدای فربه و بی احساس پاتنا می کوشد خود را درون یک گاری محقر جای دهد و «مارلو» که روایت کنندهٔ داستان است و شاهد این صحنه بوده می گوید وقتی او در گاری کوچک نشست، هر لحظه انتظار داشتم بدنهٔ مرکوب از هم متلاشی شود. در اینجا نویسنده، تابلوئی از مکتب سمبولیسم کشیده. جیم پس از اگاهی از واقعیت، در زیر فشار بار ندامت، حالت آن گاری حقیر را داشت زیر سنگینی بی آبروئی و رسوائی. احساس گناه بگوندای روح او را انسباشت کسه گوئی میخواست هر ذره از وجودش از هم متلاشی شود.

در فصل شانزدهم کتاب، محاکمه پایان یافته و جیم از همهٔ مناصب خویش محروم گشته است. در ایس هنگام طوفان هر اسانگیزی آغاز می شود ــ تندر و آفرخش، زمین و زمان را به لرزه در می آورد و باران سیل آساشی شروع به باریدن می کند. این طوفان، حاصل توفندگی روان قهرمان است و آن باران، اشکهای پشیمانی او بسر سرنوشت تباه خویش.

در صحنهٔ پایان داستان، تامبایتام، خادم و فادار، خبر مرگ دین و اریس، پسر رئیس قبیله را بسدست بسر اون خائن، بگوش لردجیم می رساند. لردجیم در خانهٔ خسویش است و جسوئل، همسر دلباخته اش کسنار او. جیم بلافاصله تصمیم می گیرد مجدداً بسوی دهکده بازگردد و خود را در ازای خون پسر، در اختیار پدر بگذارد. این بازگشت. بازگشت بسوی افتخار و شرف است. لردجیم باز هم مرتکب خطا شد، اما اینبار خطای خود را با اهداه جان خود، جبران کرد به و این رسالتی است که داستانسرا، با شیوهٔ سمبولیک بیان داشته است^۸.

#### \* \* \*

جوزف کنراد برای بعضی از ادب شناسان انگلیسی معماست. نوجوانی از زادگاه خود، نقطهای از خساک اوکرائین، بسوی غرب می گریزد و دریانورد می شود. لهستانی است اما تبعیت انگلیس را می پنیرد. زبسان انگلیسی را نزد خود می آموزد، اما کتابهائی می نویسد که بزرگترین استادان زبان انگلیسی از نثر او به جیرت می افتند و از همه مهمتر اینکه در داستانسرائی، مکتبی می آفریند که نامورانی چون ویلیام فاکنر، آندره مالرو و گراهام گرین دنبالهرو او می شوند ۲۰ شخصیت او چنان متمایز می شود که بر تراند راسل، فیلسوف انگلیسی، نام اولین پسر خود را کنراد می گذارد و در یادداشتهای خود پیرامون قدرت قلم وی می نویسد:

نظر او دربارهٔ این دنیای متمدن و حیاتی که با نیروی اخلاق می توان آنرا تحمل کرد اینست که این عمر شبیه به قدم زدن بروی سطح باریک و ناز کی از مواد مذاب یک آتشفشان است که تازه سرد شده و هر لحظه ممکنست پای انسان بلغزد و زیر پایش خالی شود و بدرون اعماق آتش خیز این کورهٔ ملتهب سرنگون شود <sup>۸۲</sup>.

راستی این مرد حیرتانگیز کیست و راز موفقیت او در چیست؟

صاحب نظرانی که در نوشته های او تعمق کرده اند، بعدو امتیاز برخورده اند که معتقدند این دو عامل اصلی اشتهار و محبوبیت او بوده است. یکی بدعت های ماهرانهٔ او در فین نویسندگی است و دیگری دید تازهٔ او نسبت به انسان است.

در مورد نخست، باید گفت که جوزف کنراد، داستان را نمی نویسد بلکه داستان را نشان می دهد. آدمها بدانگونه نیستند که داستان را معمولا ویژگیهای آنان را بر صفحه کاغذ می آورد، بلکه در آثار او چنانند که اعمال آنان، نشان دهندهٔ شخصیت آنهاست. او حرف نمی زند، قصه نمی گوید، ماجرائی را تعریف نمی کند، بلکه خواننده، از خلال مطالعه آثار او، صحنه ها و آدمها و ماجراهائی را می بیند که داستانسرا، بدون آنکه تعریف کند، با استادی

۸۱ ــ برای آگاهی بیشتر رجوع شود بهیاهداشتهای کلیفز، صفحات ۹۷ و ۹۸

۸۲ ــ رجوع شود بهبریتانیکا ــ ماکروپیدیا ــ جلد ۵ ــ صفحه ۳۰ و ۳۱

۸۳ ـ همان کتاب ـ صفحه ۳۱

بینظیری نقاشی کرده است.

در مورد دوم. انسانهای او، وضع و موقع دیگری دارند و شبیه به نقش آفرینان معمولی داستانها نیستند. کنر اد، در یادداشتهای شخصی، می نویسد:

آنان که آثار مرا میخوانند، به این اعتقاد راسخ من واقف می شوند که دنیا، ایس جهان فانی و زودگذر، بر چند عقیدهٔ ساده استوار شده که قدمت آنان از عمر کوهها بیشتر است. مهمترین این عقائد، وفاداری و درست پیمانی است.

و کنراد همین وفاداری و صداقت را عاملی می داند که انسان را از رنیج بیهودگی، از فساد، از گسراهی و از اغوای ابلیس بدور نگاه میدارد. در آنزمان که این نیرو از میان رفت و این دیوار فرو ریخت و این سد شکست. آنموقع است که تراژدی آغاز می شود و باید بر سرنوشت چنین انسانی، سرشک اندوه از دیده بارید.

کنراد نگارگر است، نقاش است، تصویرساز است و هر مکان و زمانی را بخواهد نشان دهد، بیاری قلم خود و یا با بکارگیری واژههای زیبا و متناسب و خوش آهنگ، نقاشی میکند. وقتی لردجیم، قهرمان سرگشتهٔ کنراد، برای گریز از نکوهش وجدان خویش، بسوی جنگلها و باطلاقها و دریاچهها و جزائر دورافتادهٔ شرق دور ره میسپرد، وارد پاتوسان، دهکده ای از جزائر هند شرقی متعلق بمهلند می شود. در ایس مسجیط آرام و دور از تمدن، جیم می کوشد تا گذشته های خویش را از یاد ببرد و انسان تازه ای شود. داستانسرا با خامهٔ قدر تمند خود، در فصل بیست و ششم از کتاب، پاتوسان را اینگونه برابر چشم خواننده نقاشی می کند:

کرانه های پاتوسان راست است و تیره گون، و مشرف است به اقیانوس مه آلود. آنکه بر این کرانه نظر می اندازد، خطوط دنباله دار سرخفامی را می بیند که مانند آبشاری از زنگار، از لابلای انبوه سبز تیرهٔ بوته ها و نباتات خزنده که صخره پست را دربر گرفته اند، به بائین می ریزد. دشتهای باطلاقی، در دهانهٔ رودها، گسترده اند و پشت آنها، در ورای جنگل پهناور، قلل مضرّس کبود رنگ به چشم می خورند. در آبهای ژرف نسزدیک به کسرانه، جسزیره ها زنجیروار، خرد و پراکنده و نیمتاریک، همانند باقیماندهٔ دیواری که موجها آنرا درهم شکسته باشد، در هوای بخار آلود آفتابزدهٔ دائمی، سر از آب بیرون کشیده اند. در مدخل شعبه ای از رود باتو سکرینگ ۲۸٬۰ که تشکیل خلیج کوچکی داده، دهکده ای هست متعلق بمه اهیگیران. رود که دیرزمانی بسته شده بود، از نو باز شده و کرجی بادبانی استاین، که من مسافر آن بودم، بیاری سه نوبت مد، بدون آنکه در معرض دید و تهاجم «گروههای غیر مسئول» قرار گیرد، راه خود را بسمت جلو می گشود. اگر من سخنان رئیس سالخوردهٔ دهکدهٔ ماهیگیران را که به عرشهٔ کرجی بسمت جلو می گشود. اگر من سخنان رئیس سالخوردهٔ دهکدهٔ ماهیگیران را که به عرشهٔ کرجی

آمده بود تا راهنمای ما باشد، باور می کردم، باید بگویسم که یک چنین وضع و موقعی یادآور تاریخ باستان بود. با اطمینان کامل، با من که دومین مرد سفید پوستی بود که او در عمرش دیده بود، صحبت می کرد و بیشتر مطالبش پیرامون اولین مرد سفید پوستی بود کسه او در دوران زندگیش دیده بود. می گفت اسمش تو آن چیم است و لحن صدایش، موقعی که از او سخن می گفت، آمیخته با آشنائی و حیرت بود ۱۵۰ اینان در آن دهکده، زیر حمایت مخصوص رئیسی بودند که ظاهر آ چیم با او عداوتی نداشت. اگر راهنمای من این هشدار را بهمن می داد که من دیر یا زود از این شخص خواهم شنید، حقیقت محض بود، زیر ا روایات بسیار از او بگوشم خورده بود <sup>36</sup> یکی از این روایات این بود که وقتی او از این مسیر عبور می کرد، مدّ دو ساعت زود تر آغاز می شدتا او را زودتر به خانه خود بر ساند. همسفر سالخورده ام می گفت که یکبار خود او پاروزن زور قی بوده و بر این واقعه با حیرت و ناباوری نظاره می کرده است. علاوه بس خود او پاروزن زور قی بوده و بر این واقعه با حیرت و ناباوری نظاره می کرده است. علاوه بس پاروزنان بودند اما از آنجا که جوان بودند و تجربه ای نداشتند، نمی توانستند بفهمند که زور ق با چه سرعت غیر عادی در حرکت است.

آمدن جیم بهدهکدهٔ ماهیگیران نوعی موهبت بود، اما برای ایـنان و همچنین بـرای مـا<sup>۸۷</sup>. ایــن موهبت با وحشت و هراس همراه بود. از آندوران که نخستین مرد سفیدپوست بهایـن رود پـای نهاده بود، نسلها گذشته بود و از اینرو این سنت از یادشان رفته بود.

ظهور انسانی که از آسمانها بر آنان نازل شود و بطرز انعطاف ناپذیری اصر ار کند که او را به با توسان ببرند، نگر ان کننده بود. این پافشاری او در ما ایجاد اضطر اب می کرد و بخشندگی او (که حاضر بود پول زیادی به ما بدهد) در ما سوه ظن بوجود آورده بود. از این نوع تقاضا ما تا آنروز نشنیده بودیم. تمنای بی سابقه ای بود. اگر ما او را به پاتوسان مسی بسردیم، راجه چه می گفت؟ چه بلائی بر سر ما می آورد؟ تمام سر شب این عده کارشان به مشورت گذشت. ظاهراً خطر سریبچی از فرمان این مرد بیگانه و غضب او بحدی بود که یک زورق فرسوده فراهم شد و سفر آغاز شد. و قتی زورق ساحل را تسرک کسرد، زنسها همه جیغ کشیدند و یکی از آن

۸۵ سد در مطالعهٔ این سطور باید توجه شود که ضمیر او. گاهی راهنمای کرجی بادبانی است که مارلو مسافر آنست ساگاهی توآنجیم یا لردجیم است و گاهی «دورامین» رئیس قبیله، و ضمیر من، گاهی مارلو است که داستان را حکایت می کند و گاهی لردجیم که در ایوان خانهٔ خویش در پاتوسان نشسته و مارلو با او همصحبت است.

AF ــ منظور از این «او» دورامین، رئیس فبیله است.

۸۷ این مطالب را دراهنمای سالخورده محکایت می کند و این سفید پوست که از او سخن می راند، لردجیم است درمتن داستان لردجیم، مارلو از فصل پنجم شروع به تعریف حکایت می کند. او در یک ضیافت شام میهمان است و ماجرای کشتی یا تنا و سرگذشت جیم را برای میزبان خود چارلز بازگو می کند. میهمانان دیگری هم نشسته اند و هر یک مطلبی بر زبان می راند. نویسندهٔ داستان، جیوزف کنراد، بتصور خدو صحنمها را طوری تنظیم کرده که همهٔ این گفتههای مارلو در مدت سه ساعت پایان گبرد، در صور تیکه اگر کسی این مطالب را با سرعت و با صدای بلند بدون و قفه بخواند، مدت هشت ساعت وقت لازم دارد دو همینجاست که بعضی از نقد نویسان بر کنر اد خرده گرفته اند. در این میربان و میهمانان تا صبح بیدار نشسته اند و بحرفهای اه گوش داده اند. نه بسه ادعای داستانسرا در مسدت سه ساعت.

عفریتههای پیر او را نفرین کرد.

این مرد سفیدپوست در زورق نشست. چمدان فلزیش زیر پایش بود و یک هفت تیر که گلوله نداشت روی زانویش. با ترس و احتیاط نشسته بود و هیچ حالتی خسته کننده تر از ایسن نیست که آدمی به این صورت در کرجی بنشیند و به این تسر تیب عازم سرزمسینی بسود که میخواست آنجا را با بزرگواریهای خود انباشته کند، از قلمهای کبود داخل جزیره تا نوار سفید موج در یهنهٔ دریا.

در همان پیچ اول رود، منظرهٔ دریا با موجهای آرامش ناپذیرش از دیده ها ناپدید شد، موجهائی که برمی خاستند و فرود می آمدند و باز اوج می گرفتند \_ مثل انسانی که می کوشد و از پای نمی افتد \_ و بعد مقابل چشمش جنگل بی تحرکی نمودار شد که درختانش از یکسو ریشه به ژرفای خاک دوانده بودند و از سوی دیگر سعی می کردند سر به آفتاب بسایند \_ تلاشی برای جاودانگی در قدرت سایه مانند میراث گذشتگان.

و این مرد در زورق نشسته بود و فرصت در کنارش <sup>۸۸</sup>، مثل یک عروسی شرقمی، در حجاب ناپیدا بود و انتظار لحظه ای را می کشید که دست ارباب، حجاب را از چهرهٔ او پس زند. این مرد خودش هم میرانگر یک سنت سایه آلود قدر تمندی بود. برای من بعداً حکایت کرد <sup>۸۸</sup> که در آن ساعاتی که در زورق نشسته بود، هرگز در عمرش اینهمه خسته و افسرده نبود. تنها حرکتی که از او برمی آمد این بود که در نهایت احتیاط و آرامش خم شود، مثل اینکه میخواهد یک کار دزدکی انجام دهد، پوست نارگیلی را که زیر پایش می غلتید بردارد و آبی را که در کف زورق جمع می شد، در رودخانه خالی کند. در آن دقایق می فهمید که نشستن بروی یک جامه دان فلزی با آن نوکها و لبهٔ تیزش، چه رنجی در بردارد. جیم سلامت قهرمان گونه داشت اما در طول همین سفر، چندین بار سرش گیج خورد و در آن دوارسر، می توانست در شتی تاولهائی را که در اثسر آفتاب سوختگی بر یشتش می زد، در نظر آورد.

برای اینکه خود را مشغول کند، سعی می کرد نگاهش را متوجه جلو خود بسازد و برای مثال به کنجکاوی فرو رود که آبا آن شیئی گلآلود که در کنار رود قرار گرفته، بدنه یک درخت است یا تنه یک سوسمار \_ و زود متوجه می شد که در این تفریح، هیچ لطفی و جود ندارد، زیرا آن شیئی همیشه سوسمار بود، و یکبار وقتی یکی از این سوسمارها بطور ناگهانی به آب جست، چیزی نمانده بود که زورق واژگون شود، و این هیجان دورانش طولانی نبود. باز هم ملال سفر شروع شد. یکبار هم در طول این سفر خستگی آور، فوجی از میمونها به ساحل در کنار مسیر زورق ریختند و بلوا براه انداختند و با اینکارشان، مسافر رنجور را سپاسگزار کردند. این بود آن راهی که او بسوی بزرگی می رفت، با همان اصالتی که هر انسان موفق رفته بود. از اعماق دل آرزو می کرد که غروب شود و خورشید فرو رود و در همان حال، سه یاروزن او

۸۸ \_ مقصود جيم است

۸۹ ــ این مطلبی است که مارلو میگوید.

نقشه میکشیدند که چطور این مرد را تحویل راجه بدهند.

«فکر می کنم از خستگی زیاد احمق شده بودم و یا شاید هوش و حواس از سرم رفته بود.» این جمله را جیم بهمن گفت. یک موقع حس کرد که زورق بهساحل نزدیک می شود. در همان دم تشخیص داد که از جنگل بیرون آمده، چند خانه در آن فواصل دوردست پیداست، یک اسکله چوبی طرف چپش است و پاروزنها، یکی پس از دیگری، خود را به بیرون پر تاب می کنند و پا به فرار می گذارند. او هم غیر ارادی بیرون پرید. به مغزش خطور کرد که این افراد بدلیلی که برای او روشن نیست. ترکش کرده اند و فرار کرده اند اما پیش از آنکه جوابی پیدا کند متوجه خروش و غوغای افرادی شد که از دروازه ای بیرون ریختند و صوج وار بسمت او آمدند. از سمت دیگر هم قایقی نمودار شد که مملو از آدمهای مسلح بود و این قایق، زورق حقیر او را محاصره کرد و جیغ و داد آنها هم بلند شد.

«من بقدری حیر تزده شده بودم که دیگر نمی توانستم خونسردی خود را حفظ کنم. تو اینرا می فهمی یا نه؟ و باور کن که اگر هفت تیرم گلوله داشت، بعید نیست که کسی را کشته بودم و یا چند نفر را به خاک و خون کشیده بودم و البته این پایان زندگی مین بسود. ولی خسوشبختانه طپانچه گلوله نداشت.» پرسیدم «چرا نداشت؟» در جواب گفت «من که نمی توانستم جمعیتی را بکشم، وانگهی من نمیخواستم وانمود کنم که از جان خود می تسرسم.» وقتی این جملات را می گفت در نگاهش اثر خشم لجوجانه را می دیدم، و من خودداری کردم به او بگویسم که ایسن طپانچه ای را که من به او داده بودم، حتی در خزانه اش هم گلوله نبود. بهتر ببود که او با تصور خودش دلخوش باشد. دنبالهٔ سخنش را گرفت و با خوشروئی گفت «بهر حال هفت تیر آماده نبود و من آرام و بیحرکت ایستادم و از آنها پرسیدم موضوع چیست؟ این کار و سؤال مین مثل نبود و من آرام و بیحرکت ایستادم و از آنها پرسیدم موضوع چیست؟ این کار و سؤال مین مثل بادراز (که شاید فردا پیدایش کنم و نشانت بدهم) بسراغم آمد و شروع به داذ و فیریاد کرد که بادراز (که شاید فردا پیدایش کنم و نشانت بدهم) بسراغم آمد و شروع به داذ و فیریاد کرد که باطرف دروازه رفتم و بالاخره امروز به اینجا رسیده ام که می بینی.» بعد شروع به خندیدن کرد و بطرف در این میان بازنده بود، مردم این دهکست؟ بتو می گویم. اگر مین از میان رفته بودم، آنوقت گفت «می دان بازنده بود، مردم این دهکده بودند.»

جیم این ماجرا را در آنشبی حکایت کرد که من و او در جلو خانهاش در پاتوسان نشسته بودیم. پیش از آن ماه را تماشا کردیم که در دریای آسمان شناور بود و بهآرامی از میان شکاف کوهستان دوردست، مثل روحی که از درون قبری بر خیزد، بالا میآمد. فروغش بسر سر ما میریخت، سرد و بیرنگ، مثل روح یک آفتاب مرده. در پرتو ماه مثل اینست که شبحی در حرکت است، همهٔ بی احساسی یک روح بی کالبد را در خود دارد و در عین حال بخشی از راز پنهان آنرا. هر چه در این عالم هست آنچه را که تو بینداری دهمه از پسرتو خورشید است،

چونان که انعکاس صوت، بی صوت میسر نیست. اغواکننده و آشوبدهنده است، خواه نوای آن شاد باشد یا غمانگیز. این نور ماه هم سارق شکلهاست، شکلهائی که در قلمرو ساست و اقعیت تصویری اشیاه را می رباید و در عوض حقیقت فریبکارانهای به سایه ها می دهد. و این سایه ها بگرد ما واقعیتی راستین داشتند، تنها جیم بود که همچنان ستیر و تنومند جلوه می کرد، گوئی که هیچ نیروئی، حتی قدرت پنهانی ماهتاب نیز نتوانسته بود او را از هیبتی که پیش چشم من داشت، برباید. شاید هم براستی دست نخوردنی بود زیر ایسورش نسیروهای ابلیسی هم نتوانسته بود او را از یای درآورد.

همه جا ساکت و همه چیز در سکون بود. حتی بروی آب روان رود نیز ماهتاب خفته بود، گوئی بر بستر بیحرکت برکه آرمیده بود. در ایندم که ما صحبت می داشتیم، آب بسبب مد بالا آمده بود و این آرامش آب. جدائی کامل این گوشهٔ گمشدهٔ عالم هستی را تشدید می کرد. خانه هائی که در امتداد پیچ و خمهای رخشان دامنهٔ دهکده، بدون هر تلاّلو یا سوسوی چراغی، انبوه وار گرد آمده بود و پلهوار در زیر فروغ ماه، بصورت اشکال در آمیخته، مبهم، خاکستری، نقرهای، توام با سایه های سیاه جلوه می کردند، همگی مانند رمهٔ اشباح بی شکل بودند که بسوی نهر بیجان و طیف مانند پائین دره هجوم می بردند تا از آن آب بنوشند. در گوشه و کنار، از درون دیوارهای بوریا، نور خفیف سرخفامی بچشم می خورد که چون بارقه ای گرم بود و گویای ایسنکه در آنسوی حیات هست و یناهگاه هست و محبت آدمی هست.

برای من اعتراف کرد که او بارها به این سوسوی چراغها دیده دوخته که یک یک خاموش شده اند و لذت برده از اینکه در دلشان امید فردائی هست و در پناه حمایت او، با اطمینان و اعتماد، بخواب می روند . . .

خوانندهٔ صاحب نظری که آثار کنراد را میخواند، متوجه می شود کسه او شوق فسراوانی بسرای بکارگیری واژه های مترادف و متضاد و متشابه دارد و اینکار را از آنجهت انجام می دهد که بوسیله این کلمات نقاشی کند، در حقیقت واژه برای او نوعی «رنگ» است که بیاری این رنگها می تواند بهتر سایه و روشنی تابلوی خود را مجسم کند. تلاش او اینست که خواننده را از دست ندهد و برای او مجالی باقی نگذارد تا از حوزهٔ قدرت او بگریزد و برای اینکار پیاپی صحنه خلق می کند، صحنه های دلپذیری بی شباهت به آنچه او در عمر خود دیده است و برای آفرینش این صحنه ها، چاره ای ندارد جز اینکه از واژه های گونه گون مدد بگیرد.

با اینحال، عوامل و وسائل قدر تمند دیگری نیز در کار است که نوشتهٔ او را از سطح متعارف بالاتر می برد و آن درک و احساس اوست که با افراد معمولی متفاوت است. آنچه او از حیات آدمی می فهمد و یا حس می کند، از عهدهٔ دیگری بر نمی آید. این ادراک و احساس و توانائی را دکتر مورتن زابل، استاد ادبیات دانشگاه شیکاگو اینگونه توجیه می کند'':

قدرت کنراد از دو چشمه زاینده است: یکی بلوغ تجربه و همچنین دید روشن او از زندگانی و دیگری احاطهٔ او بهچند زبان. این قدرت تنها بر این شالوده استوار نیست که او دید گسترده و ژرفی از آزمایشهای دشوار اخلاقی دارد و تجربههای جسمی و احساسی را با سیر و سلوک درون نگرانه بهم آمیخته بلکه این قدرت در سبکی از داستانسرائی است که آنرا بنام خود به ثبت رسانده است. هنر او در نویسندگی در اینست که آنتریک داستان را با حادثه بهم می آمیزد، نامشهود در روان قهرمانها سیر می کند، با استادی و مهارت حیرت انگیزی توالی زمان را نگاه می دارد و روایتگر را طوری به سخن می نشاند که در روح خواننده نفوذ مسی کند و او را بلاتکلیف و حیران و در خود فرو رفته در جای خود میخکوب می کند. سبک او در نویسندگی، مخصوص به خودش است. این سبکی است که در آغاز فعالیت، غنی بود و سرشار از مبانی مخصوص به خودش است. این سبکی است که در آغاز فعالیت، غنی بود و سرشار از مبانی مخصوص به خودش است. این سبکی است که در آغاز فعالیت، غنی بود و سرشار از مبانی مخصوص به خودش است. این سبکی است که در آغاز فعالیت، غنی بود و سرشار از مبانی مخصوص به خودش است. این سبکی است که در آغاز فعالیت، غنی بود و سرشار از مبانی مخسوس جملات قصار گشت. مشرب عاشقانه اش، تحت نظارت و فرمان داوریسهای اخلاقیش، و همچنین صمیمیت و یکرنگیش، بهم درآمیخت و آتاری را بسوجود آورد که از عالیتریسن روزیهای ادب قرن بیست انگلستان در رشتهٔ داستانسراثی است.

## کتابهائی که برای تهیهٔ این پژوهشنامه مورد بهرهگیری قرار گرفتهاند\*

- FREDERICK KARL & MARVIN MAGALANER: A Reader's Guide to Great Twentieth Century
   English Novels; 1961; Noonday Press; New York.
- 2. A conrad Argosy: introduction by William McFee; Doubleday Doran & Co. 1942; New York.
- 3. JOSEPH CONRAD: Lord Jim; Complete & Unabridged; A Bantom Classic; New York.
- 4. JOSEPH CONRAD: Lord Jim and Other Works; Monarch Notes; No. 00605; USA.
- 5. JOSEPH CONRAD: Lord Jim; Cliff's Notes; Lincoln, Nebraska, Copyright 1962.
- JOHN MADDISON: The English Novel; An Anthology of English Prose Fiction; 1942; George & Harrap; London.
- FRANK KERMODE & JOHN HOLLANDER: The Oxford Anthology of English Literature: Vol. II;
   1973; Oxford University Press; London.
- 8. ABRAHAM H. LASS: 50 British Novels; 1974; Washington Square Press; U.S.A.
- 9. JOHN CANNING: 100 Great Books; 1974; Souvenir Press; London.
- 10. Encyclopedia Britannice; 1974 Edition.
- 11. Encyclopedia Americana; 1963 Edition.
- 12. FRANK N. MAGILL: Masterpieces of World Literature; 1949; Harper & Row; NEW YORK.

# در جستجوی روزگارازدسترفته

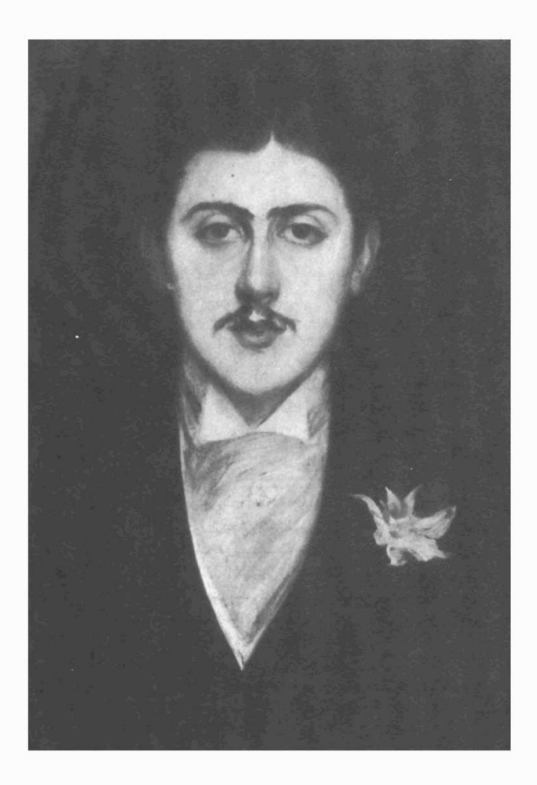
A la Recherche du temps perdu (Remembrance of things past)

سال انتشار: ۲۲۶ ۱-۱۹۱۶

مارسل پروست Marcel Proust

(1441-1977)

فرانسوی



مارسل پسروست (۱۹۲۲-۱۸۷۱) آفسرینندهٔ داستان مشهسور در جستجسوی روزگار از دست رفته. تصویر سیمای او را بسال ۱۸۹۶ نشان می دهد و ایس

زمانیست که پروست بیستوپنجساله است و محبوب محافل اشر افی فرانسه. در اینسال، مارسل کتابی را انتشار داد زیـر عنوان کـامجوشیها و روزها کـه متضمن چند داستان کوتاه، تعدادی شعر و طرح بـود و صورتگر نـامدار زمــان.

مادلن لومر تصاویری بسرای آن کشیده بسود و داستانسرای بستررگ فسرانسه. آناتول.فرانس، دیباچهای بر آن نگاشته بود.

> کتاب کامجوئی ها و روز ها را نمی توان اثری ارزشمند نامید اما همین کتاب به ملت فرانسه این نوید را داد که نویسنده ای بزرگ در را هست و زمانی که آخرین مجلدات کتاب در جستجوی روز گار از دست رفسته انتشار یافت.

احرین مجلدات تناب در جستجوی روز کمار از دست رفسته استشار یـافت فرانسه در برابر نام او سر تعظیم فرودآورد. (نقاشی کار ژاک امیل بلانش) این راه، مطالعه و بازخوانی و تعمق در کتابی است مفصل زیر عنوان در جستجوی روزگار از دست رفته. داستان در جستجوی روزگار از دست رفته، که بگفتهٔ پاره ای منتقدان ادب شناس «یکی از پیروزیهای منعال دنیای ادبیات سالهای ۱۹۱۳ تا ۱۹۲۷، یعنی در مدت چهارده سال، و در پانزده مسجلد انستشار یافت و بدین ترتیب، خوانندهٔ فرانسوی دورانی بس در از در انتظار آخرین فصول کتاب، روزشماری کرد.

برای آشنائی با اندیشه های مارسل بروست، خواننده را گزیری نیست مگر اینکه راهی بسیار طولانی بیماید و

تازه جلد واپسین زمانی به دستش رسید که مدت پنج سال از مرگ داستانسرا می گذشت. برگردان این انسر به زبان انگلیسی نیز زمانی طولانی در برگرفت: مدت نه سال، از ۱۹۳۲ تا ۱۹۳۱، با عنوانی نو که مترجم از سرودهٔ ویلیام شکسپیر اقتباس کرد: یادآوری چیزهای گذشته و وی ظاهراً این عنوان را برای بسن کستاب مناسبتر می دانست .

### ۱ ـــ ر. ک. دائرةالمعارف بریتانیکا ــ ماکروپیدیا ـــ جلد ۱۵ ـــ صفحه ۱۳۱

۲ دربارهٔ تعداد مجلدات که بصورت اولین چاپ بهزبان فرانسه انتشار یافته. اختلاف نظر هست. بعضی آنر ۱۵۱ جلد. گروهی ۱۶ جلد و عده ای
 ۱۷ حلد ندشتماند.

۳ - مترجم زبان انگلیسی، چارلز کنت اسکات مانکر یف Charles Kenneth Scott-Moncrieff با ترجمهٔ این کتاب (از جلد یکم تاششم) نام خویش را در بین ادب دوستان انگلیسی زبان جاودان کرد. پاره ای از استادان زبان، ترجمهٔ او را اعجاز می دانسند و مسعقدند دربسر گردان توشنه های پروست اعجاز کرده است. این ستایش تا بدانپایه می رسد که گروهی از منتقدان اعتقاد دارند که مترجم انگلیسی با ترجمه استادانه خود، بعد بیشتری به کتاب داده است. پروست بهنگام انتشار جلد نخستین (سال ۱۹۲۳) زنده نبود اسا چند مساه پسیش از آن تساریخ، در ضمیمه نامهٔ ادبی روزنامهٔ تایمز لندن، مطلبی پیرامون ترجمهٔ کتاب خود خوانده بود و چون احاطهٔ او بعزبان انگلیسی زباد نبود. عنوانی را که مترجم برای کتاب او برگزیده بود نیسندیده بود و اعتقاد داشت باید ترجمهٔ عنوان، دقیق و بسیان کسندهٔ فکر او بساشد. در حسالیکه اسکات مانکریف با انتخاب این عنوان نوی فر اوان نشان داده بود و ارزش کار پروست را بالا برده بود. عنوان، اقستباسی است از شعسر و بسلیام شکسیبر. در امزویس عالیقدر انگلیسی، در یکی از غزلواره های خود جنین مرسو اید:

When to the sessions of sweet silent thought

هرچه هست اینکه مصنف کتاب، در پی یافتن روزگار از کف رفته بود و خواننده نیز بدنبال او در تکاپوی عمر از میان رفته می گشت. اینکه این افر اد پوینده به گشدهٔ خود رسیده باشند یا نه، پاسخش در آخرین بخش کتاب است که عنوان زمان بازیافته آرا دارد و این کتاب نشان می دهد که خوشبختانه داستانسرا از تلاش و تقلای خود بی نصیب نمانده و به گمشدهٔ خویش دست یافته است. پس خواننده نیز در پایان کتاب، ناامید و بی نصیب نمی ماند و در شادمانی خالق این اثر شریک می گردد، با اینحال از زمان انتشار تا امروز، چه بسیار عاشقانی بوده اند که این کتاب را با شوق و بیقر اری به دست گرفته اند و به خواندن آن پر داخته اند اما هنوز به نیمهٔ جلد نخست نرسیده از ادامهٔ آن منصر ف شده اند و ظاهراً در این راه در از، در همان منزل نخست از پای افتاده اند. چرا چنین است و چرا نتوانسته اند در طلب مقصود پایداری نشان دهند؟ دلیلش را باید در عللی جسبتجو کرد

I summon up remembrance of things Past.
I sigh the lack of many things I sought:
And with old woes new wail my dear time's waste:
Then can I drown an eye unused to flow.
For precious friends hid in death's dateless night.
And weep afresh love's long since concealed woe.
And moan the expense of many a vanished sight:
Then can I grieve at grievances foregone:
Ahd heavily from woe to woe tell o'er
The sad account of fore bemoaned moan.
Which I new pay as if not paid before.
But if the while I think on thee, dear friend.
All losses are restored and losses end.
Sonnet XXX by William Shakespeare.

که برگردان آن بهفارسی چنین است:

هرآندم که بسوی نشستهای اندیشهٔ آرام و شیرین یاد چیزهای گذشته را از نو فرا میخوانم.
بر فقدان بسیاری چیزها که می جستم آه از دل می کشم.
و با اندوه دیرین بر عمر فناشدهٔ گرامی اشک از دیده می بارم.
آنگاه چنین توانم هست که دیده ای را که سرشکی نیاریده
بر یاران دلبند پنهان گشته در شام بی تاریخ مرگ غرق در اشک سازم
و از نو بر غم پنهانی دیریای عشق زاری کنم
سیس قادرم بر ماتمهای پیشین ماتم بگیرم
سیس قادرم بر ماتمهای پیشین ماتم بگیرم
و از اندوهی بهاندوهی پیاپی بازگو کنم:
حدیث غمآلود سوگهای سوگواری کرده را
که از نو آغاز می کنم پنداری که پیش از این بجای نیاورده بودم.
اما ای دوست، اگر دمی به تو اندیشم
همه خسرانها جبران می شوند و همهٔ زیانها پایان می گیرند.
غزل شماره ۳۰ از شکمییر

۴ ـــ پیرامون این کتاب و دیگر آثار پروست رجوع شود بهصفحات بعد همین مقاله.

که مصنف کتاب معتقد به آنها بود و همین علل داستان **در جستجوی روزگار ازدست رفته** را یک کتاب مستاز و یک شاهکار مسلم قرن بیستم میسازد.

مارسل پروست تسواناتی حبرتانگیزی در صورتگری قسهرمانان کستاب داشت و ایسن هنر را از استادان نثو کلاسیسیسم فر انسه آموخته بود. روحیهٔ بازیگر آن داستان را چنان نقاشی می کرد و آنگونسه بسازتابهای عاطفی آنان را نشان می داد که خواننده تمام دردها و رنجها و یبا شادیها و سرمستی های آنانرا حس مسیکرد. داستایوسکی، داستانسرای روس، اندکی پیش از او روش «دروننگری» را بجای «بروننگری» اختیار کرده بود و در دو داستان مشهور خود زیر عناوین بر ادر آن کار اماز وف و جنایت و مجاز آت ، بجای اینکه نشس یک گزارشگر را بازی کند و آنچه را که بظاهر دیده بر صفحهٔ کاغذ آورد، در روان قهرمانان خود بسه سبر و یک گزارشگر را بازی کند و آنچه را که بظاهر دیده بر صفحهٔ کاغذ آورد، در روان قهرمانان خود بسه سبر و مطالعه پرداخته بود. مارسل پروست نیز همین شیوه را در داستان نویسی اختیار کرده بود، با ایس تفاوت که بگفتهٔ روانشناسان، داستایوسکی گرایش بهروانهای «غیر عادی» و «بیمارگونه» داشت و پروست آدمهای عادی را با روحیات «متعادل» می پسندید.

موضوع بسیار مهم دیگر که در داستان در جستجوی روزگار از دست رفته مطرح است، زمان است، بدون اشاره به گذشته، حال یا آینده. زمان همهجا در لابلای سطور این کتاب موج می زند و همچون شبحی است که یک لحظه گویندهٔ داستان را رها نمی کنند. داستانسرا، همچنانکه در عنوان داستان خود مدعی است، در جستجوی روزگار یا زمان از دست رفته می گردد، و ناگزیر این «زمان» همهجا و در هر لحظه ذهن او را انباشته است. هرچیز کوچک او را بیاد گذشته می اندازد و هر حادثهٔ بی اهمیت، ماجرائی را در ذهنش زنده می کند. این گذشته، در اکثر موارد، درست مشخص نیست که چقدر گذشته است، گذشتهٔ بسیار دور، یا گذشتهٔ بسیار نزدیک، و گاهی چنانست که گوئی در همین لحظه است، یعنی لحظهٔ حال، و همین امر است که خوانندهٔ ناآشنا با تفکرات او، مسیر خویش را گرمی کند و از همرهی با او باز می ماند.

در مورد زمان، که نقش اساسی را در داستان در جستجوی روزگار از دست رفته بازی می کند، پسروست تابع فلسفهٔ هانری برگسون است. در نظر برگسون، زمان واحد مشخص ندارد. یک دقیقه یا یک ساعت یا یک روز، از نظر مکانیکی و به حکم دستگاه زمان سنج، معرف گذشت دوران مشخصی است اما از نظر روانی، قابل سنجش نیست. یک دقیقه می تواند از یک دقیقه کمتر باشد یا بیشتر. پس معیار زمان، هرچه می خواهد باشد، «کشش پذیر» است و این ذهن آدمی است که در ازی آنرا، و حتی موجودیت آنرا، تعیین می کند. ملاک و معیار تشخیص، حالت شخص است؛ اینکه در آن لحظه دارای چه احساسی است و در زمان وقوع حادثه، چه نوع واکنشی از خود نشان داده است.

پروست در کتاب در جستجوی روزگار از دست وقته بهلارویی برکهٔ خاطرات خویش می پسردازد و از درون گذشته ها، میرائی را که تجارب سالها زندگی برای او باقی نهاده، بدست می آورد. در این جویندگی و پویندگی، هرچیز بی اهمیت یا واقعهٔ جزئی خاطره انگیز است و او را با گذشته ها پیوند می دهد. برای مثال وقستی قسطعه ای

۵ کتاب برادران کارامازوف بطور مشروح در جلد یکم از سیری در بزرگترین کتابهای جهان آمده است.
 ۶ دربارهٔ جنایت و مجازات نوشنهٔ داستایوسکی رجوع شود بهجلد دوم از سیری در بزرگترین کتابهای جهان.

از یکنوع نان شیرینی بنام «مادلن» که در کودکی دوست میداشت در نوعی چای به اسم «تیول» فرو می کند و در دهان می گذارد، نوعی شادی کودکانه ای او را دربر می گیرد. در اینموقع بی اختیار از خود می برسد چرا و چه اثری در این طعم نان شیرینی هست که هیجانی ناپیدا و نامحسوس در او بوجود می آورد و وقتی بیشتر و دقیقتر می اندیشد می بیند که این طعم نان شیرینی، کلیدی است که در پچهای را بسوی سالهای خوش کودکی یا نوجوانی او می گشاید و باین تر تیب، نان شیرینی آغشته با چای، بی اختیار او را با گذشته ای خود را جزء رفته بود پیوند داده است. در این کتاب عظیم، پروست از طریق همین گذرگاهها، روزگار گذشته خود را جزء به جزء پیش چشم مجسم می کند و زندگانی نامه ای راستین از خود و کسانی که به نحوی از انحاء با او پیوند داشته اند به رشتهٔ تحریر می آورد".

داوری نقادان عالم درباره پروست و کتاب برگزیدهٔ او، یعنی در جستجوی روزگار از دسترفته، گونهگون است هر چند عموماً او را از افتخارات فرانسه در قرن بیستم می شمارند. جرج دانکان پینتر، مسؤلف کستاب پروست: سالهای جوانی و همچنین پروست: سالهای میانسالی <sup>۸</sup>، در دائسرة المعسارف بسریتانیکا چنین می نویسد:

فضای کلی داستان در قرن بیست زیر تأثیر مارسل پروست بوده است، نویسنده ای که کتاب در جستجوی روزگار از دسترفته او یکی از پیروزیهای متعال دنیای ادبیات است. سخس او این بوده است که «افزاری که من با یاری آن توان دیدن دارم میکرسکوپ نیست بلکه تلسکوپی است که بسوی زمان معطوف شده است.»

داستان در جستجوی روزگار از دسترفته در همانحال که مواد اولیهاش، زندگانی گذشته داستانسرا است، بطور ظاهر از عدم امکان دستیابی به عمر فناشده حرف می زند، از هدررفتگی یاکی و صفای قلب در راه کسب تجربه سخن بهمیان می آورد، از تهی بودن عشق و دوستی بحث می کند، از بیهودگی تلاشهای انسانی گفتگو دارد و از غلبه گناه و ناامیدی صحبت بهمیان می کشد اما نتیجهای که از این مباحث می گیرد اینست که عمر آدمی، هر روز برای خود اهمیت بسزائی دارد و این زندگی مشحون از زیبائی و مسرت باطنی است و بگونهای است که آدمی ممکنست در اثر خطاهای و ابسته به طبیعت بشری، آنانرا از دست بدهد با اینحال فنانشدنی و جبران یذیر است.

سبک پروست در نگارش این کتاب یکی از بدیع ترین سبکها در ادبیات است، بی مانند است و

۷ ـ در کتاب هغه جدی پروست، در ۲۷ مورد داستانگو بیاد گذشته ا می افتد و خاطرات پیشین از نو در ذهنش زنده می شوند. بعضی از این موارد عبار تند از تماشای مناره کلیسا در صارتین و پسل (جلد یکم) درختان زالزالک در به طبک (جلد دوم) صدای غرغرهٔ لوله های دستگاه حرارت مرکزی در دن سیر (جلد دوم) باز کردن تکمه های پوتین در گراند هتل بطبک (جلد چهارم) بوی بعزین (جلد چهارم) صدای عبور قطار راد آمن در روستا (جلد ششم) کوچه های نزدیک قصر گرمانت (جلد هفتم) و امثال آنها.

<sup>8.</sup> GEORGE DUNCAN PAINTER: Proust: the Early years; Proust: the Later years.

در پیوستگی تداوم و توالی، ظرافت و دقت، انسجام و سحر، پیروی از دو شیوهٔ کلاسیسیسم و سمبولیسم، سرمشق آیندگان شده است. شهرت او بعنوان نویسندهٔ نابغه روزبروز روبه افزایش است.

دنیس سورات، استاد زبان و ادبیات فرانسه در دانشگاه لندن و مؤلف کتاب ادبیات نوین فرانسه ۱۰ در فصل مربوط به پروست، ضمن بیان زیبائیها و زشتیهای سخن او مینویسد:

با وجود لغزشهائی که می توان در آثار پروست یافت، مقام او در ادب فرانسه در عصر خویش همانقدر شامخ است که ویلیام شکسپیر در عصر الیزابت. اعتقاد من بر اینست که در داوریهای آینده ممکنست پروست همپایهٔ بالزاک قرار نگیرد، که نبوغش در داستان نویسی بسیمانند است، ولی مرتبتش بعد از بالزاک قرار دارد، یعنی بسزرگترین داستانسرای فرانسه پس از بالزاک، آفریننده ای همطراز داستایوسکی، که اسیر همانگونه ناراحتیهای روانی است اما نه آنچنان بیمارگونه مانند داستایوسکی.

علاوه بر قدرت اندیشه، پروست استاد مسلم زبان است. در نوشتههای او خوانندهٔ دقیق اندکی رنگ «غیر فرانسوی» میبیند، شاید بدان سبب که نیمه یهودی است و گاهی متوجه می شود که نویسنده در انتخاب واژهها بی تصمیم بوده و نمی دانسته چه می نوشته و همین اسر یکی از عللی است که برگردان نوشتهٔ او را به زبان دیگری مشکل می سازد، با اینحال صلابت و استواری کلام، آمیخته با شیوائی و خوش آهنگی و سرشاری ظرافت، همه جا در آثار او موج می زند. او نثر فرانسه را بگونهٔ استادی می ویسد که به خود اجازه می دهد لغزشهائی از قبیل در از نویسی، عدم توجه کافی در انتخاب کلمه و پاره ای موارد تصنع مر تکب شود. اما چنین پیداست که همهٔ این نکات را می داند و در عین تسلط به الفاظ، می خواهد زبان را بر ابر خود به تعظیم و ادارد و این نکات را می داند و در عین تسلط به الفاظ، می خواهد زبان را بر ابر خود به تعظیم و دارد و را تقلید کند بخواهد شیوهٔ او را تقلید کند ".

جوزف کالینز، مؤلف کتاب پزشک بر ادبیات مینگرد<sup>۱۷</sup> و منتقد ناموری که کتب عدیده در زمینهٔ ارتباط علم با ادبیات نگاشته، در فصل پنجم از کتاب مزبور زیر عنوان مارسل پروست روانشناس استاد چنین مینگارد:

بسيار شايسته است كه مارسل پروست را بىزرگترين داستان نويس روانشناس قىرن بسيست

۹ \_ برگردان به فارسی از بریتانیکا \_ جلد ۱۵ \_ صفحه ۱۳۱ و ۱۳۲

10- DENIS SAURAT: Modern French Literature.

۱۱ \_ برگردان بهفارسی از متن انگلیسی. صفحات ۱۰۰ و ۱۰۱۰

بدانیم. وی در روانکاوی انسانهای طبیعی همانقدر چیره دست است که داستایسوسکی در روان تحلیلی انسانهای غیرطبیعی، ژرفنگری است بیمانند و گزارشگری است بی همتا که افکار و رفتار انسانها را استادانه مینگرد و بر صفحه کاغذ می آورد.

در نوامبر ۱۹۲۲ وقتی بروست درگذشت، فیرانسه نیوسندهای را از دست داد کیه شهیر تش بارای بر ابری با بالزاک را داشت. همطر از کردن پروست با داستانسر ایانی چیون بالزاک پیا بورژه ٔ ۲ یا باربوس ۲ و نظائر آنها کارچسندیده ای نیست زیسرا آنان داستان نسویسند و وی مصنف. آن گروه عظیمی که دوستدار مطالعه رمانند و رمان نویسان بخاطر آنها به آفرینش توطئه و تحرک می پردازند، به آثار پروست توجهی ندارند، حتی آن جمع قلیل خواننده که طرفدار داستانهای احساسی هستند و اکثرشان را زنان تشکیل می دهند، رغبتی به این نسوع کستابها ندارند. اگر خوانندگانی باشند که بهخالق اثر توجه داشته باشند، در صورتی حاضر ند زجر مطالعه یک کتاب ناخواستنی را تحمل کنند که آن کتاب از استیازات دیگری از قبیل سبک ممتاز برخوردار باشد و با اینکه شخصیت نو سنده در یکی از قهرمانان تجلی بافته پیاشد و در چنین شرائطی پذیرای اثری خواهند بود. باید به این واقعیت نیز اذعان کرد که امروزه کمتر مصنف با داستان نو سبي قادر است از حبطهٔ نفوذ نبو سنده روانشناس با هنر آفسر بني جيبون پروست بدور ماند. نام پروست بعنوان سیاحتگر پیشگامی که بهجنگل روان ناآگاه آدمی سفر کرده و بهنظامات حاکم بر خاطرات وابسته بهیکدیگر دست یافته و بازگو کرده، جاودان خواهد ماند. بر ای من جای تر دید نسبت که نام پیروست با جهیان داستان نگاری همانگو نیه و استه خواهد بود که مو بوسان با بو در یکی دو دههٔ اخیر با داستان کوتاه مرتبط است و اگر هم روزی برسد که محصول فکرش خریدار زیاد نداشته باشد، روش او در ترکیب داستان و سیر در روان برای نویسندگان. دوستداران صنایع زیبا و دانش پژوهان حرفهای مورد تقلید خواهد بود<sup>۱۵</sup>.

دوروتی بروستر و جان آنگوس بارل. استادان دانشگاه کلمبیا و مؤلف کستاب <mark>داستان دنسیای نسو<sup>۱۶</sup> در بــــارهٔ در</mark> جستجوی روزگار از دست رفته و همچنین آفرینندهٔ آن چنین می نویسد:

چرا پروست در کتاب خویش کوشیده است گذشته را بار دیگر تسخیر کند؟

۱۳ ـ پل شارل ژوزف بورژه (Paul Charles Joseph Bourget (1852-1935) جا ستانسرا و منتقد فرانسوی که توجه خود را از داستانهای عشقی و روانی و اجتماعی بسوی محافظه کاری سیاسی و مذهبی «کاتولیسم» سوق داد و با آفرینش داستانهائی مانند مرید و دیوئیمروز و همچنین کتاب پژوهشها و تصویرها جاودان ساخت.

۱۴ ــ هانری باربوس (Henry Barbusse (1874-1935) داستانسرای فرانسوی که شهرت او بخاطر تمایلات سوسیالیستی او بوده است. داستان مشهور آتش که تصویری موحش از جنگ و خونریزی است شهرت بسیار یافته است. بعضی دیگر از آثار او عبارتـند از دوزخ (۱۹۱۸) و زنجیر (۱۹۲۷).

۱۵ ــ برگردان به فارسی از صفحات ۱۱۶ و ۱۱۷ کتاب.

پروست در جستجوی رستگاری خویشتن است. یا بعبارت دیگر، ارزشهائی را مسیجـوید کـه میخواهد زمان یا تغییرپذیری دوران. آنان را از بین نبرد.

آنچه را که او یافته است طریقه ای است بر ای دستیابی به آن رستگاری، که قبابل بیان در چند جمله نیست و زمانی می شود فهمید که خواننده در سر اسر مجلدات این کتاب، همراه نویسنده باشد و گذشته ها را که بتدریج چهره می نمایانند ببیند و تا لحظه آشکاری کامل همراه وی باشد. پر وست می کوشد که از زمان به ابدیت بگریزد. مفهوم این جمله شاید بر ای آنانکه بهمعرفت اهل راز آشنائی ندارند و از خلسه ها و جذبه هائی که به وی در چنان مواقعی دست می داده آگاهی ندارند، قابل درک نباشد. پر وست آن لحظه ها را از راه تجربه دریافته و از ایس طریق به یک مسرت شگرف و آرامش عجیب رسیده است. این موفقیت چگونه بدست آمده؟ از راه فروید توجه همهٔ منتقدان و روشنفکر ان را بخود مشغسول کرده بسود و همه اندیشمندان فروید توجه همهٔ منتقدان و روشنفکر ان را بخود مشغسول کرده بسود و همه اندیشمندان می کوشیدند خود را در معرض آزمایش قرار دهند نتوانست از این وسوسه بدور ماند. بعدها در می کوشیدند خود را در معرض آزمایش قرار دهند نتوانست از این وسوسه بدور ماند. بعدها در سخنان طنز آمیز اجتماعی پر وست بیش از پیش ارزش خود را نشان داد. در این دوران بود که ادموند ویلسون، ادیب و منتقد مشهور آمریکائی، مضمونی را از بر ناردشاو به عاربت گرفت و ادموند ویلسون، ادیب و منتقد مشهور آمریکائی، مضمونی را از بر ناردشاو به عاربت گرفت و ادموندی یک فرهنگ سرمایه داری است ...»

مؤلفان دانشنامهٔ مصاحب خواننده در شناخت ادبیات جهان ۱۸ در زیر نام مارسل پــروست و بــا اشاره بــهاثـــر مشهورش در جستجوی روزگار از دسترفته اینگونه اظهار نظر میکنند:

مارسل پروست سالها پیش از مرگش در محافل ادب فر انسه، حکم افسانه ای را یافته بود. بخاطر سیر در مجالس اشرافی پاریس، بهموجود رنجور و شکننده و گوشه گیری مبدل شد که از بیماری فلج کننده «آسم» رنج می برد و این تمایل به انز واجوئی آنچنان در او قوت گرفت که از همه محافل دوران جمهوری سوم فر انسه خود را کنار کشید و زمانهای طولانی خویشتن را در خوابگاه خود زندانی می کرد و به تفکر در اطراف کتاب خود و نگارش آن می پسرداخت. نسبت به صدا، نور و خاک حساسیت بسیار داشت. اتاقش ضد صدا و بیش از حد گرم بود. در محیط نیمتاریک کار می کرد و چنان قدرت و مقاومتی در مورد کتابش نشان می داد که گوئی تنها همین دلبستگی او را زنده نگاه داشته بود. اینگونه بنظر می رسد که در اواخر زندگی، یروست مبدل به یک کشتی شکستهٔ احساس شد در دریای متلاطم نامرادیها، و خود وسیلهٔ

جسارت آمیزی شد که خویشتن را بکاود و تحلیل کند و آنچه او حاصل کرده و نوشته است. راستین ترین پژوهش هنری است که یک انسان از نیروی احساس و تصور خود کرده است\*.

مارتین ترنل، پروست شناس نامدار آمریکائی و مؤلف کتاب ارز شمند داستانسرائی در فرانسه ۱۹ در بخش جامع مربوط به پروست، پیرامون این نویسنده و داستان در جستجوی روزگار از دست رفته چنین اظهار نظر می کند:

بهاستناد آنچه مشروحاً گفته شد. تعیین مکان پروست در میان داستان نویسان بزرگ. کاری بس دشوار است. این کافی نیست که گفته شود قدرت او و ضعف او تفکیک ناپذیر است. اثری کـه او بر مغز ما میگذارد. متناقض است. خوانندهٔ صاحب نظر متوجه وجود تضادها مـیشود: غنا و فقر، تنوع و یکنواختی، گستردگی و تنگنائی.

پروست بیشک دانش بسیار از زندگی داشت، اما در همهجا راهها بهخودش محدود می شود و بههمان اتاق در بسته ای منتهی می گردد که خسود در آن مسیزیست. وی از آن نسیروی عظیم خویشتن نگری و درون بینی برخور دار بود که ویژگی آن جزو سنتهای دیرین فر انسویان است و پروست به اتکاه همین سنت به سیر و سیاحت در روان خویش پسرداخت، اما چنانکه هنری مایر ز<sup>7</sup>، منتقد مشهور انگلیسی درباره اش گفته است، «پسروست همه نوع احساس را با یک درجه اهمیت نگاه می کرد و تجلیات خلق آدمی را در یک سطح اهمیت می نگریست.» مشکل می توان گفت که او واجد همان رسائی، هدف غائی و ادب نفس بود که نویسندگان بزرگ دارا هستند. کافی است او را با استاندال مقایسه کرد و از حساسیت خارق الماده این استاد قس نوزده و در مقابل از محدودیت احساس این دیگری آگاهی یافت. در عین حال وقتی منتقد او را در مقام مقایسه کنار بالزاک یا فلوبر قرار می دهد متوجه می شود که او نویسندهٔ بزرگتری است، متمدن تر و بینائی او در همهٔ جهات، بالغ تر از آنان است.

کتاب در جستجوی روزگار از دست رفتهٔ او غالبا ملال آور و در عین حال ناهمآهنگ است. تحلیل پایگاه انسانی او دارای معایب اصولی بسیار است که از دیدگاه یک آدم منحرف قبابل تفکیک نیست و ضعفهای شخصی که بنیان کتاب بر آن استوار است خلاف جهت زیبائی است. با اینحال هیچیک از این دلائل کافی نیست که ارزش کار او را پائین آورد. این احساس نو و این بصیرت نو، حقیقی است و اثرش پایدار. او تنها یک داستانسرای بزرگ اروپائی نیست و همانگونه که فرانسوا موریاک دربارهاش گفته است «مکان او در کنار بسزرگترین داستان نویسان اروپائی مشخص و محفوظ است و این افتخاری است که نمی شود از او سلب

<sup>🚒</sup> \_ برگردان به قارسی از متن انگلیسی. صفحات ۲۲۳ و ۲۲۴

<sup>19-</sup> MARTIN TURNELL: The Novel in France.

<sup>20-</sup> Frederic William Henry Myers (1843-1901) English poet and essayist.

کر د.» ``

فرانک ماگیل، مؤلف کتاب شاهکارهای ادبیات جهان <sup>۲۲</sup>، در دیباچهٔ بخش مـربوط بـهکـتاب در جستجــوی روزگار از دسترفته اینگونه مینگارد:

در جستجوی روزگار از دسترفته را نمی توان بر منوال ترکیب سنتی، یک رمان خواند. در حالیکه از نظر طرح یک سنفونی است، بدون آنکه توطئه یا بحرانی را در بسرداشته بساشد، نویسنده ضمن توجه به گذشته های خویشتن، انگیزه های تجارب خود را بیان می کند و بسرای آنکه از علت العلل آنها آگاهی یابد، چندی آنانرا به میان می کشد و آنگاه از نظر دور می کند و بار دیگر، ضمن اشارات به گذشته، بازگشت می دهد. این الگوی گونه گون تسجر به، یک ردیسف روابط پیوسته بهم بدنبال می آورد که جملگی حاصل تخیلات و ملاحظات گویندهٔ داستان است و این گوینده، با تحمل شکیبائی دردآوری، گذشته های خود را جستجو می کند و دیده های خود را از دوران کودکی تا میانسالی که ذهنش اسیر انواع توهمات شده، با اشاره به همهٔ مکانها یا آدمهائی که دیده، با خواننده در مان می گذارد.

### \* \* \*

مارسل پروست در روز ۱۸ نوامبر ۱۹۲۲ در گذشت و بهنگام سرگ ۵۱ سال داشت. ایس حادثهٔ غمانگیز ک برای ملت ادب دوست فرانسه فاجعهای بشمار میآمد. در خانهٔ شمار ۴۴ خیابان هاملن در پاریس اتفاق افتاد و زمانی او چشم بر جهان هستی فرو بست که اثر بزرگی را که در تابستان سال ۱۹۰۹، یعنی ۱۳ سال پیش از آن

۲۱ ـ برگردان به فارسی، صفحهٔ ۲۲۶

تاریخ آغاز کرده بود. بهیایان نبرده بود. او برای فرانسه. و آنگاه جهان. یادبودی از اندیشه و ذوق بنا می کرد که سالیان متمادی بروی آن فکر کرده بود و سر انجام پیش از آنکه نتیجهٔ تلاش خویش را بطور کامل بهبیند. جان خویش را بر سر آن نهاد. روزی که از دنیا میرفت سه جد از کتاب هفت جلدی در جستجنوی روزگار از دست رفته هنوز چاپ نشده بود و اوراق تصحیح شده آن بروی میز کنار تخت و پیشخوان بخاری دیواری بروی هم جمع آمده بود. یادداشتهای فراوان او نشان می داد که می خواست تغییرات فراوانی در منن صفحات چاپ نشده بدهد و اگر عمرش کفاف می کرد، متن کنونی بگونهای دیگر بدست دوسنداران آثارش می رسید". نخستین جلد از کتاب عظیم در جستجوی روزگار از دست رفسته در سال ۱۹۱۳ بـ مطبع رسید. بـنابراین یروست و کتاب او را باید متعلق به قرن بیست دانست. در حالیکه همین نویسنده در اواخر قرن نـوزده پـای بهجرگه داستانسر ایان نهاد و اثری نگاشت زیر عنوان ژان سانتوی<sup>۲۵</sup>، که نوعی اتبو بیوگرانی بیود و از نیظر ترکیب و معتوا داستان بسیار ضعیفی بحساب می آمد. اقبال پروست از جهتی بلند بود که ایس کتاب بـهیـایان نرسید و همچنان ناتمام ماند تا قریب سی سال پس از مرگ داستانسرا به چاپ رسید. باستثنای ژان سانتوی، پروست چند داستان کوتاه نیز نگاشته بود که رنگ ذوق آزمائی و تفنن داشت و مجموعهٔ آنها، که بطور پر اکنده در بعضی از نشریات ادبی زمان بهچـاپ رسیده بـودند. در سال ۱۸۹۶. زبـر عنوان **کــامجو**شیها و روزها<sup>۲۶</sup> منتشر شد. هر چند این کتاب متضمن بیامی بود که نویسندهای توانا در راه است، اما انتشارش نـه خـود خـالق اثر را خوشنود کرد و نه مردمی را که شائق مطالعهٔ آثار ارزنده بودند. تا اینکه در ژانویه سال ۱۹۰۹، یک حادثهٔ بظاهر بی اهمیت، پروست را بسوی هدفی کشاند که مآلاً منتج به پدیدآمدن یکی از شاهکارهای بزرگ ادبی قرن بیستم شد و آن حادثه جز این نبود که روزی داستانسرا. قطعهٔ نانی را در یک فنجان چای داغ فرو کبرد و آنبرا بدرون دهان نهاد. طعم آن شیرینی که نام «مادلن» ۲۷ بر خود داشت، آغشته بهنو عی جیای کیه بیدآن «تیمول»^۸ می گفتند. جوان خیال پر داز را بیاد گذشته ها انداخت و خاطرات دوران کودکی را به نحوی در اوزنده کیرد که مصمم شد قلم بدست گیرد و دریی روزگاران از دست رفته بهجویندگی و پویندگی بیردازد. حاصل کار انتشار داستانی شد عظیم در ۴٫۰۰۰ صفحه و در هفت محلد بزرگ.

پروست این خاطره را در جلد نخست. پایان بخش اول. اینگونه بیان میکند:

... این طعم قطعه ای از «مادلن» بود آغشته به جوشاندهٔ لیمو عمانی، که معمولا عمه جان برایم

۳۴ برای انتشار جلد نخست. پروست بهچند ناشر بزرگ مراجعه کرد اما اثرش مورد قبول واقع نشد. ناشران کتاب او را غیرمتمارف میدانستند و اعتقاد داشتند که کسی آنرا نخواهد خرید. ناگزیر پروست با سرمایهٔ خود. جلد اول را زیر عنوان پیرامون خانهٔ سوآن مینشد کرد. وقوع جنگ بینالمللی اول بسال ۱۹۱۴، همه چیز را بهم ریخت و دیگر کسی به خیال انتشار کتابی نبود. ایس دوران بسرای مصنف فرصتی پیش آورد که مروری در کتاب خویش بکند و احیانا تغییراتی در آن بدهد. حاصل این تعمق این بسود کسه کتاب در جستجدی و روزگار از دستمرفته بجای ۱۳۰۰ مضعه، در ۲۰۰۰ صفحه آمادهٔ چاپ شد. با اینحال روش اصلاح و تبغیر و تبدیل را تیا واپسین دم حیات ادامه داد.

<sup>25 -</sup> Jean Santeuil

<sup>26 -</sup> Les Plaisirs et les jours

<sup>27 -</sup> madeleins

<sup>28 -</sup> tilleul

درست می کرد، و در یکدم مرا به عوالم دیگری برد... خانه قدیمی خاکستری... مثل دکوری از تماشاخانه جلو چشمم قد بر افراشت و متعاقب آن شهر، بهنگام صبح و در همه نوع هوا، و میدانی که پیش از ظهرها مرا به آنجا می فرستادند... و کوچه هائی که در امتداشان می دویدم تا پیغامی را برسانم، و جاده های خارج شهر، که وقتی هوا مساعد بود از آنسمت ها عبور می کردیم. نظیر ژاپنی ها که خودشان را با کاسه چینی پر از آبی مشغول می کنند و بسعد خرده های کاغذ در آن می اندازند و وقتی این کاغذها رطوبت به خودشان گرفتند، قدمی کشند و شکلهای تازه به خود می گیرند و رنگ پیدا می کنند و بصورت گل و خانه و آدم در می آیند، منهم در آن لحظه متوجه شدم که گلهای باغ خودمان و پارک مسیوسوان و نیلوفرهای آبی «وبون» و در آن لحظه متوجه شدم که گلهای باغ خودمان و پارک مسیوسوان و نیلوفرهای آبی «وبون» و آدمهای خوب دهکده و کلبه های روستائیشان و نماز خانه ده و همه روستای کومبری و اطراف جلو چشمم شکل. می گیرند و بتدریج چند بعدی می شوند و از درون ایسن یک فسنجان جوشانده، شهر و باغها یکسان، به عالم واقعیت پا می گذارند "آ

پروست از هماندم که «مادلن» آغشته به «تیول» را در دهان گذاشت و مزهٔ آنرا در ذائه خویش حس کرد و از آنطریق کلید بازگشت به گذشته ها را یافت، به فکر افتاد که بسراغ روزگار از کف رفته بسرود و یادگارهای عمر فناشده را باز آورد اما این کار تا تابستان آنسال انجام نشد. در ماه ژوئیه بود که اولین سطور کتاب بسر صفحهٔ کاغذ آمد، در شرائطی که او شصت ساعت متوالی در خوابگاهش را که در عین حال اتاق پذیرائی و همچنین اتاق کارش بود بروی همه بسته بود و بطوریکه درباره اش نوشته اند، در اینمدت چراغ اتاق او حتی یکبار خاموش نشد آ. در آنروز تابستان سال ۱۹۰۹ او سفری را آغاز کرد بسوی گذشته ها که بس خطیر و خطر ناک بود و همین سفر همهٔ نیرو و همهٔ نبوغ ویرا در خود جذب کرد. هدفش دو چیز بود: یکی اینکه یک کار بیزرگ هنری عرضه کند و دیگر اینکه از این گذرگاه، کفارهٔ گناهان گذشتهٔ خود را بدهد. او چه بسیار از سالهای خوب عمرش را بیهوده به باد فنا داده بود. وقتی به کارنامهٔ ۳۸ سال عمر خود می نگریست می دید، در این دور ان خوب عمرش را بیهوده به باد فنا داده بود. وقتی به کارنامهٔ ۳۸ سال عمر خود می نگریست می دید، در این دور ان خیلی کارها می توانست بکند که نکرده بود.

طفل خوشبختی بود که در یک خانواده مرفهٔ بورژوازی، در روز ۱۰ ژوئیه سال ۱۸۷۱ بهدنیا آمده بود. پــدرش دکتر آدرین پروست<sup>۲۱</sup>، یک پزشک سرشناس کاتولیک و مادرش ژانویل<sup>۳۲</sup>، یک زن ثروتمند یهودی بود. آنان در اتوی<sup>۳۲</sup>، حومه شهر پاریس میزیستند و زندگی مرفهی داشتند. مارسل از پدر، شوق کــنجکاوی بــمسائـــل

۲۹ \_ برگردان از متن انگلیسی. بیرامون خانهٔ سوآن، صفحهٔ ۳۶

۳۰ ــ نوشته اند که پروست از صدای ناهنجار بحدی متعذر بود که خانهٔ خویش را در بولو از هوسمان بوسیلهٔ اوراق چوب پنیه ضدصدا ساخته بود. پنجره های اقامتگاهش هرگز گشوده نمی شد و برای آنکه بوی غذا در محوطهٔ خانهٔ او نیبچد، با رستوران هتل رینس که با خانه اش فاصله ای چندان نداشت قرار گذاشته بود تا شام و ناهار او را تأمین کند. گاهی که از تنهائی و سنگینی کار بجان می آمد، پای از اتباق خویش بسیرون می نهاد و به خیابان می آمد. اینزمان حتماً شب بود و سکوت و آرامش نسبی خیابانها را در بر گرفته بود.

<sup>31 -</sup> Dr. Adrien Proust

<sup>32 -</sup> Jeanne Weil

<sup>33 -</sup> Auteuil

علمی را بهارث برده بود و از مادر، که یهودی زاده ای تسخصیل کرده و زیباپسند و حساس بسود، حساسیت و زودر نجی و تمایل به زیبائی پرستی را گرفته بود، در اینصورت شگفت آور نیست اگر پروست در همهٔ عمر اسیر آزردگی خاطر باشد. یک نمونه از این حساسیت فوق العاده که در کتاب ژان سانتوی و همچنین در جستجوی روزگار از دسترفته آمده، و در زندگی راستین او ضربه ای سهمناک بهروحیه اش زده و تا پایان عمر ایس عقده او را رها نکرده، خودداری مادر از بوسیدن وی بود که شبی، طبق معمول، مادر باید بر گونهٔ طفل خردسال بوسه زند و باینوسیله با او شب بخیر بگوید و چون مادر، شاید ندانسته، اینکار را نکرد، وی تمام شب را تا صبح نخوابید و اشک از دیده ریخت و از رفتار مادر اینگونه نیجه گرفت که انسان هر که را دوست بدارد و هستی خود را به پای او ریزد، سر انجام به او خیانت خواهد کرد، و شاید همین نوع داوری بوده که پروست در سر اسر عمر کوتاه خود، هرگز زنی را از تمام وجود دوست نداشت و در عزلت و تجرد زیست ".

اما تراژدی راستین زندگی او در نه سالگی آغاز شد و این مصیبت هیچگاه دست از او بر نداشت تا سرانجام او را بعدامان گور کشاند. اولین حملهٔ تنگی نفس عصبی در اینزمان که سال ۱۸۸۰ میلادی بود بسراغش آمد و با اینکه پدرش پزشک بود و اکثر پزشکان وقت فرانسه را می شناخت، نتوانست فرزند را نجات دهد. مارسل در اتوی و ایلیه که هر دو در پیرامون پایتخت فرانسه بسودند و ایسن هر دو در کستاب در جستجسوی روزگار از دست رفته به اسم کومبری و اید شده اند بزرگ شد تا زمان تحصیلات ابتدائی رسید. در مدرسه کوندورسه ۳، بین سالهای ۱۸۸۲ تا ۱۸۸۹ درس خواند. در این دوران چند واقعهٔ مهم در زندگی او اتفاق افتاد:

نخست اینکه استعداد خود را در نویسندگی ثابت کرد و با اینکه نوجوانی کمتجربه و قلیل مایه بود برای نشریـهٔ آموزشگاهش بطور مرتب مطلب نوشت.

دوم اینکه عاشق دختر خردسالی شد بنام ماری دوبر نارداکی<sup>۲۸</sup>، که دز خیابان شانز <sub>ه</sub>لیزه با او آشنا شده بـود و عشق بیفرجام این دختر، دگرگونی تازهای در روحیهاش بوجود آورد.

۳۳ سلست آلبارت. خادمهٔ پروست که در دهسال آخر زندگی داستانسرا، در خانهٔ او بوده است کنایی دربارهٔ اربایش نگاشت زیر عنوان آقلی پروست که از جهانی قابل تأمل است. وی در این کتاب کوشیده تصویری راستین از حیات پینهانی نبویسنده بکشد و در این تصویر چند حقیقت را تابت کند. یکی اینکه چگونه پروست همهچیز خویش را فدای کتابش کرد و چون شمعی محتضر، در گوشه خوابگاهش جان کند تا اترش را به پایان ببرد. دیگر اینکه پروست بخلاف آنچه درباره اش گفته اند و یا خود تلویجاً در کتاب خسویش از زبسان مسارسل گسفته همچنس باز نبوده است بلکه رقابت آندره زید با او که هر گز همکارش را به چیزی نمی شعرد، این شایعه را از سوی او بنوجود آورده است. نکتهٔ دیگر اینکه این داستان نویس جوان و رنجور، هرچند سیمای جذایی داشت و شخصیت او بگونهای بود که در دلها نفوذ می کرد، هر گز در سالهای پایان زندگی، از عشق زنی برخوردار نشد و حتی دوستان فر اوانی نیز نداشت تا رنج تعنهائی و بسیکسی را از دل او بسزدایند. معشوق او نوشته اش بود و دوستان او کتابش. خدمتکار با اینکه زن جوانی بود و از زیباتی نسبی بهره ای داشت، در کتاب خبویش اشاره ای به هیچ نوع روابط خصوصی با او نکرده است. با اینحال همه جا او را شاهزادهٔ خویش خسوانده و از خسدمتگزاری او احساس غرور و افتخار کرده است.

<sup>35 -</sup> Illiers

<sup>36 -</sup> Combray

<sup>37 -</sup> Condorcet

<sup>38 -</sup> Marie de Bernardaky



ماری دوبر نارداکی دختری بود که مارسل در سالهای نوجوانی با او آشنا شد و او یکی از چندین دخترانی بود که در روان داستانسرا اثر بجای نهاده بـود امـا

نقش او نسبت به دیگر دلداران نیرومند تر و پایدارتر بود. مــارسل بــا ایــنکه از عشق و دوستی او طرفی نبست و این ناکامی بخاطر خــوی نــاسازگار خــود او

بود. با اینحال خاطرهٔ او چنان جاودانی گشت که داستانسرای فـر انسوی ویـر ا درنقش «ژیلبرت سوآن» در داستان در جستجوی روز گـار از دست ر فـته فـنا

درنقش «ژیلبرت سوان» در داستان **درجستجوی روز قبار از دست رفسته ف** نایذیر ساخت. سوم اینکه در میان نوجوانان دوستانی برای خود برگزید، اما این دوستان غالباً فرزندان زنانی بودند که در روسپی خانههای اشرافی پاریس میزیستند و زندگانی ویژه ای داشتند. وجود همین دوستان، پای او را به ایس نوع خانهها که به اسم «سالن» مشهور بودند و در دوران جمهوری سوم، میعادگاه رجال نامور فرانسه بود، باز کرد. این رفت و آمدها و در آمیختن با این نوع زنان، به او دستمایه هائی داد که بعدها برای نگارش کتابهایش سودمند و اقع شد.

چهارم اینکه دلباختهٔ تفکرات استادش آلفونسدارلو "" شد که به او درس فلسفه می داد. همین آشنائی و توجه به فلسفه، راه تازه ای در دنیای ادب پیش پایش گشود که منتهی به آفرینش کتاب در جستجوی روزگار از دستر فته شد. پروست پس از دریافت مبانی جدیدی در فلسفه، متوجه امانوئل کانت، فیلسوف نامدار آلمانی گردید و گرایش و پژوهندگی به اندیشه های فلاسفه سبب شد که وقتی در دانشگاه سوربس به دیسدار هانسری برگسون نائل آمد، آنچنان دلباختهٔ او و فرضیه های فلسفی او شد که نظریه های او را دربارهٔ زمان، مبنای کتابش قرار داد ".

دانش اندوزی و تجربه آموزی مارسل پروست به همین مختصر ختم نشد. او بسین سالهای ۱۸۸۹ تا ۱۸۹۰ مید انش اندوزی و تجربه آموزی مارسل پروست به همین مختصر ختم نشد. او بسین سالهای ۱۸۸۹ تا ۱۸۹۰ به آموزشگاه نظامی شهر اورلثان رفت و این تصمیم، پدر و مادر او را خوشنود ساخت. امید آنان ایس بود که مارسل انضباط بیاموزد و از راه ورزش و تقویت تن، بر بیماری «آسم» فاثق شود، اما این امید بسیحاصل بود. مارسل بزودی گردان پیاده را ترک کرد و تنها خاطره ارزشمندی که با خود همراه آورد، دیدار و آشنائیش با آناتول فرانس بود، که بعدها همین نویسندهٔ عالیقدر او را بزیر تازیانهٔ انتقاد کشید و در مواردی آنچنان بر او تاخت که پروست او را در کتاب خود مدل قرار داد و سیمای ویرا در یکی از قهرمانانش بنام «مسیوبرگوت» "تصویر کرد.

یکسال پس از ترک آموزشگاه نظامی، پروست را در دانشکده علوم سیاسی می بینیم. پدر از این انتخاب راضی است زیرا می پندارد فرزندش در آینده یک دیپلمات خواهد شد. برای دکتر آدرین پروست و همسرش، که جیز مارسل پسر دیگری نیز بنام «ربر» دارند، سرگشتگی و بی تصمیمی این فرزند بسیار رنج آور است. آنان آرزو داشتند که مارسل نیز مانند ربر، جوانی سالم و جدی و مصمم می بود. وی رشتهٔ پزشکی را برای خود انتخاب کرده بود و بسراغ آن می رفت، و بعدها هم طبیبی سرشناس شد، اما مارسل همواره سرگردان بسود. پس از گرفتن دانشنامهٔ لیسانس در حقوق سیاسی، بسراغ ادبیات رفت و اینزمان سال ۱۸۹۵ میلادی بود و مارسل بیست و چهار سال داشت. ولی این راه نیز به جائی منتهی نشد. گوئی آوارگی فکری و تغییر پذیری ذوقسی را بس بیست و سکون ترجیح می داد. نخست اینکه تصمیم گرفت ازدواج کند و بسرای همسری آیندهٔ خسویش مادموازل نویرژه ۲۰۰۰ را که نسبتی دور با مادر داشت برگزید اما بزودی منصرف شد و او را بحال خود رها کرد.

<sup>39 -</sup> Alphonse Darlu

<sup>.</sup> ۳۰ به پیرامون امانوثل کانت و کتاب مشهور او و زیر عنوان ن<mark>قادی عقل مطلق.</mark> رجوع کنید بهجلد دوم سی**ری در بزرگترین کتابهای جها**ن

<sup>41 -</sup> M. Bergotte

<sup>42 -</sup> Mlle. Noberget

این فعالیتها برای انسان بیماری چون پروست زیانبخش بود، حاصل کار اینکه بتدریج مرضش رو بـهوخـامت گذاشت، تا آنجا که از صدا و روشنائی سخت رنجور میشد و تا پای مرگ میرفت. ترجیح میداد کـه در اتــاق خانهٔ خویش، که بهر وسیلهٔ ممکنه آنر اضد صدا ساخته بود، زیست کند و پردهها را بکشد تا نوری بهدرون نتابد و او را از همهٔ آشنا و بیگانه بدور نگاهدارد.

این زمان سال ۱۸۹۹ میلادی بود و پروست ساعاتی از روزهای سلامتش را صرف نوشتن کتاب ژان سانتوی می کرد ولی دیدار او با یک زن مسیر اندیشهاش را تغییر داد.

مادموازلماری نوردلینژه مختر جوان زیبائی بود که بسه هنر و زیسبائی شناسی علاقسهٔ بسیار داشت و آئسار هنر آفرینان را میخواند و میستود. از جمله متفکر انی که به نوشته هایش عشق فر اوان می ورزید و دربارهٔ آنها اظهار نظر می کرد، جان راسکین، نقاش و هنر شناس و نویسنده و نقد نویس قرن نوزده انگلستان بود که سالیان متمادی کتابهایش هنر و ادب عصر و یکتوریائی این سرزمین را تحت الشعاع خود قرار داده بود می راسکین هنر دورهٔ ملکهٔ و یکتوریا را مردود می شمرد و زیبائی را در معماری گوتیک و نقاشیهای قرون و سطائی می دید. عاشق طبیعت بوجود آمده سخت می ستود. و نیز را با بناهای سبک گوتیکش

<sup>43 -</sup> Madame Strause

<sup>44 -</sup> Madame Madeleine Lemaire

<sup>45 -</sup> Le Banquei

<sup>46 -</sup> La Revue Blanche

<sup>47 -</sup> M. Labori

۴۸ \_ ماجرای دریفوس و انهام و نبرئه او بطور مشروح در جلد دوم سیری در بزر گترین کتابهای جهان زیر عنوان نبانا نبوشتهٔ اسیل زولا آمیده ا

<sup>.</sup> ۵ ـ جان راسکین (John Ruskin (1819–1800 نویسندهٔ هنرشناس. اقتصاد دان و عالم علمالاجتماع که آثار او ذوق مردم انگلبس را تا حد زیادی تحت تأثیر قرار داد و نام خود را در مشاهیر دورهٔ ویکتوریائی ثبت کرد.

یکی از شاهکارهای مصنوع بشر میدانست و جوزف تر نر<sup>۵۱</sup>، نقاش انگلیسی را که هم سلیقه و همفکر او بـود. تو اناترین نقاش دوران میپنداشت. مادموازل نوردلینژه کتابهای او را، مـنجمله هفــت چــراغ مــعماری<sup>۵۲</sup> سنگهای ونیز<sup>۵۲</sup> و کنجدها و سوسنها<sup>۵۲</sup> را در اختیار او گذاشت و از پروست خواست تا آنها را مطالعه کند و در صورتیکه میسندد، به ترجمهٔ آنها همت گمارد.

نوشته های جانراسکین، دریچهٔ جهان نوینی را برابر چشم پروست گشود، بطوریکه کتاب ناتمام ژان سانستوی را بسوئی نهاد و مفتون و مجذوب، به مطالعه و ترجمهٔ آثار راسکین پسرداخت. پسروست در ایسنزمان در دفستر مادداشت خود نوشت:

«ناگهان کائنات در برابر چشمم ارزش نامتناهی یافته است» .

و بعد، برای اینکه بدرستی دریابد راسکین در کتاب سنگهای و نیز دربارهٔ این شهر چه گفته است، دست مادر خود را گرفت و بدانصوب حرکت کرد. آنگاه بهفرانسه آمد و با تهیهٔ برنامهٔ دقیقی، بمهمهٔ کلیساها و اماکن مقدسه سرکشی کرد و به تحقیق پیرامون سبک معماریها پرداخت. حاصل کار او ترجمهٔ دو کتاب راسکین است که با دیباچهٔ مفصل آنها، از بهترین متون ترجمه شدهٔ آثار راسکین بهزبان فرانسه بشمار می آید.

اکنون سال ۱۹۰۵ میلادی است. دو سال پیش از آن تاریخ، پدر پروست درگذشته بود و اینک مادر او چشم بسر جهان فرو بسته. هرچند مارسل از میراث مالی پدر و مادر، زندگی نسبتاً مرفهی دارد، اما مرگ آنان تاثیر شدیدی بر زندگی او نهاده و بیمازی او را تشدید کرده است. برای سرگرم ساختن خود مقاله مسی سوسد، مقالات ادبی و تحقیقی پیرامون اندیشمندان معاصر مانند فلوبر، رونان و سنسیمون، و ایس نسوشته ها را در روزنامهٔ فیگار و به چاپ می رساند، اما بزودی متوجه می شود که آثار قلمیش فاقد رنگ فلسفی است و از اینرو به تفکرات شارل آگوستینسن بوو ه حمله می برد و نظریه های انتقادی او را پیرامون ادبیات مسردود می شمارد، ولی اینکار هم او را چندان راضی نمی کند. مشتاق است اثری بیافریند بزرگ و بی نظیر که در ادب فرانسه جاویدان بماند اما موضوع اساسی داستان در ذهن او نیست. داستان ژان سانتوی خود را که نیمه کاره است نمی بسندد، زیرا از سیر درون نگرانهٔ داستانسرایانی چون داستایوسکی بسی بسهره است. او بسه آسانسی می تواند داستانهای دلکش و سرگرم کننده، بر شبوهٔ معمول و قراردادی رمان نویسی بنویسد و نمونهٔ خوب آن می تواند داستانهای دلکش و سرگرم کننده، بر شبوهٔ معمول و قراردادی رمان نویسی بنویسد و نمونهٔ خوب آن همین داستان ژان سانتوی است اما از اینکار سر باز می زند، تا آنکه روزی، بگفتهٔ خود، قطعهای از نان

<sup>51 -</sup> Joseph Turner

<sup>52 -</sup> The Seven Lamps of Architecture (1849)

<sup>53 -</sup> The Stones of Venice (1851)

<sup>54 -</sup> Sesame and Lillies (1865)

<sup>55 - &</sup>quot;Suddenly the universe regained in my eyes an immeasurable value." (Britannica-vol. 15, pp. 132) منابر و (Sriddenly the universe regained in my eyes an immeasurable value." (Britannica-vol. 15, pp. 132) دیب و منتفد نامور فرانسه صاحب تألیفات عدیده است. یا (میار اگوستین سن بو و (1869-1864) Charles Augustin Sainte-Beuve اینکه پزشک بود و دلبستگی فراوان به دنیای علم داشت بسوی ادب رو آورد و شیوه ای نو در انتقاد ادبی ارائه داد. اظهار نظر او بسرامون یک شعر و یکتورهو گو سبب آشنائی آندو شد و توشنه اند که وی با همسر داستانسر ای بزرگ فرانسه روابط عشمی بر قرار کرد و از ایسرو از ایسرو از خانهاش رانده شد. آثار بسیاری از او باقی مانده که یک مجموعهٔ آنها زیر عنوان گفتگوی دوشنیه (1861-1849) Causerie du iundi

«مادلن» را در چای «سول» خیس می کند و بر دهان می گذارد و ناگهان گذشته های دور، آن هنگام که طفیل خردسالی بوده، در مخیداش زنده می شود و از این یادآوری سالهای گذشته، دچار غم هجران می گردد. با خود می اندیشد که آیا می تواند از گذرگاه بخاطر آوردن خاطرات پیشین، روزگار از دست رفته را باز آورد و از همینجا استخوان بندی کتاب در جستجوی روزگار از دست رفته در ذهن او شکل می گیرد. همینجا استخوان بند، با خود می اندیشیده که می تواند کتاب خویش را در سه جلد به پایان بسرد، اما ایس خیالی باطل بود. در ماه مه ۱۹۰۹، هنگامیکه در نرماندی است، با دختری که بتصور خود «بسیار جوان و سرشار از شعر رزندگی است» در کرانهٔ کابورگ، محلی که بعدها در کتابش به اسم «بعلبک» آمده دیدار می کند و چنین تصمیم می گیرد که با او ازدواج کند، اما تغییر رأی می دهد و بجای زناشوشی با او، به خانه می آید و در را بسروی آمننا و بیگانه می بند و شروع به نوشتن کتاب خود می کند. این زمان ماه ژوئیه است و کتابی معر از کف رفته تمام نمی شود، بلکه از هفده جلد تجاوز می کند. جستجو در خاطره های گذشته و دستیابی به عمر از کف رفته آنچنان بطول می انجامد که خود نویسنده از دنیا می رود و سالها بعد آخرین مجلدات کتابش به طبع می رسد. اما هرچه هست اینکه مصنّف به آرزوی خویش رسیده است و کتابی نگاشته است که دست زمان قادر نیست آنرا هر و رفته رفته، در شمار آثار بایدار و فنانایذیر ادب جهان درمی آید.

داستان مفصل در جستجوی روزگار از دست رفته مجموعاً مرکب از هفت کتاب است که هریک از آنها عنوان جداگانه دارد. این کتابها عبارتند از:

پیرامون خانهٔ سوآن یا گذرگاه سوآن که سرگذشت مرد عاشق پیشه ای است بنام شارل سوآن و بازگوکنندهٔ داستان، که خود مارسل پروست است، از دنیای جالب او سخن می راند. این کتاب «پیش درآمدی» است بر این سنفونی بزرگ، یا دیباچه ای است بر این خاطره نامهٔ مفصل. شارل سوآن بازیگر اصلی است و او فرزند یمهودی نسبتاً شرو تمندی است که شغلش دلالی سهام بوده است. شارل مردی است جذاب و با سلیقه، و با اینکه به طبقهٔ اشراف تعلق ندارد، بخاطر شخصیت گیرایش با محافل اغنیا و توانگران رفت و آمد می کند. مارسل پروست که در سراسر داستان، ایفاگر نقش اول است، دلباختهٔ ژیلبرت سوآن، دختر وی می گردد. مارسل خود پسر خردسالی است و ژیلبرت همسن اوست. ایسن کستاب سالهای خردسالی داستانسرا را در بر گرفته است.

OV \_ با عنوان فرانسوی Du Cote de chez Swann و برگردان انگلیسی Swann's Way مرکب از چهار بخش زیر عنوانهای پیشدرآمد Swann in Love کومبری Combray سوآن عاشق Swann in Love و مکان تبامها ــ تبام Place-names: the Name (در بسرگردان انگلیسی ۲۲۵ صفحه چاپ Vintage) کتاب دوم عنوان در سایهٔ دختران گلفشان یا در میان باغستان شکوفان در خود دارد و این همان داستانی است که در سال ۱۹۱۸ جائزهٔ ادبی گنکور را ربود. در این کتاب، مارسل پروست دوران توجوانی خویش را پشت سر میگذارد. عشق بی آلایش ژیلبرت را هنوز از یاد نبرده اما دیری نمی گذرد که از او گریزان می شود و دلداده دیگری بنام آلبرتین سیمونه بسرای خود می باید. غیر از خود او، بازیگر دیگری پای به صحنه می گذارد که نامش بارون دو شارلو است و اینمرد، با تمایلات همجنس گراثیش، موضوع تازهای را در این کتاب طولانی بدست نه سنده می دهد.

کتاب سوم پیرامون خانه گرمانت ها یا گذر گاه گرمانت ها ام دارد و موضوع آن، و قایعی است که بگرد افراد خاندان گرمانت دور می زند و خود سارسل در آن و قایع سهم دارد. نقش آفرین نخست این کتاب، پس از مارسل، دوشس دو گرمانت است که زنیست زیبا و آراسته و اشرافی، و مارسل که اینک مقیم پاریس است، می کوشد به حریم دل و احساس او ره یابد و در این تلاش و کوشش ناکام می ماند.

کتاب چهارم مشهور است به سودوم و گومور یا بلاد صحراً . و چنانکه از نام آن برمی آید. بیان کنندهٔ زندگانی مردمی است که مانند اهالی گناهکار این دو وادی باستانی تورات در خاک فلسطین، از عصیانکاری بی حد و حصر بهره می بردند.

لذات شهوانی همجنسگرائی بین زنان و مردان. موضوع اصلی این کتاب است.

کتاب پنجم عنوانش زندانی یا اسیر ایم است و این انسان گرفتار کسی جز آلبرتین نیست که مارسل او را در آپارتمان خویش زندانی کرده است. کتاب بازگوکنندهٔ حوادث سالهای جوانی نویسنده است.

ر. کتاب ششم زیر نام ناپیدائی آلبرتین یا گریز فریبندهٔ شیریس ۴۲، سازگوکنندهٔ واکسنشهای

- AA \_ با عنوان فرانسوی A l'Ombre des jeunes filles en fleurs و برگردان انگلیسی Within a Budding Grove مرکب از دو دفتر. دفتر نخست با عناوین مادام سوآن در خانه Mme Swann at Home و مکان نامها \_ نام Place-Names: the Name و دفتر دوم با عناویس مکان نامها \_ نام Place-Names: the Name و نمائی از دریا، پانستش دختر ان Seascape, with Frieze of Girls (در بسرگردان Vintage)
- ۵۹ ... با عنوان فرانسوی Le Cote de Guermantes و برگردان انگلیسی The Guermantes Way مرکب از دو جلد جداگانه. جلد نخست متضمن دو فصل و جلد دوم متضمن دو فصل. هریک از فصول دارای چندیسن عنوان فسر عی است. (دو جلد در بسرگردان انگلیسی ۹۲۴ متضمن دارد ... چاپ Chatto & Windus London
- . ۶ با عنوان فرانسوی Sodome et Gommorhe و برگردان انگلیسی Cities of the Plain متضمن دو بخش، هر بخش دو فصل با چندین عنوان فرعی (برگردان انگلیسی ۳۷۸ صفحه چاپ Vintage)
- 41 ... با عنوان فرانسوی La Prisonnière و برگردان انگلیسی The Captive مرکب از دو بخش، هر بخش دو فصل (فصل نخست از بخش دوم ادامه فصل پیشین است، با عناوین زندگی با آلبر تمین Lifewith Albertine خانواده و ردو رن با پیارون دوشار لو نزاع می کند The Verdurins quarrel with M. de Charlus و فیرار آلبر تمین Flight of Albertine (بسرگردان انگلیسی ۲۸۹ صفحه دارد. حاب Vintage حاب Vintage
- 9۱ ــ با عنوان فرانسوی Albertine Disparue و برگردان انگلیسی The Sweet Cheat Gone مرکب از چهار فصل. اندوه و نسیان Griel مادموازل دوفور شویل Albertine و نسوری تسازه بسرسیمای روبر دوسن لو Mademoiselle de Forcheville و نسوری تسازه بسرسیمای روبر دوسن لو
  ۱۹۶۰ منامه دارد جای A fresh light upon Robert de Saint-Loup (رگردان انگلیسی ۱۹۶۴ صفحه دارد جاب

احساسی مارسل است نسبت به فقدان آلبرتین و به آنجا منتهی می شود که درمی بابد دلدادهٔ او در اثر سقوط از اسب در گذشته است. مرگ آلبرتین و خود تحلیلی نویسنده نسبت به عشقی که به این زن داشته، موضوع اصلی کتاب ششم در جستجوی روزگار از دست رفته را تشکیل می دهد.

کتاب هفتم یا پایان، عنوانش بازیافت گذشته آمست و زمانش به نخستین سالههای جنگ جهانی اول ختم می شود. در این کتاب، خواننده تخییرات شگرف و گسترده ای در زنسدگی قهرمان می بیند. مارسل در بستر بیماری است و برادرش ربر پای به جبهه جنگ نهاده و بازیگر آن داستان عمومآیا مرده اند و یا عمری را به ناکامی می گذرانند. آنچه در این میان حائز اهمیت است اینست که نویسنده، از رهگذار تفکر و تعمق و خویشتن تحلیلی و دست بافتن به کلیدهائی که درهائی به گذشته ها می گشوده، موفق می شود روزگار تلف شده و از دست رفته خوش را باز یابد و از راه بکارگیری هنر، آنانرا جاویدان سازد.

داستان در جستجوی روزگار از دست رفته با هفت کتاب آن، از آغاز تا انجام، بطور اختصار چنین است:
مارسل در سراسر زندگیش با یک مشکل بزرگ روبرو بود و آن ناتوانیش برای دستیایی به یک خواب راحت
شامگاهی بود. هروقت به بستر می رفت، خوابش نمی برد. شمع را خاموش می کرد و در ظلمت شب پای بسه
رختخواب می گذاشت، اما بجای اینکه بخوابد، اسیر خیالهای پر اکنده میشد. اول از کتابی فکر می کرد ک
بتازگی خوانده بود. بعد یک واقعهٔ تاریخی را در ذهن مجسم می کرد و چون باز هم خوابش نمی برد، موضوعی
از گذشته های دور را بیاد می آورد. بعضی مواقع بیاد مکانهائی می افتاد که در آنجا به خواب رفته، مثلا خانهٔ
عمه جانش در کومبری، یا منزل مادر بزرگش در بعلبک یا در پادگان نظامی با دوستش ربر دو سن او، یا در
پاریس، یا درونیز وقتی با مادرش همسفر بود. مارسل پروست، در نخستین صفحات کتاب پیرامون خانهٔ
سوآن، با شیوهٔ نگارگری در داستانسرائی که ویژهٔ خود اوست و نثر وی را در میان نویسندگان قرن بسیست
فرانسه ممتاز می کند، انگونه کتابش را آغاز می کند:

سالهای متمادی عادت کرده بودم که زود به بستر بروم. پاره ای مواقع، وقستی شمع را خاموش می کردم چشمانم چنان سریع بسته می شد که مجال نداشتم بگویم دارم می خوابم و نیمساعت بعد، تصور اینکه در بستر خوابیده ام بیدارم می کرد. سعیم این بود کتابی را که خیال می کردم در دستم است کنار بگذارم و شمع را خاموش کنم. در تمام مدتی که خواب بودم بنظرم می آمد که در آن کتاب چه خوانده ام، اما فکرهای من هر یک به مسیر دیگری می رفت و رفته رفته مسن خودم موضوع کتاب می شدم، شبیه به صحن داخل یک کلیسا، یا یک گروه نوازنده چهار

Fr با عنوان فرانسوی Le Temps retrouvé و برگردان انگلیسی The Past Recaptured مرکب از سه فصل. تر انسویل Tronsville باریسی Le Temps retrouvé باریس در دوران جنگ. عقبائد و شادمسانیهای مسیو دوشار لو An Afternoon party at the house of the Princess de Guermantes (برگردان انگلیسی ضیافت عصرانه در کاخ برنسس دو گرمانت An Afternoon party at the house of the Princess de Guermantes (برگردان انگلیسی

نفري، يا جدالبين فرانسواي اول و شارل پنجم. حتى بعد از اينكه بيدار مي شدم. ايين خياطره مصرّ آنه در ذهنم باقی میماند و در عین اینکه آزارم نمیداد. مثل وزنهای بیروی پیلکهایم فشار می آورد و مانع می شد از اینکه تشخیص دهم شمع ها خیاموشند و اتباق تیاریک است. در ایسن مواقع همه چیز در پردهٔ ابهام فرو می رفت و اینطور بنظر می رسید که خیالات پیشین دارند از نو جان می گیرند تا ذهنم را انباشته کنند. موضوع کتاب خودش را از من جـدا مـی کــرد امــا در همانحال این اختیار را به من میداد که من خود را جزئی از آن کتاب بىدانم یــا نىدانم. و بـــعد بینائیم باز میگشت و متوجه می شدم که در ظلمت بیخبری فرو رفته ام. و ایسن ظلمت بسرای چشمانم مطبوع و آرامش بخش است و برای ذهنم هم همینطور، و شاید هم بیشتر، که بسیسب غير قابل فهم جلوه مي كرد. از خودم مي يرسيدم حالا حدود چه ساعتي مي تو اند باشد. قادر بودم صفیر قطار راه اهن را بشنوم که بتدریج نزدیک می امد و بعد دور می شد، و مثل آوای پسرنده ای در جنگل، به من دقیقاً می فهماند که در چه فاصلهای از من قرار گرفته و همین صدا، دورنمائی را در نظرم مجسم می کرد: دورنمای نقطه ای از حومهٔ شهر را، که خیالی از رفت وآمید است و مسافری شتابان بسوی نزدیکترین ایستگاه میدود و آن جاده که رهگذر از روی آن میگذشت جاودانه بر ذهن نقش بسته، بخاطر هیجانی که از اقامت در یک مکان نا آشنا به او دست داده، بخاطر کارهای عجیب و غریبی که کرده، بخاطر حرفهائی که در آخرین دقیایق مکالمه زده، بخاطر خداحافظی هائی که در زیریک چراغ ناآشنا انجام داده و در سکوت ثب حرفها هنوز در گوشش طنینانداز است و بخاطر شادی اینکه یکبار دیگر به خانه باز میگردد. گونههایم را با ملایمت بروی گونههای بالشیم میگذارم، که مثل گونههای عهد کسودکی، فسربه و باطراوتند. یا اینکه کبریتی روشن میکنم که ببینم ساعت چند است. تـقریباً نــیمه شب است. ساعتی است که وقتی یک بیمار رفته به سفر و ناگزیر خفته در هتل ناشناسی، بسبب رنجوری از خواب بیدار میشود و با خوشحالی می بیند که سییدهٔ صبح دارد از در خوابگاهش به درون میتراود. وای که چه سعادتی. مستخدمها به جنبوجوش میافتند واو مییتیواند زنگ بیزند و کسی را صدا کند که به دادش برسد. همین خیال اینکه کسی هست کمکش کند به او تسوان تحمل درد را میدهد. مطمئن است که صدای پائی به گوشش خورده، نیزدیکتر می شود و از مقابل در اتاق او می گذرد. از لای در می بیند چراغ راهرو را خاموش می کنند. باز دقت میکند. شب به نیمه رسیده و یکتن چراغ گاز را خاموش کرده و او آخرین مستخدمی است که دارد به اتاق خوابش می رود تا بخوابد و او باید تمام شب را با درد و رنج بسازد و دیگر کسی نیست که تا صبح به فریادش برسد.<sup>۴†</sup>

مارسل در میان شبهای بیشماری که اسیر عفریت بیخوابی بود و رنج بسیار می کشید. یکشب را هرگز از پاد

نمی بر د و آن شبی است که مسبو شارل سوآن بر ای صرف شام به خانهٔ آنها آمیده است. سوآن دوست خانواده است با اینحال مادرش سخت مشغول پذیرائی از اوست و بهمین سبب وقنی فرزند را به خوابگاهش می فرسند تا بخوابد. از یادمی برد که بر گونهٔ او پوسه زند و بهمین سبب. فرزند حسّاس و زودرنج، به دوزخی از حسادت و خشم و درماندگی فرو می افتد و تا وقتی مادر بر بالین او نمی آید، دمی آرام نـمی گیرد. خیاطرهٔ آنشب سالیان متمادی در ذهن او باقی میماند و با خاطرات دیگر از تابستانی که در کومبری نیزد عمه و پیدربزرگ و میادر بزرگش گذرانده درمی آمیزد. تا اینکه سالیانی بعد. وقتی یکروز قطعهای از نان «مادلن» را در جوشانده «تسیول» در دهان میگذارد، ناگهان دور ان طغولیت به یادش میافتد و گذشتههای دور پیش چشمش میجسم می شود. در میان صحنههای گذشته، دو تصویر پیش چشمش جان میگیرند: یکی جاده ای که از کنار بوستان مسیوسو آن می گذشته و در دو سوی آن درختان زالزالک و بوتههای پاس جلوه گیری می کیر دند و دیگر رهگذاری کیه در امتداد رودخانه به قصر دوک و دوشسگرمانت منتهی میشد و این خانوادهٔ بزرگ و سرشناس کومبری در آن می زیستند. این دو چاده ظاهر آ نظیر هم بو دند اما به باطن اختلاف بسیار داشتند. یکی نماشگر زنیدگی سو آن و وابستگان او بود که به طبقهٔ بورژوا تعلق داشتند و دیگر خاندان گرمانت و کسان آنها کـه از اشراف فـرانــوی بودند. در این میان گذرگاههای دیگری هم وجود داشت که بهیچ نظر با این دو جاده همسان نبود. راهی کـه بــه خانوادهٔ وردورن و همطرازان آنان میرفت و این راه افرادی را مجسم میساخت که جملگی «نوکیسه» و «تازه بدوران رسیده» بودند و دیگران آنانرا عامی و حقیر و تهیمایه میدانستند و از معاشرت با آنها ابا مسی کسردند و دیگر جاده ای که به دنیای هنرمندان و روشنفکر ان میرسید و آنجا «سالن»هائی بود که این گروه بیخیال و فارغ از چند و چون زندگی در آن گرد می آمدند.

مارسل گذشته ها را یکی یکی به یاد می آورد: عمه لئونی، زنی سودائی و عصبی که خدادمه ای و فسادار بسنام فرانسواز داشت و دائی آدلف که آدمی مکار و تودار بود و همین مرد با و جدود سنی که داشت، عاشق اودت، همسر مسیو سوآن شده بود که سابقاً یک روسپی همجنس گرا بود و بخاطر ایسنکه غالباً لباس صور تسی رنگ می پوشید، معروف شده بود به «بانوی صورتی پوش». بیاد مسیو بر گوت افتاد که نویسنده ای روشنفکر بود و مارسل همیشه از او خوشش می آمد. بیاد ژیلبرت، دختر مسیو سوآن افتاد که روزگاری در از عاشقش شده بود و یک لحظه از خیال او بیرون نمی رفت و سر انجام به یاد ماجرای عشق مسیو سوآن افستاد که همین عشق خواهی نورندگی خود وی نیز تأثیر گذاشته بود.

در این فانوس خیال، که وقفه ناپذیر می چرخد و با هر گردش، دورانی از روزگاران گذشتهٔ او را مجسم می سازد، زندگی شارل سوآن و عشق مصیبت بار او از همه روشنتر و درخشان تر است، و یا حداقل اینکه، داستانسرا در وصف آن استادی حیرت انگیزی بخرج داده است، بطوریکه منتقدان ادب این بخش از کتاب را که مفصلترین بخش از جلد نخست است، شاهکار او می دانند و معتقدند اعجاز پروست در داستان در جستجوی روزگار از دست رفته همین قسمت است.

در داستان عشق سوآن، آفرینندهٔ اثر گاهی در نقش مارسل است که ماجرا را حکایت میکند و

گاهی در نقش خود سوآن، و بهمین سبب است که آنچه بر ایس قسهرمان عاشق پیشه گذشته، واقعی جلوه می کند. در این بخش افراد دیگری هم وجود دارند که بر اصالت داستان می افز ایند و اینان، تصاویری راستین از انسانهائی هستند که در زندگی پر وست وجود داشته اند. کنت ربر دو منتسکیو<sup>63</sup>، دوست همجنس گرای پر وست در این بخش از داستان در لباس بارون دوشار لو ظاهر می شود. معشوقه های مارسل در ایس بخش از کستاب، سه تسنند و ایسنان عبارتسند از ژبلبرت گر آلبر تین و آندری آلی این اسامی در زبان فر انسه، تأنیث ژبلبر و آلبر و آندره است که اسامی متداول مرد است و اینکه چرا نویسنده برای بازیگران زن داستان، این نوع نامها را برگزیده اینست که خود وی در زندگی حقیقی تمایلات همجنس گرائی داشته است. او دت معشوقهٔ سوآن مخلوطی است از دوروسپی پاریس بسه نامهای لئونسی کلومنیل گورهیمان که پر وست آنانر ا از نزدیک می شناخته است. این تشابه بین بازیگر داستان و زنان روسپی تا اینحد بوده است که وقتی کتاب، در سال ۱۹۸۸ منتشر می شود، لور هیمان بر ضد داستانسرا اقامه دعوا می کند که وی همهٔ زندگی او را در نقش اودت فاحشه منعکس ساخته است. هرچه هست اینست که داستان عشق سوآن، نظیر آثار بالزاک که قریب نیم قرن پیش از است. هرچه هست اینست که داستان عشق سوآن، نظیر آثار بالزاک که قریب نیم قرن پیش از او برشتهٔ تحریر آمد، نمایشگر اجتماع فرانسه در اواخر قرن نوزده است.

داستان عشق سوآن از درون یکی از تالارهای پذیر ائی پاریس که در آنزمان به اسم «سالن» معروف بودند، شروع می شود. صاحب این سالن، مادام وردورن است که با شوهر خود، مسیو وردورن زندگی مسی کند و زنیست بسیار حسود که حتی نسبت به چند دختر «میهمان دار» که در اختیار دارد حسادت می کند. از موسیقی و هنرهای ظریفه آگاهی چندانی ندارد ولی تظاهر به هنرشناسی می کند. در این خانهٔ بزرگ آدمهای گوناگونی رفت و آمد دارند، از آنجمله یک نقاش، یک پیانیست و یک دکتر جوان است که از مشتریان دائمی این سالن رفتانی نیز آمدوشد دارند که یکتن از آنها بنام اودت دو کرسی بسیش از همه جلب توجه می کند. اودت زن نسبتاً زیبا و جوانیست که بیش از همه انظار را بخود جلب می کند و او غالباً در معیّت مرد جوانی است بنام شارل سوآن که تازگی بوسیله آشنائی با او باب دوستی گشوده است. اودت مصرانه شارل سوآن را به این خانه می آورد و اصر ار دارد او در شمار دوستان مادام وردورن باشد در حالیکه مرد جوان از این گروه زنان و این نوع مجالس بیزار است اما بخاطر توجه زیادی که به اودت پیدا کرده و او را شبیه یکی از تابلوهای بوتیچلی می داند، پای به این سالن می گذارد و با این جماعت عاری از ذوق می آمیزد.

<sup>65 -</sup> Robert de Montesquiou

<sup>66 -</sup> Gilberte Swann

<sup>67 -</sup> Albertine

<sup>68 -</sup> Andrée

<sup>69 -</sup> Leonie Clommnille

<sup>70 -</sup> Laure Hayman.

پیش از آن تاریخ، سوآن رفیقه های بسیاری داشت که نسبت به هیچیک از آنان تمایلات عاشقانه پیدا نکرده بود اما اینبار خود را در بر ابر اودت، مجذوب و مفتون می دید، شاید از آن نظر که این زن فتّان آشو بگر تو انسته بود حس حسادت او را بر انگیزد. اودت هرچه بیشتر او را فریب می داد، مرد بیشتر عاشقش می شد و ایس عشق و حسادت آنگونه وجودش را در قبضهٔ اختیار خود در آورده بود که سوآن رفته رفته کوچکترین عملش را از نظر دور نمی داشت و حتی نامه های او را وارسی می کرد مبادا کسی با او نرد عشق ببازد و یا اینکه در اطراف خانهٔ او پاسداری می کرد تا کسی به آنجا رفت و آمد نکند. روزی نامهٔ دوست ناشناسی به او می فهماند که اودت وجودی است منحط و فرومایه، و بر خلاف ظاهرش، از مردگریزان است و به همجنس گرایش دارد. تحقیقات پنهانی او نشان می دهد که این ادعا راست است و بدتر از همه، اطمینان می یابد که او بتازگی مرد دیگری بنام کننده فورشویل را به دام افکنده است و با او سروسری دارد.

با همهٔ این احوال، سوآن که راه گریزی از این مهلکه برای خود نمی بیند، حاضر می شود برای این عشق تاوان سنگینی بپردازد و با اودت ازدواج کند. اما این فداکاری هم پایان غم و اندوه و درد و رنج نیست. شارل سوآن محکوم است که برای یک خطای جبران نایذیر خود، هست و نیست خویشتن را در پشت این میز قمار ببازد.

مارسل پروست، در جلد نخست از کتاب مفصل در جستجوی روزگار از دست رفسته، و بویزه در بخش مربوط به عشق شارل سوآن، در توصیف نامرادی و سرگشتگی قسهرمان داستان اعجاز کرده است و بسهمین. سبب است که اکثر منتقدان، این قسمت از نوشتهٔ او را شاهکار میدانسند و اعتقاد دارنسد که در شیوهٔ داستانسرائی در قرن بیستم بیمانند است.

به صفحاتی از کتاب پیرامون خانهٔ سوآن بنگرید. مرد عاشق دریافته است که روسپی پاریسی بهیچوجه لایسق محبت آمیخته با فداکاری او نیست، اما آنچنان در این گرداب سهمگین گرفتار آمده است که راه پسوپسیش ندارد:

سوآن به این حقیقت واقف شده بود که اودت آن علاقهٔ دیرین را به او ندارد و اطمینان یافته بود نمی تواند این محبت را تجدید کند و بنابر این امیدهای او بسرای روزهای شادی انگیز بیهوده است. آن ایامی که بخاطریک تصادف مساعد، خود را با محبت نشان می داد و عشقی با او می ورزید، یا توجهی بسوی او می کرد، در خاطرش می ماند و اینگونه توجیه می کرد که اینها نشانه های روشن و گمراه کننده ای هستند از یک حرکت جزئی او بسوی وی با همان لطف و اشتیاق، مشکوک و خوشحالی آمیخته با یأسی که افراد در موقعی که دارند از دوستی که دارد آخرین روزهای بیماری علاج ناپذیرش را می گذراند پرستاری می کنند، بعضی مطالب جزئی و بی سروته را به پیش می کشند و اهمیت زیاد و ارزش نامتناهی بروی آن می گذارند «دیروز این آم خودش به حسیابهای خودش رسیدگی کرد و عجب اینکه بعضی از اشتباهات را خودش تصحیح کرد و ضمناً آمروز یک تخم مرغ را با اشتها خورد و لذت برد و اگر معده اش بسهم نریزد، خیال داریم فردا به او کتلت بدهیم…» و همانموقم که این مطالب مسخره را تسعریف

می کنند می دانند که این حرفها در شب مرگ چاره ناپذیر او بیمعنی است. سوآن بدون شک می دانست که اگر در این روزها دور از او دت زندگی کند بتدریج همهٔ علاقه اش از او بریده می شود و بهمین سبب وقتی شنید که او پاریس را ترک می کند و به سفر می رود خوشحال شد. در او این شهامت بود که بدون آن زن در پاریس بماند اما این شهامت را نداشت که آنجا را ترک گوید و برود.

بارها به فکرش رسیده بود که به سفر پردازد. در این ایام که بروی مقالهٔ ورمیر نقاش کار می کرد و این نوشتهٔ ناتمام را از سر گرفته بود. دلش میخواست حیداقل بسرای چند روزی بهلاهه پیا درسدن یا برونزویگ برود . مطمئن بود که تابلوی «آرایش دیانا» که بیوسیلهٔ میوریشونی در حراج گولدشمیت خریداری شده حقیقی است و کار ورمیر است، و خیلی دلش میخواست که شخصاً این تابلو را از نزدیک بازرسی کند تا اعتقاد خود را بثبوت بر ساند؛ اما اینکه بارس را ترک گوید وقتی اودت در آنجا اقامت داشت، و یا حتی آنجا را ترک گفته باشد ــ بر ای اینکه در مکانهای غریب، جاهائی که هنوز احساس ما بحکم عادت کرخت نشده، دردی را که در دل داریم از نو تازه و زنده می کنیم به برای این مرد آنجنان کار بیر حمانهای جلوه می کسرد کسه اطمینان داشت با سماجتی که در حفظ و یادآوری خاطرات خود دارد هرگز ایسن نقشه را بهمر حلهٔ عمل در نخواهد آورد. آرزوی سفر و از بادیر دن اودت زمانی امکان بذیر می شد که بهخواب رود و نیّت خود را در خواب ببیند (و در آنحال بخاطرش نیاید که چنین سفسری میسر نیست). یکشب در خواب دید که دارد برای مدت یکسال از پاریس دور می شود و در همانهال که از پنجرهٔ قطار بهبیرون خم شده دارد با مرد جوانی خداحافظی می کنند کنه از دوری او زارزار میگرید و چون دلش طاقت نمی آورد از او میخواهد که همسفرش شود. قبطار شروع به حرکت کرد و او با نگر انی از خواب برید و بعد متوجه شد که سفیری در کار نیست و شب اودت را خواهد دید و فردا هم همینطور و پسفردا هم بهمچنین. تحت تأثیر این رؤیا، خدا را شکر کرد که برای او مقتضیاتی بوجود آورده که آدم مستقلی باقی بیماند و در همان حیول و حوش اودت زندگی کند و بعضی مواقع این فرصت را بدست آورد که او را بسیند، و احساس شادی و غرور می کرد وقتی فهرست مزایائی که داشت یک یک می شمرد: وضع اجتماعیش، ثروتش که باعث می شد اودت مرتب به او محتاج باشد و دست تقاضا بسویش دراز کند و در عین حال بخاطر همین نیاز، از تعشّق و دلربائی خودداری نکند (و بنا بهگسفتهٔ مسردم، نسقشهٔ نهائیش این باشد که با او ازدواج کند) ـ دوستیش با مسیو دوشار لو که اگر به اعماق دلش مراجعه می کرد می دید که او از دوستی اودت چندان طرفی نبسته ولی در مقابل سرافراز بود از اینکه این دوست مشترک، که بر ایش ارزش و احترام بسیار قائل بود، از او بهنیکی بادمی کند و سخنان تعارف آمیز می گوید، و همچنین از هوشیاری خودش احساس شادمانی می کرد که بیاری همهٔ این مزایا می تو انست هر روز نقشهٔ تازه ای بریزد و کاری کند که حضورش برای اودت \_ اگر خیلی مطبوع نباشد \_ لااقل ضروری باشد، و بعد فکر می کرد کسه اگر ایسن امتیازات را نداشت بر ایش چه پیش می آمد، و بعد این اندیشه او را مشغول می کرد که اگر او هم مثل سایر مردها بود: فقیر و افتاده و بدون درآمد و مجبور بود هر شغلی را که بهاو بشنهاد کنند. بیذیرد و یا اسیریدر و مادرش بود و یا وجود زن و فرزند دست و پایش را بسته بود و در اینصورت ناچار بود که از اودت چشم پیوشد، و تحت چنین مقتضیاتی آن خوابی که دیده بود و وحشتش هنوز او را رها نکرده بود، بنظرش راست می آمد و بعضی مواقع به خودش می گفت «آدمها وقتي خوشبختند، خودشان خبر ندارند. اينها واقعاً أنـقدرها كـه خيال مـيكنند بـدبخت نیستند.» و اینطور از فکر خود نتیجه می گرفت که ایس خوشبختی او فیقط چند سالی بیشتر نبوده و ایکاش تا آخر عمرش ادامه می بافت و او در طول ایسن دوران شغلش را فیدا سی کیرد. خوشی هایش را فدا می کرد، دوستانش را فدا می کرد و خلاصه همهٔ عمرش را فدا می کرد فقط بخاطر اینکه در روز یکبار او را ببیند و تازه این دیدن هم کمترین مسرتی برای او بهبار نیاورد. و از خودش می بر سید که آیا اشتباه نمی کند و مقتضیاتی که بر ای ایجاد این روابط بوجود آمده و مانع شده از اینکه این دوستی قطع شود. صدمه ای به شخصیت اجتماعی او نیزده و آیا آنیجه عايد او شده، همانيست كه هميشه انتظارش را ميكشيده و آيا صلاحش در همان رؤيايش نـبود که ترک همه چیز را بکند و جلای خانه و زندگی اختیار کند، و بهخودش می گفت بـلی، مـردم نمی دانند که چه موقع خوشبخت نیستند و هرگز آنقدر خوشبخت نیبوده اند کیه فکرش را مي کر دند.

بعضی وقتها امیدوار بود که این زن بمیرد، بدون تحمل درد، مثلا در یک حادثه \_ این زنسی که اغلب در کوچهها بود، صبح و شب، و اکثر از نقاط شلوغ شهر عبور می کرد \_ و چون همیشه سالم و سرحال برمیگشت، از این نیروی او و از این نرمی و انعطاف پذیری بدن آدمی حیرت می کرد که اینطور مدام قادر است تندرستی خود را حفظ کند و تمام خطرهائی را که پیرامون او را گرفته از میان ببرد (که در نظر وی بیشمار می آمد زیرا پیش خود خطرات فراوانی را در سر راه او مجسم کرده بود) و باین ترتیب سوآن بهروان خود اجازه میداد که روز از پسروز کالبدش را رها سازد و بدون کمترین بخشایشی تا مرز غیر ممکن آنزن را دنسبال کند و از اینطریق لذت ببرد. سوآن رفته رفته به محمد دوم امیرانور عثمانی که تصویری از او کار بلینی دیده بود و آنرا ستایش می کرد غمخواری نزدیک پیدا کرده بود و عمل او را می ستود از اینکه شرح حال نویس بیذوی و نیزیش، آزادی روحی خود را باز یابد. سوآن وقتی ایس فکرها را می کرد از خود شرمسار می شد و خود را مستحق این پریشانحالی ها می دانست و قتی می دید باین آسانی آماده است که زندگانی اودت را به باد هذا بدهد ' .

در بخش آخر کتاب پیرامون خانهٔ سوآن یا گذر گاه سوآن، مارسل پروست بار دیگر بهگذشتههای دور می اندیشد و خاطرات دوران نوجوانی خود را بیاد می آورد که در خیابان زیبای شانزه لیزه با دختری برخورد می کند و همبازی او می شود. این دختر کسی جز ژیلبرت نیست که مادرش اودت است و پدرش سوآن. آندورانی که او پسر خردسالی بود و در کومبری اقامت داشت، ویرا در معیّت مادرش می دید که در امنداد آن جادهٔ مشجر قدم می زد و از همان زمان او را در دل ستایش می کرد. این ستایش و خوش آمد رفته رفته به عشقی معصومانه مبدل شد و بعدها و قتی هر دو پای به مرحلهٔ نوجوانی گذاشتند، همچنان مجذوب هم بودند. مارسل بخاطر او به خانهٔ سوآن می رفت و از این آشنائی و دلباختگی بسیار خوشنود بود اما دیری نگذشت که پاره ای از رفتار و کردار او دختر ناز کدل را بجان آورد و ویرا واداشت که بی اعتنائی پیشه کند. همین بی اعتنائی بی عنور مارسل را جریحدار ساخت و ویرا واداشت تا از او چشم بیوشد. بعدها و قتی دلدادهٔ رمیده به کومبری بازگشت و برای تجدید خاطرات، مسیر جاده آشنا را در بیش گرفت، همه چیز را با گذشته متفاوت یافت: کاتومبیل جای کالسگهٔ مآنوس را گرفته بود. زنان که جامههای بلند آراسته برتن می کردند اکنون لباسهایشان کوتاه و بیقواره شده بود. آن آرامش و آسایش گذشته وجود نداشت و گوئی کومبری اصالت خود را از دست کوتاه و بیقواره شده بود. آن آرامش و آسایش گذشته وجود نداشت و گوئی کومبری اصالت خود را از دست خاطرات او را به کام خویش فرو برده، بلکه آدمها و مکانها و وقایع را نیز بلع کرده است.

در کتاب دوم زیر عنوان در سایهٔ دختران گلفشان یا در میان باغستان شکوفان، مارسل پسروست از عهد نوجوانی و جوانی خود سخن بهمیان میآورد و با شیوه ای که بکار میبرده، گذشته ها را بر ابر چشم خود مجسم می سازد.

او هنوز از ژیلبرت سر نخورده است و شائق دیدار اوست. در خانهٔ آنها با مردی آشنا می شود که همواره او را می ستوده است. این مرد نامش برگوت است و روشنگری است فاضل و نویسنده. ژیلبرت واسطهٔ این آشنائی است و مارسل بخاطر این محبت از او سپاسگزار است. تأثیر دیدار برگوت بر مارسل بعدها آشکار می شود که وی پای به جرگهٔ نویسندگان می گذارد و می خواهد راه و روشی مستقل برای خود در پیش گیرد. در این دوران، زندگی مارسل بسبب بیماری دستخوش تغییر می گردد. افراد خانواده عموماً او را طفلی رنجور و در خور ترجم می پندارند و بهمین سبب وی اندوهگین و خشمگین است. مادر بزرگ به امید آنکه او سلامت از کف رفتهٔ خود را بازیابد، ویرا به کنار دریا می برد و در ناحیه ای که نویسنده از آن بعنوان «بعلبک» یاد کرده منزل می دهد. در دیار جدید، مارسل دوستان تازه ای می یابد: الستیر ۲۰ نقاش با نام و نشانی است که سالها قبل یکی از اعضاه سالن مادام و ردورن بود. دیگری یک نجیب زادهٔ بیظاهر آراسته و هوشیاری است بسنام بارون دوشار لو که در باطن منحرف است و همجنس گرا، و همهٔ نیر نگهای خود را بکار می برد تا مارسل را بسعدام اندازد. در همین نقطهٔ ساحلی، مارسل با مادام و پلپاریزی ۲۳، دوست مادر بزرگش آشنا می شود که این آشناشی اندازد. در همین نقطهٔ ساحلی، مارسل با مادام و پلپاریزی ۲۳، دوست مادر بزرگش آشنا می شود که این آشناشی

<sup>72 -</sup> Elstir

<sup>73 -</sup> Mme. de Villeparisis

مقدمهٔ دوستی اوست با خانوادهٔ سرشناس گرمانت و همچنین برادر زادهاش، ربر دوسن لو، که مارسل او را بعدوستی خویش می پذیرد. ربر جوان جذابی است و ستایشگران بسیار دارد، از آنجمله راشل که هنر پسیشهای است یهودی. در این سرزمین همه چیز مطابق دلخواه است جز بسیماری و وجود بارون دوشار لو، کسه او را سخت مشمئز ساخته است. در عین حال دنیای او تهی است و دل او از دیدار یاری نمی لرزد، اما ایس آرزو زود برآورده می شود و مارسل با دختری روبرو می گردد بنام آلبرتین سیمونه.

در دومین جلد از کتاب در جستجوی روزگار از دست رفته، مارسل هنوز طرفی از زندگی نبسته است. نوجوان است و زبر نفوذ افراد خانوادهٔ خود، حتی دوستانش هم بسر او فسرمان می رانند، در عین حال وی شائق آموختن است و دلش ، یخواهد تجربههای تازه در زمینهٔ هنر، ادبیات و موسیقی بیاموزد، از اینرو هر جا هنر آفرینی ببیند، با شوق مقاومت ناپذیری بسویش می رود. در میانههای کتاب، ژیلبرت رها می شود و آلبر تین جای او را می گیرد. عشق آن یک با حسادت تو آم بود و عشق این یک با ناامیدی، و قتی آلبر تین را می بوسد، می پندارد به یکی از بزرگترین آرزوهای زندگیش رسیده است اما زود می فهمد که غمافزا و یأس آلود است. عنوان در سایهٔ دختران گلفشان مبین اینست که همهٔ مظاهر زندگی در چشم نویسنده چون گل شکو فا جلوه گر می شود. جاده ها و خانه ها در کومبری پوشیده در گلند و دختران، گلهای راستین ایس گلخانه. بعلبک گلزار تازه ای است که ریاحین عطر آگینی به او عرضه می کند اما نویسنده زود در می باید که در پس هر بهاری، خزانی در راه است که گریز از آن چاره ناپذیر است.

در سومین کتاب از داستان در جستجوی روزگار از دست رفته زیر عنوان پیرامون خانه گرمانتها که از حیث تعداد صفحات بیش از مجلدات دیگر است، مارسل مقیم پاریس است و در همسایگی آشنای پسیشین دوشس دو گرمانت اقامت دارد. برای او در آمیختن با این افراد، آرزوی بزرگی است، زیرا وی به طبقهٔ بورژوا تعلق دارد و گرمانتها جزو اشراف فرانسه محسوب می شوند. بارون دوشار لو و ربردوسن لو کسه در شمار اعیان زادگانند، راه او را به کاخ گرمانت می گشایند و به آرزوی او جامهٔ عمل می بوشانند، اما مارسل از ایس رفت و آمدها زود مأیوس می شود و دیری نمی گذرد که به یک حقیقت تلخ واقف می شود و آن اینکه اشرافیت هرگز آنچنان نبوده که وی در ذهن خویش مجسم می کرده است. دوشس دو گرمانت، گرچه بظاهر زنی متشخص و آراسته و جذاب بود اما به باطن تهی مغز و حسابگر و خویشتن پرست بود. خود پرستی و خویشتن کامی او تنا به اینحد بود که روزی شارل سوآن، دوست دیرین آنان، به دیدار دوشس می آید تا به او آگاهی دهد که وی در حال مرگ است و نیازی به باری آنان دارد. در ایس هنگام دوشس در معیت شوهر خود دوک عازم یک مسیهمانی مرگ است و نیازی به باری آنان دارد. در ایس هنگام دوشس در معیت شوهر خود دوک عازم یک مسیهمانی بودند و تحمل دیدار کسی را نداشتند بویژه اگر آن کس، بیمار محتضری چون سوآن باشد. انتخاب نوع کفشی که با لباس بر ازنده باشد، برای دوشس مهمتر از آنست که بنشیند و به مهملات وی گوش دهد، از اینرو دوست دیرین را با خفّت از خویشتن می راند.

در این سالها، مظاهر روشن زندگی در دیدهٔ مارسل با غبار بدبینی و ناامیدی آلوده میشود. از دوستیها شمری

جز خسران نمی بیند، از اجتماع چیزی جز آزار عاید او نمی شود و حتی عشق برای او جز غم و رنج حاصلی به بار نمی آورد. در این میان، تنها چیزی را که لایق دوستی و عشق می یابد هنر است. اعتقاد راسخ پیدا می کند که آنچه می ماند و جاوید می گردد و موجب سرافر ازی است پدیده هائیست که نیروی آفرینش هنر مند آنانرا خلق کرده است.

مارسل در این سالها ضربهٔ هولناک دیگری می بیند و آن اینکه مادر بزرگش که آنهمه به او دلبستگی داشت از دنیا می رود. تحمل این مصیبت بسیار مشکل است و دیرگاه می گذرد تا جوان بتواند بر پریشان خاطری خویش فائق آید. پس از مرگ او مادر به کومبری باز می گردد و آنکه پسرستاری و مصاحبت ویسرا در پساریس بسعهده می گیرد کسی جز آلبرتین سیمونه نیست که بی اعتناء به زبان بدگویان، خفت ماندن کنار یک جوان مسجرد را می ذیرد.

در داستان مفصل پیرامون خانهٔ گرمانتها که تقریبا نیمهٔ کتاب در جستجوی روزگار از دست رفته را تشکیل میدهد و وقتی در سال ۱۹۲۰ انتشار یسافت شهسرت جهسانی بسرای نویسنده اش بهبار آورد، لحن پروست از نثر آمیخته با خوش بینی و شوخ طبعی به نثر طنز آمیز و مشحون از بدبینی مبدل می شود. دیدگان پاک و ساده بین مارسل تدریجاً بمدرونهای تیره و کینه آلود آدمها نفوذ می کند و در نتیجه غم و درد و نامرادی جای شادی و بیخیالی را می گیرد. ماجرای سروان دریفوس، که خواهی نخواهی فرانسه را تسحت تسأثیر قسرار داده و جسامعهٔ فرانسوی را بهدو دسته تقسیم کرده، در روحیهٔ نویسنده نیز تسأثیر مسی گذارد و او را نسبت به زعمای کشور بدبین می سازد. منتقدان نکته گیر ارزش بیشتری برای جلد نخست این کتاب، یعنی پیرامون خانهٔ گرمانتها قائلند و آنرا از یعنی پیرامون خانهٔ گرمانتها قائلند و آنرا از یعنی پیرامون خانهٔ گرمانتها قائلند و آنرا از یعنی پیرامون خانهٔ گرمانتها قائلند و آنرا از

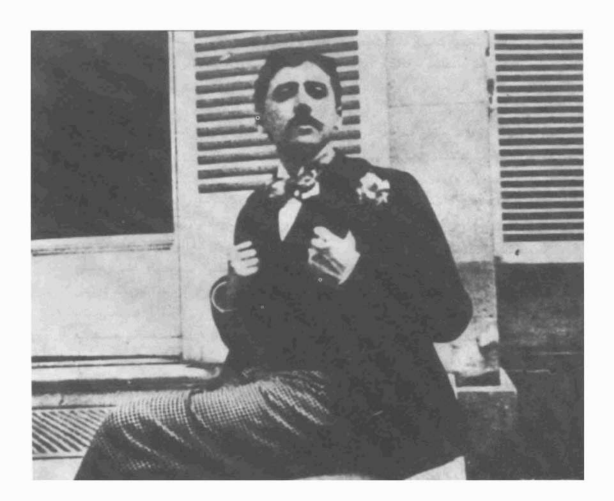
چهارمین بخش کتاب در جستجوی روزگار از دست رفته زیر عنوان سودوم و گومور یا پلاد صحرا بین سالهای ۱۹۲۱ تا ۱۹۲۲ منتشر شد و روز نخست در سه جلد بود. این داستان چنانکه از نامش برمیآید، باید وقایعنامهٔ عصیانگریهای ملت فرانسه باشد، و در حقیقت چنین نیز هست. کتاب از آغاز تا انجام لبریز از اعمال همجنس گرائی است، بین زنان، از یکسو، و بین مردان، از سوی دیگر، و در این میان، بارون دوشار لو پیشتاز میدان است. چندی با خیاط جوانی بنام ژوپین ۲۰ رابطه بر قرار میکند و بسعداً ایسن تسوجه را مسعطوف یک ویلن نواز دهاتی بنام مورل ۲۰ میسازد. مورل که لبریز از جاه طلبی است و در خود این نیاز را می بیند که تسعت حمایت مرد سرشناس و متنفذی مانند بارون باشد، باین دعوت روی موافق نشان می دهد و بستدریج در مسحافل اشرافی پاریس، سری در میان سرها در می آورد. آلبرتین رفیقهٔ مارسل می شود اما غم و نامرادی زمانی بسراغ

مارسل می آید که در می بابد دلدارش همجنس گرا است و دلباختهٔ یکی از دخترانی است که در بعلبک با او آمیزش داشته. با کشف این راز، او نیز دچار همان رنجها و مسحنتهائی مسیشود کسه شارل سوآن بسخاطر سبکسریهای اودت در زندگی متحمل می شده و نقشه های بسیاری طرح می کند تا ویسرا از این راه باز دارد و چون موفق نمی شود تصمیم می گیرد با او ازدواج کند. اما خود او بیمار است و باید هر چند زمان یکبار پاریس را ترک گوید و به بعلبک در کر انهٔ دریا برود تا سلامت از کف رفتهٔ خود را بازیابد. در این میان خاطره ای که یک لحظه او را رها نمی کند و در روحش طوفانی از اضطراب پدید آورده است، ماجرای مرگ مادر بزرگش است که سخت به او دلبستگی داشته است. یکروز که در هتل بعلبک تکمه های پوتین خود را می گشوده ناگهان بیاد مادر بزرگ می افتد و سراپای وجودش متشنج می شود. مادر بزرگ مهربان همواره مارسل را به آغوش می گرفت و پوتین او را از پای در می آورد. شکنجهٔ فقدان مادر بزرگ بحدی است که مارسل بسیاد مسرگ خویشتن می افتد و شور و هیجان زنده بودن را از یاد می برد.

در داستان سودوم و گسومور، داستانسرا در تسفسیر شخصیت و تسحلیل روان بسعضی از نقش آفرینانش اعجاز کرده است. بارون دوشار لو در ظاهر اشر افر ادهٔ مردم فریبی است که می کوشد بهدلها نفوذ کند و هر کس را که بظاهر با او برخورد دارد، به تکریم و ستایش وا دارد، اما در باطن، ابلیس شهوتر انی است که تمایلات همجنس گرائیش به پایهٔ جنون می رسد و در راه حصول به این مقصود، بهیچوجه پایبند اخلاق نیست. منتقدانی که با آثار پروست آشنائی کامل دارند معتقدند که در کتاب جستجوی روزگار از دست رفته، این مرد یکی از جسذابترین ساخته های اوست و بدون تردید، داستانسرا به هنگام آفرینش او، ربر دومسنتسکیو، ادیسب و مصنف همعصر خود را که یکی از پیشگامان مکتب سمبولیسم نیز بوده است در نظر داشته است.

در همین بخش از کتاب، نقش آفرین دیگری است بنام دکتر کسوتار که پسزشک حسانق و روشنگری است و در عین حال همین پزشک، لبریز از جاه طلبی است و به ضیافتهای روزهای چهارشنبه مادام وردورن می رود و در این میهمانیها بکلی از یاد می برد که یک طبیب است و برای رسیدن به مقاصد شوم خود، حتی همسر محجوبش را آماج تمسخر و تحقیر قرار می دهد. در این داستان، مارسل با دوتن از اشر افزادگان فر انسه بر خورد دارد اما این بر خورد آمیخته با خوش آمد نیست. این دو تن، پرنس و پرنسس دو گرمانت هستند که با دوشس دو گسرمانت و دوک دو گرمانت قرابت دارند. پرنس و پرنسس ضدسامی و ضد دریفوس هستند و چون مارسل از طرفداران جدی دریفوس است و معتقد است اتهام جاسوسی به او وارد نیست، طبعاً دیدار آنها با تفاهم و صمیمیت همراه نیست.

این بخش از کتاب، انباشته از عشق و حسادت است. مارسل دورانی را میگذراند همانند شبی که مادرش از بوسیدن او خودداری کرده بود و وی تا دیرگاه شب از خشم و حسادت می گریید و می نالید. در برخورد اولیه با آلبرتین، مرد جوان او را به چیزی نمی شمرد و آشنائی و دوستیش



پروست از سالهای طغولیت طغلی عصبی و زودرنج بود و ایس زودرنجی با بیماری «آسم» بهم آمیخت و او را از همه گریزان کرد. تمایلات شدید همجنس

با اینکه جوان بود و بظاهر سالم و جذاب، مدام رنجی او را می آزرد و آن اینکه

گرایانهٔ او نیز که داستانسرا مدام میکوشید آنـرا از همه پـنهان بـــدارد عامـــل مؤثری شد که در سراسر عمر بهگوشهٔ انزوا بخزد و جــز بــهکـــتاب، بـــه لذات طبیعی دیگر روی نیاورد.

مبادا چشم بر حیات فرو بندد و کتاب او ناتمام ساند. داستان او زیــر عنوان در جستجوی روزگار از دست رفته بسال ۱۹۱۲ پایان گرفت و ایسنزمان دهسال به پایان زندگی او مانده بود اما طبع نگران و کمال جویش مــدام در ایــن داستان

تغییر بوجود آورد آنچنانکه وقتی بسال ۱۹۲۲ از جهان می رفت هنوز آخرین مجلدات کتابش منتشر نشده بود و داستانسر ا خود زنده نبود تا ستایش و نکریم جهانبان را نسبت به اثر خود ببیند.

را به پشیزی نمی خرید اما بتدریج حوادث تغییر کرد و اینبار مارسل اسیر بند محبت آلبر تین شد. دلش می خواست او را از خود براند و خویشتن را از زنجیر اسارت او بسرهاند. اما بسیار دیر شده بود و در خود چاره ای نمی دید مگر واکنش شدیدی نشان دهد.

## \* \* \*

زندانی یا اسیر پنجمین کتاب از داستان مفصل در جستجوی روزگار از دست رفته است که بسال ۱۹۲۳ انتشار یافت و عمر داستانسرا وفا نکرد تا واکنش ادب دوستان فرانسه را نسبت به این اثـر خـود بـبیند، زیـرا یکسال پیش از آن تاریخ، خود وی در اثر بیماری ممند، در ۵۱ سالگی درگذشته بود.

زندانی یا اسیر در این داستان، بظاهر آلبرتین دلدار مارسل است که در خانهٔ وی در پاریس، محبوس می گردد و راه گریزی ندارد، اما به باطن کسی جز خود مارسل نیست که به بند تعلق او گرفتار آمده است و نظیر شارل سوآن، که مدام می کوشید از زنجیر بردگی اودت بگریزد و نمی توانست، وی نیز ظایر بال و پر شکسته ایست که در قفس محبت او، یای در بند است.

بخشی طولانی از این کتاب، نمایشگر درد و رنج ناشی از حسادت است که مارسل را در بسر گرفته و از کشف این راز چون شمعی می گدازد که دلدارش همجنس باز است و به دختری بنام مادموازل و نتوی ، مقیم بعلبک، عشق می ورزد. غیر از او، دوشیزهٔ دیگری نیز در بین است بنام مادموازل آندری که آلبر تین هر آنگاه فسرصت ترک آنخانه را بیابد، به نزد او می رود. بیماری مزمن و دیرین مرد جوان از یکسو و نامر ادیهای عشق و دوستی با آلبرتین از سوی دیگر، او را بسر عت از پای می افکند و داروئی درمان بخش برای درد خود نمی بابد. در ایس اواخر، از همه کس و همه چیز نفرت دارد، حتی از دختر ان زیباروئی که در کوی و برزن مقابل خود می بیند، و رائز امعتقد شده است که اینان نیز چون آلبرتین غیر طبیعی و منحر فند، یا حداقل اینکه وسیلمهائی هستند که غرائز افرادی چون آلبرتین را سیراب می کنند.

مارسل پروست، در کتاب زندانی، درماندگی قهرمان را اینگونه توجیه میکند:

هر روز که میگذشت. آلبرتین در نظر من کمتر از روز پیش زیبا میآمد، تنها مواقعی که او پیش چشمم بر بارگاهی رفیع می نشست زمانی بود که وی آرزوئی را در دل دیگر آن برمی انگیخت و با اینکار غم و درد مرا تازه می کرد و من مجبور می شدم برای دفع آنها به مبارزه برخیزم. این زن، در بر انگیختن درد توانا بود و در ایجاد شادی، هیچ. همین درد دلبستگی رنج آور مرا زنده نگاه می داشت. هر آنگاه درد ناپدید می شد و با آن، نیاز به تسکین از میان می رفت، فکرم از یک پریشانی احتضار آمیز آزاد می شد و درمی یافتم که نه او برای من مطلقاً مفهومی دارد و نه من برای او. بینوائی من زمانی رو به افزایش می رفت که متوجه می شدم این وضع مدتی بعدر از خواهد کشید و در پاره ای لحظات، آرزو می کردم که او مر تکب عمل و حشتناکی بشود، کاری که مرا زار و ناتوان به بستر بیماری بیندازد و مداوایش مدتی طول بکشد، تا ما باز هم آشتی کنیم و زنجیری را که دست و یای ما را بهم بسته، بگونه ای دیگر، و شیوه ای انعطاف پذیر تر بیاراثیم.

در همانحال، هزاران امكان و صدها مقتضیات را بهیاری می گرفتم که بسرای او در اجتماع خودم، تصور آن خوشبختی را فراهم سازم که خودم حس می کردم قادر بهفراهم آوری آن نیستم. دلم خیلی می خواست بمجرد اینکه معالجه شوم، بسوی و نیز حرکت کنم ولی چگونه؟ مگر اینکه با آلبر تین ازدواج کنم سمن که در آن ایام آنچنان غیر تمند بودم که اگر تصمیم می گرفتم در همان شهر پاریس از اتاق خویش بیرون بروم باید او را با خود ببرم. حتی و قتی تمام بعداز ظهر را در خانه می ماندم، فکرم به دنبال او بود و او را در دور دستها، در آسمان آبی رنگ جستجو می کردم که ذهنم آنر ا بوجود آورده بود و در آن وسط، خود من مانند نقطهٔ متزلزل نااطینانی قرار گرفته بودم. به خودم می گفتم «چه می شد اگر آلبر تین در یکی از گردشهایش و قتی می دید که من دیگر دربارهٔ ازدواج با او صحبت نمی کنم تصمیم می گرفت که بازنگردد و بدون اینکه شوم،» قلب من در اینموقع که جراحتش می رفت التیام بپذیرد، دیگر با قلب او فاصله گرفته بود. با نیروی خیال قادر بودم او را بلند کنم و از خودم جدا سازم و در عین حال تحمل ناراحتی نکتم. اگر من توانائی اینکار را نداشتم، بیشک مردهای دیگری بودند که داوطلب ازدواج با او ناشند و آنوقت، پیش خود مجسم می کردم که این زن، با استفاده از آزادیش، بدنبال آن حوادثی باشند و آنوقت، پیش خود مجسم می کردم که این زن، با استفاده از آزادیش، بدنبال آن حوادثی می رفت که تصورش پشت مرا از وحشت می لرزاند «۲۰۰۰».

در کتاب زندانی ۷۰ برگوت. نویسندهٔ اندیشمندی که مورد علاقهٔ مارسل است می میرد و نویسنده، تصویس را رستین و غمآلود از مرگ او می کشد. روابط بارون دو شارلو با نوازندهٔ جوان ویلن، مسبو مورل، همچنان ادامه دارد و بارون، برای اینکه جوان را بیشتر به مردم بشناساند و وضع و مقام هنریش را بالا برد، با یاری مادام وردورن، کنسرتی برای او ترتیب می دهد. این کنسرت، در سالن مادام است و پاداشی کسه مسادام از ایسنراه می گیرد، اینست که بارون ویرا با افراد خاندان گرمانت نزدیک سازد. اما بارون میثاق خود را از یاد می برد و از اینراه، نفر تی آمیخته با خشم در دل مادام وردورن بوجود می آورد، آنگونه کسه مسادام، ویسلن نسواز جسوان را بگوشه ای می کشد و به او می گوید که عاشتی دل و دین باختهٔ تو آماج تعقیب پلیس است. این ماجرا مورل را بهراهی می کشاند که فرجام آن تحقیر بارون و جدائی از اوست و این عمل چنان بر بارون گران می آید که وی به بستر بیماری می افتد. با مطالعهٔ نیمی از کتاب، خواننده در می یابد که خانهٔ مسارسل انسباشته از حسادت و به بستر بیماری می افتد. با مطالعهٔ نیمی از کتاب، خواننده در می یابد که خانهٔ مسارسل انسباشته از حسادت و معبوس می سازد و بر اه خود می رود. زندگی آنان بگونه ای است که حتی فر انسواز، خادمهٔ مهربان هم تحمل معبوس می سازد و بر اه خود می رود. زندگی آنان بگونه ای است که حتی فر انسواز، خادمهٔ مهربان هم تحمل فر انسواز می شنود که آبر تین بطریقی در را گشوده و از آنخانه گریخته است. هر چند که فر ار او اندوهزاست، فر انسواز می شنود که آبر تین بطریقی در را گشوده و از آنخانه گریخته است. هر چند که فر ار او اندوهزاست، فر انسواز می شنود که آبر تین بطریقی در را گشوده و از آنخانه گریخته است. هر چند که فر ار او اندوهزاست، فر انسواز می شود که قرار او اندوهزاست،

۷۶ ــ برگردان از انگلیسی، صفحهٔ ۱۷، جلد پنجم.

۷۷ ــ پروست در آغاز نام این کتاب را فراری La Flegitice گذاشته بود و بعدا آنرا به زندانی تبدیل کرد.

اما وسیلهای است که مرد جوان را از زنجیر اسارت او. ولو بطور موقت. آزاد سازد.

در داستان زندانی خواننده درمی باید که شارل سوآن در گذشته و ژیلبرت دختر او وارث تروت هنگفتی از طریق یکی از عموهای پدرش شده. تا وقتی او یک یسهودی زاده بود و در عین آنکه ثروتی نداشت، مادرش اودت بود که سابقاً بک روسپی بود و زنبی محتاج، هیچکس بسوی ژیلبرت نگاهی نمی افکند و جوانی و زیبائی و آراستگی او را بهچیزی نمی خرید، اما حالا که توانگر شده و در شمار اشراف فرانسه درآمده، همه گردش را می گیرند و خاک پای او را توتیای چشم خود می کنند. بارون دوشارلو، که نمونهای از اشراف زادگان منعط و زوال پذیر فرانسه است، از طبقهٔ آریستو کر اسی به بورژوازی سقوط می کند و تا آنجا پیش می رود ک محتاج زن فرومایه ای چون مادام وردورن می شود. از طرفی، مورل که فرزند پیشخدمت عموی مارسل است، کارش در اجتماع آنچنان بالا می گیرد که حلمی خود، بارون دوشارلو را خادم خود نمی شمارد و از معاشرت با او سر باز می زند مبادا به شخصیت هنری او لطمه و ارد آید.

فانوس خیال مارسل پروست همچنان در گردش است و با هر گردش. تصاویر جدیدی از روزگاران گذشتهٔ او برابر چشمش مصور میشود:

شسین جلد از داستان در جستجوی روزگار از دست رفته بسال ۱۹۲۵ منتشر می شود و اینزمان سه سال از مرگ داستانسرا گذشته است. عنوان کتاب ناپیدائی آلبرتین است که مترجم انگلیسی نام فسرار فسریبای شیرین بر آن نهاده است. در این داستان، مارسل که ظاهر آ از گریز معشوقه اش خوشنود شده است، دچار غم هجران می گردد و می بیند بدون او نمی تواند زندگی کند. برای بازگشت دادن او به پاریس، به هر تمهیدی متوسل می شود، از جمله اینکه دوست دیرین و مورد اعتماد خود، ربردوسن لو را با هدیه ای به ارزش سی هزار فرانک بسراغ عمه اش می فرسند تا ویرا بفریبد و به پاریس باز آورد اما تلاش بسیهوده است. راه دیگری در پسیش می گیرد و آن اینکه به او نامه ای می نویسد و تهدید می کند که اگر به تمنای او توجه نکند و بازنگردد، بسراغ آدری، دوست دختر او خواهد رفت و ویرا برای زندگی به خانه خویش خواهد آورد اما باز هم پاسخ مساعدی نمی شنود. تا سرانجام تلگرامی برای او می فرسند و دست الحاح و التماس بسوی او دراز می کند. در ایسن نمی شنود. تا سرانجام تلگرامی برای او می فرسند و دست الحاح و التماس بسوی او دراز می کند. در ایسن زمانست که پاسخی حبرت بار و خرد کننده دریافت می دارد و آن اینکه آلبر تین جوان و زیبا در گذشته است. او بهنگام سواری از اسب خویش فرو می افتد و در دم جان می سیارد.

اکنون چه کند؟ اشک بریزد یا غریو شادی بر آورد؟ او بدرستی نمی داند که آیا نسبت به ایس زن محبتی عمیق داشته، یا اسیر اوهام و تصورات خویش بوده است. برای اینکه داوری راستینی دربارهٔ معشوقهٔ خود داشته باشد، می کوشد پیرامون گذشتهٔ او به تحقیق پردازد و برای این مقصود، مسیو امه، سرپیشخدمت گسران هتل بعلبک را که مردی مکار و پول پرست است انتخاب می کند. بررسیهای وی نشان می دهد که آلبر تمین تمایلات همجنس گرائی داشته است، اما در آن هنگام که وی ترک او را می گوید، اسیر محبت مرد دیگری بوده است و بخاطر او، از خانهٔ مارسل گریخته است. اینجاست که مرد جوان بهانه ای می باید تا آخرین خیال او را در دل

بکشد و نهال مهرش را از وجودش ریشهکن سازد.

روزی که برای گذران وقت به خانهٔ مجلل پرنس دو گرمانت می رود، با کمال حیرت مادموازل ژیلبرت سوآن را در آنجا می بیند و در کنار او، او دت سوآن مادر او را. حضور آنها در جمع اشراف پاریس شگفتانگیز است، زیرا آنان به طبقهٔ بورژواها تعلق دارند، اما حیرت او دیر نسمی پاید. اودت، پس از مسرگ شوهرش، با کنت دو فورشویل از دواج کرده و از آن گذشته، ژیلبرت که ثروت عظیمی به او رسیده، حق دارد پای به جمع توانگران فرانسه بگذارد.

مارسل در سفر ونیز، که در معیت مادرش است، تلگرامی دریافت می کند که امضای فسرستنده را بسدرستی نمی تواند تشخیص دهد و چنین می پندارد که آلبرتین است. تجسم نام آلبرتین بار دیگر او را بسوی گذشته ها سوق می دهد، اما دیری نمی گذرد که متوجه می شود فرستندهٔ تلگرام کسی جز ژیلبرت نبوده و او قصد دارد با آلبر دوسن لو، دوست دیرین او ازدواج کند. کوته زمانی بعد، پس از دیدار پنهانی، ژیلبرت نزد مارسل اعتراف می کند که هنوز او را دوست دارد و هرگز نتوانسته عشق دوران طفولیت را از یاد ببرد. اما این اعتراف بیهوده است، زیرا مارسل کمترین توجهی به او ندارد. او در دنیای خویش گم گشته و بدرستی نمی داند چه می خواهد و چه می جوید.

مارسل پروست در داستان ناپیدائی آلبرتین، از نظر غنای موضوع، نسبت به پنج کتاب گذشته، در سراشیب است و پیشرفت او به سیر قهقرائی مبدل شده است، اما در جلد هفتم ایس عیب رفع می شود. بخاطر همین ضعف است که اکثر منتقدان می پندارند جلد ششم، یسعنی داستان ناپیدائی آلبرتین، مکمل جلد پنجم، یسعنی داستان زندانی است و داستانسرا، اگسر بهنگام انتشار زنده بود، هر دو داستان را در یک مجلد انتشار می داد. نکته دیگر اینکه داستان ناپیدائی آلبرتین مملو از احساس حسادت است و رشک و غیرت، بیجهت و باجهت، در لابلای همه سطور آن موج می زند. درست است که نویسنده به سیر درون پرداخته و کمتر با برون سرو کار دارد، اما باید در نظر آورد که تحریک عواطف آدمسی، تا ایسنحد، بسی سبب نمی تواند باشد. مارسل حسود است و مدام در شرار رشک می سوزد و آلبرتین محسود است و مدام آماج خشم و نوازش او، ولی موارد بسیار است که خواننده از خود می پرسد چرا؟ چرا امنهمه حسادت؟

کتاب هفتم زیر عنوان بازیافت زمان آخرین جلد از این داستان است و آنچه بر قهرمانان میگذرد، مصادف است با دوران جنگ اول جهانی و سالهائی که اروپا، بسویژه فسر انسه، در لهیب یک پسیکار خسانمانسوز میسوخت. مارسل، بامید بهبود و رهائی از بیماری خویش مقیم آسایشگاه است که جنگ آغاز میگسردد و هنگامی بار دیگر پای بهپاریس میگذارد که همه چیز تغییر یافته است و پایتخت فرانسه آنچنان دگرگون شده که قادر به شناسائی آن نیست. ربرسن لو، دوست جوان او نظیر یک قهرمان در جبهسه کشته شده است. مسادام وردورن بیوه شده و به ثروتی هنگفت رسیده، و بارون دوشار لو به حمایت آلمانها بر خاسته است. از طرفی ایس

اشر افزادهٔ منحرف در مسیر هوسجوئی خود آنسان آلوده گشته که از دشمنان بول میگیرد و بهجوانها می دهد تما او را با ضربههای تازیانه و زنجیر بیازارند و بدنش را سر اسر غرقه در خون سازند. از باران و منسوبان بیشین کسی نیست و آنکه باقی مانده. آنچنان حالت بهتزده و سیمای غمزده دارد که بسختی می توان او را شناخت. گوئی این جنگ، همهٔ تصورات شیرین و رؤیاهای آینده مردم را بهم ریخته است و بهآنان ثابت کرده که دیگر از آن پس نمی توان بهزندگی اعتماد داشت. در پاریس جنگ زده، مکه تماز میدان میادام وردورن است که عنوان یرنسس گرمانت بر خود دارد و بچنان یایگاهی رسیده که «سالن» او چشم و چراغ پایتخت فرانسه است. وقتی بر آن میشود که به کاخ قدیمی گرمانت یای گذارد. قادر نیست از نماشای سر در و محوطهٔ مقابل ساختمان و درختان و گلها و معابر سنگفرش چشم بردارد. همهٔ این مناظر او را به یاد گذشته ها مسی اندازند. در داخسل کتابخانه، پیش از آنکه یای به تالار گذارد، چشمش به یکی از کتابهای ژرژسان می افتد که مادرش سالها قبل. وقتی در کومبری بود، برای او می خواند. وقتی ژبلبرت او را صدا می زند و ویرا بعدختر خود معرفی می کند. قلب مارسل از اندوهی ناییدا می طید. این صحنه ها همه یادآور عمر گذشته و سالهای بسر بساد رفسته است و نمایشگر این واقعیت است که دورانی نزدیک به نیم قرن پشت سر نهاده و از این حیات از کف رفته سودی نبرده است. ناگهان در گوشش صدای زنگی می پیجد، صدائی شبیه به زنگ خیانهٔ خیودشان و قیتی او طفیل خردسالی بود و این زنگ حکایت از آن می کرد که مسیو سوآن، میهمان مبادرش، خبانه را تبرک گفته است و حالا مادر بیاد فرزند غمزده و بیدارش می افتد که در رختخواب اشکبار نشسته و بانتظار لحظه ای است که او بر بالینش برود و بوسهٔ «شب بخیر» را بر گونهاش بزند. از این زندگی فنا شده، حداقل او توانسته گذشتهها را جزء بهجزء بیاد آورد و یکبار دیگر، صفحات کتاب حیات خود را ورق بزند. مارسل یروست آخرین اوراق کتاب مفصل خود را با این سطور بهپایان می،برد:

و اینک نیت من اینست که این زمان تبخیر شده را، ایس سالهای سپری گشته را، که در عبن حال از ما جدا نیستند، تا آنجا که میسر است، در نوشتههایم تبجسم بخشم. و در ایسن لحسظهٔ مشخص، در این خانهٔ پرنس دوگرمانت، گویی که میخواهد عزم مرا جزمتر سازد، صدای پای والدینم را می شنوم که بقصد بدرقهٔ مسیو سوآن بسوی در خانه در حرکتند و ایس طنین پیوستهٔ زنگ دروازهٔ باغ بازگشت پذیر، موجدار، تمام نشدنی، آهنگین و شیون آسا به مسن آگاهی می دهند که سرانجام میهمان از خانهٔ ما رفته و مادر تا دقایقی دیگر به طبقهٔ بالا خواهد آمد، و من این اصوات را، روشن و خطان پذیر، بگوش خویش می شنوم که از گذشته های دور به مسن می رسند، و همینکه فکر خود را متمر کز می کنم بر سلسله و قایعی که زنجیروار بسین آنسروز کودکیم تا این میهمانی خانه گرمانت از بر ابر چشمم می گذرند، به هراس می افتم از اینکه واقعاً باور کنم که این زنگ همان زنگ خانه است و هیچ کاری در این عالم از دست من بر نمی آید که آنچه مقدر بوده تغییر دهم، بعکس برای اینکه آنرا بهتر بشنوم و این راز را سریعتر دریابم که چرا این طنین لحظه ای در فضای روحم خاموش نشده، گوش خود را به سخنان آدمهای خوابای نقاب زده ای می دهم که اشبام وار گرداگردمن در حرکتند و من با هرگام آن صدا را واضحتر نقاب زده ای می دهم که اشبام وار گرداگردمن در حرکتند و من با هرگام آن صدا را واضحتر نقاب زده ای می دهم که اشبام وار گرداگردمن در حرکتند و من با هرگام آن صدا را واضحتر نقاب زده ای می دهم که اشبام وار گرداگردمن در حرکتند و من با هرگام آن صدا را واضحتر نقاب زده ای می دهم که اشبام وار گرداگردمن در حرکتند و من با هرگام آن صدا را واضحتر نقاب زده ای می دهم که اشبام وارگرد من در حرکتند و من با هرگام آن صدا را واضوت نقاب زند به می شویش می شده به شده به شده به در در این عالم را واضو می در می کند و در این عالم را در این می در این می در می خور در این حالم را واضو می در می میم که این در این در این حالم را در این در در این عالم را واضو می در می در این حالم را در این در این در این عالم را در این در در این در در این در در این در این در در این در در این در این در در این در در این در

تشخیص میدهم و اطمینان می پایم که هیچ سببی نیست مگر اینکه این طنین متوالی در ژرفای روانم وجود داشته، و نه تنها این صدا. بلکه بین آن لحظهٔ دور تا این لحظهٔ نزدیک. همهٔ طـومار زندگی گذشتهام، گشوده باقی مانده و من از وجود آنها بی اطلاع بـودم و هنگامـــی کــه زنگ دروازهٔ باغ بهصدا درآمد، من وجود داشتهام و از آن ثانیه ببعد، در حیات من دمی توقف نبوده و لمحهای وجود نداشته که من هستی را ترک گفته باشم، یا فکر نکرده باشم، یا از خسویشتن غافل بوده باشم. زیرا آن لحظهٔ روزگاران دور هنوز بهمن پیوسته و من قادرم آنرا بیابم و با فرو رفتن در اعماق روان خویش، گامهای خود را با آن همسان سازم و این توانائی نباشی از آنست كه این لحظات متضمّن ساعاتی است كه بازگوكنندهٔ داستانها هستند، داستانهائی از شقاوت آدمی نسبت به کسانی که به آنها عشق ورزیده اند، از شادیها و لذتها که برای آنان آرزو کرده اند. از عشم،ها و محبتهائي كه از سوى دلداران خويش ديده اند و اين خاطر هها هر چند بخاطر بعد زمان. نیمی از آنها مخو گشته. با اینحال برای عاشق بسیار دردانگیز است وقتی تجسم کند که به آن وجودی که اینهمه دوست داشته چقدر حسادت ورزیده و این رشک و غیرت را تا بـجاثي رسانده که حتی حاضر بوده او را به فنا بکشاند. و چرا چنین می خواسته؟ زیسرایس از میرگ، «زمان» خود را از تن جدا می سازد و این خاطره ها، تا آنزمان زنده است که تس معشوق زنده است و وقتی مرد، آنگاه در بدن عاشق مکان می گیرد تا بر ای دورانی او را شکنجه دهد و سیس بهوادی نسیان گراید زیرا آن آرزوئی که روزی الهام بخش وجود زنبی بود، دیگر در آن تسن نست تا نگهبان آن باشد.

در این ابعاد گسترده ای که من از وجودش در خویشتن بیخبر بودم، در آن زمانی که مین صدای زنگ در باغ کومبری را شنیدم \_ آن طنین دوردستها را که همواره در وجود مین بیود \_ نقطه ای وجود داشت که من می تو انستم مبدأ سنجش قر از دهم، و همانگونه که اشاره کردم، در خود نوعی خستگی آمیخته با وحشت حس می کردم وقتی در نظر می آوردم که این طول زمان، نه تنها بدون وقفه در من زنده بود، در تکاپو بود و من ناخود آگاها نه در کتمان آن می کوشیدم بلکه زندگی من بود، خود من بود، و تا آندم که نفس بر لب داشتم آنر ا متصل به خود نگاه می داشتم و آن ستون پایداری من بود و من در قلهٔ دوار انگیز آن، بدون توسل به آن، قادر به کوچکترین حرکتی نبودم. وقتی به پائین پای خویش می نگریستم دچار سرگیجه می شدم و وقعتی در درون، از نقطه ای رفیع، بر وجود خود نظر می انداختم، سالهای عمر رفته را می دیدم که نامایشگر فرسنگها راه زندگانی من بودند.

حالا می فهمیدم که چرا دوک دو گرمانت، وقتی در صندلی نشسته بود، آنگونه که مسال جلوه می کرد که مرا به حیرت می انداخت در حالیکه سنش بمراتب از من بیشتر بود و وقتی از جا برمی خاست و بروی پاهایش می ایستاد، عقب و جلو می رفت و تلوتلو می خورد، نظیر ساقهای لرزان یک اسقف فر توت که در سرا پایش، جنز یک صلیب فیلزی، هیچ چیز سخت و استوار پیدا نشود و وقتی عزم رفتن کند، جمعی کشیش جوان ستبر بازو بیاریش بشتابند و او، نظیر

یک برگ لرزان بجنبد و بسختی گامی بردارد و در آن اوج سن تقریبی هشتادو سه سال، نظیر آدمی شود که بروی دو پای بلند چوبی ایستاده و همانجا زندگی می کند و این پاها هرگز از رشد بازنمی ایستند تا آنجا که آنها بلندتر از مناره های کلیسا شوند و جنبش و راهروی آنگونه مشکل و هلاکتبار شود که با حرکتی، شخص فرو افتد و دیگر از جای نجنبد. و مین دچار هراس می شدم و قتی پیش خود فکر می کردم که مبادا پاهای چوبی منهم به حد اعلای رشد خود رسیده باشند و دیری نگذرد که من دیگر آن توانائی را نداشته باشم کسه خود را بسروی گذشته ها نگاهدارم، گذشته هائی که بر ابرم گسترده شده بود. اما اگر قدرتی به مین اعطا می شد و آنقدر زنده می ماندم تا کاری را که بر عهده دارم به پایان برم، خودداری نمی کردم از اینکه میردانی را شیان توجه، که در مقام مقایسه با محوطهٔ محدودی که در فضای نامتناهی به آنها اختصاص یافته شایان توجه، که در مقام مقایسه با محوطهٔ محدودی که در فضای نامتناهی به آنها اختصاص یافته نامتادل گسترده باشد، پیشگام و پیشر و ترین باشند، زیر ا همزمان، همچون غولان غوطه ور شده در سالها، دور انهائی را لمس می کنند که بی نهایت از هم فاصله دارند و بوسیلهٔ به م پیوستگی تدریجی روزهای بیشمار، در بعد زمان، از هم جدا شده اند ...

\*\*Company می موزه ای بیشمار، در بعد زمان، از هم جدا شده اند \*\*

\*\*Company می موزه ای بیشمار، در بعد زمان، از هم جدا شده اند \*\*

\*\*Company می می کنند که بی نهایت از هم فاصله دارند و بوسیلهٔ به م پیوستگی تدریجی روزهای بیشمار، در بعد زمان، از هم جدا شده اند \*\*

مارسل پروست با این سطور، بیوگرافی عظیم و طولانی خود را بهپایان می برد و آنچه در بر ابر خواننده باقی میگذارد جز ویر انهای از زندگی نیست، دنیائی که در آن همه چیز به باد فنا رفته است: محبت، دوستی، آشنائسی، امید و آرزو. با تلاش خستگی ناپذیری کوشیده روزگار از دست رفته و عمر تلف شده را بازآورد اما اکنون جز اندوه و خسران چیزی عاید او نشده است.

داستان در جستجوی روزگار از دست رفته را نمی توان یک اثر «ترازیک» نامید زیرا در آن فاجعهای رخ نداده که هستی انسانی را زیروزبر کرده باشد، اما نمی توان منکر شد که این کتاب بطور کلی یک «غمنامه» است. غمنامهای از حماسهٔ حیات آدمی، و از آنجا که زندگانی نامهٔ مصنّف است مسی تسوانست تسا ایسنعد ناامید کننده نباشد اگر جنگی به وقوع نمی پیوست. حدوث پیکار جهانی، دگرگونیهای بسیار بسوجود آورد که حاصل آن بر هم ریختن تصورات نویسنده بود و همان آشفتگی زندگی و بویژه بهم ریختگی طبقات اجتماع، در داوری نویسنده نسبت به خود و دیگران تأثیر داشته است.

## \* \* \*

۷۸ برگردان به فارسی از آخرین سطور کتاب در جستجوی روزگار از دست رفته، جلد هفته، بازیافت زمان صفحات ۲۷۱ و ۲۷۲ باید توجه داشت که ترجمهٔ اصیل و دقیق از نوشته های پروست کاری است بسیار مشکل، زیرا همانگرنه که بیان آن رفت. نویسنده در بند رعایت جمله بندی و نقطه گذاری نیست و لاجرم خواننده و بویژه مترجم، در لایلای سطور طولانی و بی وقفهٔ او گیج می شود و برای برگردان آن به بزیران دیگر، با حفظ سبک و اصالت، از پای می افتد و از همین روست که صاحب نظران بیطرف، برای ترجمهٔ انگلیسی آن ارزش و اعتبار بسیار قاتلند، مترجم بخشهای مختلف کتاب پروست از انگلیسی به فارسی، سعی بسیار کرده است که این وظیفهٔ مهم را بدرستی انجام دهد.

کتاب در جستجوی روزگار از دست رفته نوشتهٔ مارسل پروست را چگونه می توان ارزیابی کرد؟ پروست از نگارش این زندگینامه چه هدفی داشت و چه کسانی در سازندگی نحوهٔ تفکر او سهم داشته اند؟ مؤلفان کتاب ادبیات فرانسه از آغازقرن هفده تابه امروز در فصلی از کتاب زیر عنوان چهار استاد جدید. دربارهٔ پروست اینگونه می نویسند ۲۹:

اینکه مارسل پروست از آفرینش کتاب در جستجوی روزگار از دست رفته چه منظوری داشته است باید از گفته جانراسکین در کتاب حجاریهای و نیز دریافت. ادیب و هنرشناس انگلیسی در کتاب مزبور میگوید:

توقع ما از هنر اینست که آنچه را که چون باد در حسرکت است. در جسای خسود ثابت نگاه دارد و آنچه را که مبهم و تاریک است روشن سازد. آن چیزهائسی را که اندازه پذیر نیستند بهم بپیوندد و آن چیزهائسی را که فساپذیرند جساویدان سازد.» ^^

دنیای پروست، دنیای شتاب و راز است که بیاری تعابیر هنری، تفکرات بسرگسن را در مسورد عدم قبول فلسفهٔ عقلانی و اعتقاد علمی منعکس می سازد. در این کتاب، بازگو کنندهٔ داستان بتدریج میآموزد که زمان را از طریق انگیزهٔ حافظهٔ غیر ارادی و مآلا از گذرگاه ارائهٔ هنرش متوقف سازد. همانگونه که آرام آرام ارتباطهای پنهانی از یاد رفته از طریق بعضی خاطرههای متوقف سازد. همانگونه که آرام آرام ارتباطهای پنهانی درختچههای زالزالک و امثال آنها) برایش تداعی می شود، به کشف رازی نائل می شود، جزئی از گذشته را دوباره زنده می کند، طبیعت بردبار خود را استوار می سازد و سرانجام اساس آفرینش داستان خود را بنیان می نهد. در این تلاش و کوشش، خویشتن را نیز در معرض تعشق (چه بسوی همجنس و چه جنس مخالف) قرار می دهد که در این میان می کوشد با یک شیوهٔ جالب خودفریبی، که حاصلش جز تلخی و اندوه و حسادت و سرانجام ناکامی نیست، خود را در معرض تحلیل روانی قرار دهد. همانگونه که این پویشها و کشفها، طی سطور داستان، ادامه می باید، ایسن پروهشها با شهر موضوعات متقابل دیگری سانند هنر، زنیدگی، اجتماع، خویشتن و مکاتسبی از شیوههای موضوعات متقابل دیگری سانند هنر، زنیدگی، اجتماع، خویشتن و مکاتسبی از شیوههای امپرسیونیسم و سعبولیسم، و همچنین نقاشی و موسیقی با هم میآمیزد. طنز و هزل، شعر و بینش تحلیلی در سراسر موضوعات داستان بکار برده می شود تا نقش آفرینش دنیائی تخیلی و بینش تحلیلی در سراسر موضوعات داستان بکار برده می شود تا نقش آفرینش دنیائی تخیلی و بینش دنیائی تخیلی و کنند. از همه مهمتر، بر وست عظمت خود را در داستانسرائی از طریق آفرینش دنیائی تخیلی و

79 - W. D. Howarth, Henry M. Peyre and John Cruickhank: French Literature from 1600 to the present - 4 New Masters.

۸ - پروست پس از آشنائی با آثار جانراسکین، بسوی نوشته های جمعی دیگر از نویسندگان انگلیسی روکرد و بعطالعهٔ آثار آنان پرداخت. اما جز به چند تن از آنان دل نیست. این عده عبارتند از جرج الیوت، بویژه کتاب آسهای نهرفلاس او، و توماس هاردی و کتاب دو جغت چشمان آیی او.

خودمختار نشان می دهد که ما آماده ایم بی چون و چرا تسلیم مقدرات آن شویسم و خوشنودیم از اینکه بر تجارب روزانه ما روشنائی می افکند. این روشنائی می بتنی است بر زبان و سبک و بصیرت. پروست و ژید و همچنین پلوالری دارای مواهب فوق العاده ای در زمینهٔ تیجزیهٔ هوشیاری و حساسیت هنری هستند. این موهبتها ناچار صور تهای مختلف بخود گرفته اند. با وجود آنکه پروست در میانسالی در گذشته آثارش نمودار مردی است که پیش از بلوغ کامل به بسنین پیری رسیده و این شخص تلاش دارد که گذشته های خویش را از نو تسخیر کندو از نو به تفسیر و توصیف آنها پردازد <sup>۸</sup>.

برای درک و دریافت نوشتههای پروست، نکتهٔ مهمی که باید در نظر داشت اینست که ایس داستانسرا بسیار مشکل می نویسد. در سراسر هفت جلد کتاب، چنین پیداست که او کمترین توجهی به سبک نویسندگی ندارد و کوچکترین تلاشی نمی کند از اینکه جملات کو تاه و قابل فهم بنویسد. گاهی می شود که جملهای را شروع می کند و آنسان ادامه می دهد که تمام صفحه سیاه می شود و هنوز جملهٔ او بپایان نرسیده است. در مورد سیر فکری نیز مسیر مشخص ندارد. اندیشه اش گوئی بی هدف سرگردان است و در یک مکان ثابت مستقر نیست. وقتی موضوع قابل بیانی به ذهنش می رسد، در چند جهت حرکت می کند تا سر انجام بر آن موضوع استقر از بباید و وقتی یافت. آنوقت صفحات عدیده ای را به شرح و بسط آن سیاه می کند تا پرندهٔ فکرش بار دیگر اوج گیرد و بر خاطرهٔ دیگر یا مطلب دیگری فرود آید.

بسیاری از نویسندگان بزرگ دربارهٔ پروست و کتابش چنین گفته اند که اگر او نسمی مرد و چندسالی پس از انتشار آثارش زنده می ماند، بدون تردید در نوشته های خود دست می برد و چه بسا هفت جلد را به پسنج جلد تبدیل می کرد، در نتیجه خواننده با زحمت کمتری نوشته اش را تا به پایان می برد و اینکار هیچگونه لطمه ای به آثارش نمی زد. دنیس سورا در کتاب ادبیات نوین فرانسه هم دارد که بیماری زیاد نویسی و زائد نویسی از نیمه های قرن هجده گریبان داستانسرایان فرانسه ی را گرفته بود، بطوریکه در مورد بعضی داستان نویسان، می شود گفت که فقط ده در صد از مطالب آنها جالب است و بقیه بیهوده سرائی. و یکتورهوگو، قهرمان ادب فرانسه هم از این عیب بری نیست. کتاب مشهور بینوایان او مطالب زائد بسیار دارد که اگر حذف می شد، هیچگونه لطمه ای به کتاب نمی زد. شاید شرائط خوانندگان در آن سالهای قرن هجده و نوزده چنین ایبجاب می کرد که داستانسرا راه و روش قصه گویان را در پیش گیرند و از بسیان بسدیه پات و تکرار مکر رات پسرهیز نکنند.

با اینحال پروست نویسندهٔ بزرگی است که شیوهٔ نوینی در ادب فرانسه ارائه داده و جمعی متفکر و نویسنده بمدنبال خود کشیده است. پروست را می توان یک دائرة المعارف فکر نوین <sup>۸۲</sup> خواند که در این دایرة المعارف

۸۱ \_ برگردان به فارسی از متن انگلیسی، صفحات ۷۹ و ۸۰

همه چیز به گردیکتن می گردد و آن تن، کسی جز خود پروست نیست. کتاب بهیچوجه شباهتی به آثار کلاسیک یا رمانتیک پیشین فرانسه ندارد. در آثار کلاسیک، «خود» نقشی ندارد و نباید ظاهر شود. در نوشته های رمانتیک «خود» غالباً خداست که در سیمای داستانسرا ظاهر شده و عشق او، یک عشق آسمانی و ربانی است. اما در کتاب پروست، همه چیز «خود» است و این «خود» ابدأ چهرهٔ الهی ندارد.

در داستان در جستجوی روزگار از دست رفته، نویسنده مدام در روح خویش سیر می کند. روح چیست؟
بگفتهٔ دکارت، روح جوهر عقل است و به گفتهٔ لامارتین، ماهیت روح، شور است و این شور جز عشق نیست.
در اینجا تفاوت بین اهل منطق از یکسو و پیروان رمانتیسم از سوی دیگر آشکار می شود. در حالیکه پروست سخنش بکلی از این دو گروه مجز است. او می گوید «این تصور باطل است که بینداریم هر انسانی دارای یک روح است. هر انسانی دارای چندین روح است که بعضی از آنها بسیار شکننده و موقتی است. شما می گوئید روح، جوهر عقل است؟ ابزاری است که فقط خطاها و تخیلات باطل را می سازد. این هوش یا خرد یا نیروی در اکه، همیشه اشتباه می کند و حقیقت را غیر از آنچه هست می بیند. عشق چیست؟ عشق هم نوعی تخیل است که از طریق تمرین و استمر ار، در ذهن ما قوت می گیرد و بزرگ می شود. عشق در حقیقت سازندهٔ خیال ماست.
که از طریق تمرین و استمر ار، در ذهن ما قوت می گیرد و بزرگ می شود. عشق در حقیقت سازندهٔ خیال ماست. انچه که و اقعیت دارد و جای هیچ تردیدی نیست احساس ماست، آنچه که حس می کنیم و این احساس فقط در در در و را بطه ای بین ما و جهان خارج بر قرار نسمی کند. تازه در پس ایس احساس، یک حس دیگر است که از همهٔ اینها حقیقی تر است و آن حس جنسی است».

در نظر پروست، اصل هستی چیزی جز تلاش انسان برای رسیدن به لذت جنسی نیست. در عین حال، پاره ای موارد پیش می آید که در میان آشوب این تمایلات، نگاه انسان متوجه چیز دیگری هم می شود و آن ابدیت است. می گوید اگر کسی مثل من در جستجوی روزگار از دست رفته بگردد، متوجه می شود که او در سراسر عمر خویش، بدون آنکه خود متوجه باشد، در جستجوی ابدیت گشته است.

در این نکته، پروست شباهت با مالارمه پیدا میکند. این شاعر و ادیب و بنیانگذار مکتب سمبولیسم همه جا در آثار خود در جستجوی ابدیت گشته است و به آن نرسیده است اما، بگفتهٔ بسیاری از منتقدان، پروست به آن دست یافته است همهٔ

استادان پروست چه کسانی بودهاند و او از نوشتهٔ چه افرادی متأثر شده است؟ این افراد بکدام جوامع از نویسندگان تعلق داشتند؟

نخست باید از دو تن از ناموران مکتب نئو کلاسیسسم فرانسه در قرن هفده یاد کرد: این دو تن، یکی دوکدوسنسیمون، ادیب و نویسندهٔ دربار لوثی چهاردهم است که کتاب مشهور خاطرات<sup>۸۵</sup> او منبع الهام پروست بوده است و دیگر مارکیزدوماریدورابوتنشانتالسوینیه، نویسندهٔ قرن هفده فـرانسه کـه مجموعهٔ نامههای او از آثار ارزشمند ادب فرانسه بشمار میآیـد و پـروست شیوهٔ طنز و شوخ طبعـی را از وی

آموخته است<sup>۸۶</sup>.

در کتاب عظیم در جستجوی روزگار از دست رفته، شیوهٔ همه نوع از مکاتب ادب را می توان جستجو کرد از آنجمله مکتب رمانتیسیسم که درنوشتهٔ پسروست نـ آثیر بسزا بسرجای نهاده است. فرانسوا رنه دو شباتو بریان است که کتاب خاطرات فراسوی گور <sup>۸۷</sup> او منضمن شرح حال نویسنده است از دوران کودکی تا زمانی که پای به جرگهٔ خلاقان هنر نهاد. پروست بدون شک این کـتاب را از آغاز تـا انجام خوانده بود و این استاد را بخاطر این اثرش سخت گرامی میداشت.

استاد دیگری از این مکتب که پروست تحت تأثیر نوشته های او بوده است ژراردونروال است که در قرن نوزده می زیسته و در ادب فرانسه، از جمله پیروان سعبولیسم و سورر ثالیسم شناخته شده است. یک کتاب منظوم او بنام دختران آتش، که بسال ۱۸۵۴ انتشار یافته، مورد توجه پروست بوده و بخشی از شرح حال خود را از یک داستان این کتاب زیر عنوان سیلوی اقتباس کرده است

در کتاب در جستجوی روزگار از دست رفته جلوه هائی از مکتب رئالیسم و ناتور الیسم هم می توان یافت. گوستاو فلوبر، شارل آگوستین سن بو و هیپولیت تن، از جمله داستان سرایانی هستند که پسروست از تسأثیر تفکرات و سبک آثار آنها بدور نمانده است. بویژه داستان مادام بسوواری که همه جسا شبوهٔ رئسالیستی آن پروست را زیر نفوذ خویش داشته است.

در مکتب ناتور الیسم، استادانی که سیر اندیشهٔ آنانرا می توان در نوشتهٔ پروست دیسد، عبارتسند از اونسوره دوبالزاک و امیلزولا. مسألهٔ توارث و تأثیر محیط در سازندگی انسان، از جملهٔ مسائلی است که پروست از این دو نویسنده آموخته است و بدین ترتیب می توان گفت که مجموعهٔ کتابهای کمدی انسانی نوشتهٔ بالزاک و خاندان رو گونماکار نوشتهٔ زولا، مورد توجه وی بوده است. داستان پیرامون خانهٔ گرمانت نوشتهٔ پروست بیش از همه از آفرینندهٔ داستان نانا تأثیر پذیری داشته است. فیودور داستایوسکی نیز برای پروست مدلی بوده است. این داستانسرای روس، با نگارش دو کتاب مشهور خود زیر عناوین برادران کار امازف و جنایات و مجازات <sup>۸۸</sup>، راه خود را از دیگر داستانسرایان جهان جدا کرد و بجای برون نگری، رسم درون نگری را پیشه کرد. این طرز فکر او، پروست را واداشت به دنیای پیچیدهٔ روان آدمی پای گذارد و شیوهٔ «روان تحلیلی» فروید را در مورد خویش بکار بندد.

در کتاب در جستجوی روزگار از دست رفته، شیوهٔ مکتب سمبولیستها نیز دیده می شود. آگاهی پسروست به تفکرات امانو ثل کانت که در ادب فرانسه، نخستین بار بوسیلهٔ شارل بودار و آرتور رمبو بمنصهٔ ظهور رسید، سبب شد که وی از مکتب سمبولیسم نیز بدور نماند. سمبولیسم مکتب بکار گیری زباز تر رو استعاره ای

86 - Marquise de Marie de Rabutin-Chantal Sévigné (1626-1696): Lettres de Mme, de Sévigné

87 - FRANCOIS - RENE DE CHATEAUBRIAND (1768-1848): Mémoires d'Outre - tombe.

88 - GERARD DE NERVAL (1808-1855): Les Filles de feu - Sylvie.

۸۹ ــ پیرامون دو داستان داستابوسکی زبر عناوین برادران کارامازف و جنایت و مجازات رجوع کنید بهجلد نخست و دوم سیری دو بزرگترین کتابهای جهان است و هر دو شاعر، یعنی بودلر و رمبو در سروده های خود کوشیده اند اندیشهٔ خود را دربارهٔ «حقیقت» و «تلفیق گذشته و حال برای درک حقیقت» و «بصیرت و جهان بینی که نیاز به تفکر ندارد» و «نقش شعور یا ضمیر باطن» که همه از اندیشه های فلسفی کانت است، با زبان رمزی و استعاره ای بیان کنند. پژوهش در آمار پروست نشان می دهد که این ابیات بودلر، در بسیاری از فصول، تجلی کرده است:

عطرها. رنگها و صداها ما را فرا میخوانند. این عطر تازهٔ پوست نوزاد است. روحنواز چون نسیم بوستان. سبز همانند مرغزار.

مجموعة گلهای شر سرودهٔ بودلر متضمن آرزوهای شاعر است برای رسیدن به «کمال مسطلوب» در هنر و عشق. این تلاش و کوشش از آنجهت است که جنون مالیخولیائی خود را از میان ببرد و پروست، پیش از آنکه کلید کشف خاطره های گذشتهٔ خود را بیابد و با سیر در جهان پیشین خویش، خویشتن را مشغول بدارد، اسیر همین توقعات بود. همین تأثیر را مجموعهٔ شعر زورق مست سرودهٔ رمبو آ بروی پروست داشته است. در آخرین سالهای قرن نوزدهم، کتابی در فرانسه انتشار یافت که میتوان گفت این کتاب بتنهائی مسیر فکر پروست را عوض کرد. عنوان این کتاب زمان و ارادهٔ آزاد بود و نویسنده اش فیلسوف جسوانی بسود بسنام هانری برگسن آ. پروست خالق اثر را نمی شناخت ولی کتاب را خوانده بسود. در سال ۱۸۹۱، تقریباً دو سال پس از انتشار کتاب فلسفی برگسن، پروست پای بهدانشکدهٔ علوم سیاسی در سوربین نبهاد و در همین محیط تحصیلی بود که بدیدار متفکر بزرگ فرانسوی نائل آمد. نتیجهٔ این آشنائی و دوستی این بود که اساس کتاب در جستجوی روزگار از دست رفته بر مبانی فرضیه های برگسن قرار گرفت: گذر زمان، سیر دائسمی و در جستجوی روزگار از دست رفته بر مبانی فرضیه های برگسن قرار گرفت: گذر زمان، سیر دائسمی و دگرگونی پذیری شخصیت آدمی، بازیابی حسی ضمیر ناآگاه، دستیابی غیرارادی به خاطره های گذشته از طریق تداعی و باز یافت عمر از رهگذار آفرینش هنری. بدینسان می توان ادعا کرد که بسرگسن، با تفکرات فیلسفی خود، سازندهٔ مردی شد که کوته زمانی بعد در شمار چهره های جاودان ادب فرانسه قرار گرفت.

مارسل پروست بهجهان بشریت چه خدمتی کرده است و حاصل نگارش این کتاب عظیم چه بوده است؟ دوروتی بروستر و جانآنگوسبارل، استادان دانشگاه کلمبیا، در کتاب داستان جهان نو<sup>17</sup>، پاسخ به این پرسش را بدینگونه داده اند:

داستان در جستجوی روزگار از دست رفته. در وهلهٔ نخستین، همان نقشی را ایفا میکند که کتابهای بزرگ عالم انجام میدهند. یعنی دانش خواننده را نسبت بهجهان بسرون گسترده

90 - ARTHUR RIMBAUD (1854-1891): Le Bateau Ivre

91 - HENRI BERGSON (1859-1941): Time and Free will.

92 - BREWSTER AND BURR ELL: Modern World Fiction.



پروست در بستر میرگ ۱۸ نسوامبر سال ۱۹۲۲ طسرح کسار Donoyerde پروست در بستر میرگ ۱۹۲۰ طسرح کسار Segonzac در خوابگاه کوچک خود در خیابان هملن به پاریس که در عین حال دفتر کار و اتاق پذیرا ائیش بود، چشم بر زندگی فیرو بست. در سالههای آخسر

حیات. بگونهای تنها میزیست. که از مرگ او جز مادام سلست آلبارت. خادمهٔ وفادار او که در دهسال پایان زندگی با او میزیست. کسی خبردار نشد. چـون شمع محتضری سوخت و به خاموشی گرائید در حالیکه همهچیز خود را فـدای

کتابش کرد.

میسازد. این کتاب با طنز اجتماعی بیمانند خود ما را بهجامعهٔ مشخصی معرفی می کند که در آن هم افر اد متفرعن و از خود راضی هست و هم فرصت طلبان تبوطهٔ کار، و در عین حال با فرهنگ جامعه ای آشنا می شویم که هم راه کمال می پویند و هم راه زوال. این آشنائی با جهان برون است اما نقش اصلی در جستجوی روزگار از دست رفته آشنا ساختن ما با جهان درون است. این کتاب ما را از راههای تردید ناپذیری به خودمان معرفی مسی کند. بسندرت خواننده ای پیدا می شود که پس از مطالعهٔ دقیق و سیر عمیق در محتوای کتاب، گذشتهٔ خریش را باز نیابد و به آن ابزارهای ظریف و ناپیدا دسترسی پیدا نکند که بوسیلهٔ آنها به کشف درون خویش نائل شود. پروست به چنان لحظه های استثنائی دست یسافت که بسرای او مستضمن ارزشهای نامتناهی بود. وی توفیق یافت که این لحظات را بصورت تعابیر هنری چاودان سازد. بسیاری از انسانها هستند که این لحظات را داشته اند اما چسون قسدرت هنری پسروست را نداشته اند نتو انسته اند بمنصهٔ ظهور برسانند. هارولدمارش، منتقد معاصر آمریکائی در کتاب نداشته اند نر سیمای بیننده آین نکته را توصیف کرده است. وی می گوید:

لحظهٔ اوجی است که گوئی نقاب پس می رود. یک فرد عادی شاید چیزی جنز یک دورنما. یا شهر یا خیابان نبیند. اما هنر مند در آن صحنه حیات می بیند. همهمه و جنبش و حرکت و نور و خلاصه معنی و مفهوم مشاهده می کند.

این لحظه ها خواه رمزی و خواه شبح مانند باشند و یا بصورت الهام نازل شوند، ایسن تسنها نویسنده است که در او چنین نبوغی هست که بتواند آنانرا دقیقاً چنانکه جلوه می کنند بر صفحه کاغذ آورد. آنگونه که هنری جیمز وصف می کند، عمیقترین کیفیت یک کار هنری، کیفیت مغز هنر آفرینی است که آنرا بوجود آورده است. در جستجوی روزگار از دست رفسته ما را به خلوتسرای دل یک شخصیت عجیب و ممتازی می برد، نویسنده ای که نوشته هایش با همه فرق دارد، ارزشها را بگونه ای دیگر می بیند، به ما جلوه هائی از این جهان نشان می دهد که پیش از او کس دیگری نتوانسته بود بدینگونه نشان دهد.

ویژگیهای خلق و مشرب پروست و شیوهٔ تفکرش بگونهای در این کتاب منعکس شده که باید کتاب را با کمال دقت مطالعه کرد و نقش آفرینان را با هوشیاری و بیداری تحت مراقبت قرار داد. کردار و پندار پروست با آنچه حس کرده و دیده، بصورت الهام بازگو نشده بلکه در او زنده شده و آنگاه در شاهکار خویش آنها را نقاشی کرده است<sup>9</sup>.

مارسل پر وست یک یهودی زادهٔ مسیحی بود و سیر در زندگانی گذشتهٔ او نشان میدهد که همه جا با مسیحیت سروکار داشته است اما شگفتا که خدا هرگز در دنیای او وجود نداشته است و در هیچیک از فصول کتاب او

## 797

جلوه ای نکرده است مگر اینکه بپنداریم آنجا که پروست با زیبائیها و هنرها سروکار دارد، در همانیجا خدا هم هست. سبب این جدائی نویسنده از خدا چه می تو اند باشد؟ جز اینکه از مطالعهٔ زندگی نامهٔ او در بابیم که مذهب و مسائل مذهبی در خانهٔ خاندان پروست وجود نداشته و دلیلش هم این بوده که مسادر یسهودی بسوده و پسدر مسیحی، و اینان چنین قرار گذارده بودند که هر گز مباحث دینی را در محیط خانه بهیش نکشند. در نوشتههای پروست، آثاری از مشرب بودائی، بویژه نیروانا، وجود دارد و خلسه و جذبهای که از راه زجر خویش و یسا مرگ ارادی پیش از مرگ طبیعی، بهوی دست می داده، گواه توجه او به نیروانا بوده است. همین شیوهٔ نفکر، و از همه مهمتر، رهائی فکر از نحوهٔ تفکر زمان و بکار گیری روش سیلان هوشیاری در طرز نویسندگی، و بر تر از همه مهمتر، رهائی فکر از نحوهٔ تفکر زمان و بکار گیری روش سیلان هوشیاری در طرز نویسندگی، و بر تر از همه، شناخت آدمی از راه سیر در درون او نه برون او، سبب گردید که تـوجه بسیاری از نـویسندگان عصر بسوی او جلب شود و حتی در کار داستانسرائی مستقیماً از او تقلید کنند. در این میان گروه مقلدان او، می توان از آندره ژید و کتاب سکهساز ان ۱۰۰۰ ژاک دولاکر تل و کتاب سیلبرمان ۱۰۰۰ و بر جینیا وولف و کـتاب اصواج ۱۰۰ و آنتونی یاول و کتاب موسیقی زمان ۱۰۰ را نام بر د ۱۰۰۰ آنتونی یاول و کتاب موسیقی زمان ۱۰۰ را نام بر د ۱۰۰۰ ان مورد ۱۰۰۰ و ستی روان او به برود ۱۰۰۰ و سیلیرمان ۱۰۰۰ و کتاب موسیقی زمان ۱۰۰ را نام بر د ۱۰۰۰ این میار و کتاب سیلیرمان ۱۰۰ و کتاب موسیقی زمان ۱۰۰ را نام بر د ۱۰۰۰ و ۱۰۰۰ سیلیرمان ۱۰۰۰ و کتاب موسیقی زمان ۱۰۰ را نام بر د ۱۰۰۰ و ۱۰۰ و ۱۰ و ۱۰۰ و ۱۰ و ۱

95 - ANDRE GIDE : Les Faux-Monnayeurs

96 - Jacques de Lacretelle : Silbermann

97 - Virginia Woolf: The Waves

98 - Anthony Powell: The Music of Time.

99 پیرامون تقریظی که مارسل پروست بر نخستین چاپ کتاب خویش نوشت. رجوع کنید به اظهارات ویلیام سامرست موم، در جلد دوم سیری در بزرگترین کتابهای جهان، زیر عنوان پیرامون اسارت انسانی.

## کتابهائی که برای تهیهٔ این پژوهشنامه مورد بهرموری قرار گرفتهاند\*

- 1. MARTIN TURNELL: The Art of French Fiction: Hamish Hamilton: London: 1959.
- 2. BRESTER and BURRELL: Modern World Fiction; Littlefield, Adams & Co.; U.S.A.: 1960 edition.
- 3. W.D. HOWARTH HENRI M. PEYRE: French Literature from 1600 to the present; Harper & Row Publishers:
  U.S.A.: 1974.
- 4. MARTIN TURNELL: The Novel in France: A Vintage Book: New York: 1951 edition
- 5. MARCEL PROUST: Swann's Way: A Vintage Book: New York: 1970.
- 6. MARCEL PROUST: Within A Budding Grove: A Vintage Book: New York: 1970.
- 7. MARCEL PROUST: the Guermantes Way; A Vintage Book; New York: 1970.
- 8. MARCEL PROUST: Cities of the Plain: A Vintage Book: New York: 1970
- 9. MARCEL PROUST: The Caprice; A Vintage Book; New York: 1970
- 10. MARCEL PROUST: The Sweet Cheat Gone: New York: 1970.
- 11. MARCEL PROUST: The Past Recaptured; A Vintage Book; New York: 1970.
- 12 SAMUEL BECKETT: Proust: Grove Pressime: New York: 1931.
- 13. DENIS SAURAT: Modern French Literature; London; J. M. Dent: 1946.
- 14. PETER QUENNELL: Marcel Proust; Weidenfeld & Nicolson: London: 1971.
- 15. VICTOR E. GRAHAM: The Imagery of Proust; Basil Blackwell; Oxford: 1966.
- 16. BARBARA J. BUCKNALL: The Religion of An in Proust: University of Illinois Press: Chicago: 1969.
- 17. JOSEPH COLLINS: The Doctor Looks at Literature; George Allen Ltd; London: 1923.
- CAROLYN ROBERTS WELCH: Remembrance of Things Past: Monarch Press: New York: Simone & Schuster:
   1973.
- 19. The Reader's Companion to World Literature: A Mentor Book: New American Library: New York: 1973.

#### ۲۹۴ سیری در بزرگترین کتابهای جهان

- DONALD HEINEY & Lenthiel H. Downs: Continental European Literature Barron's Educational Series; New York: 1974; Volume 1.
- 12. JOHN CANNING: 100 Great Books: A Century Book; London; 1974.
- 22. ABRAHAM H. LASS: 50 European Novels: Washington Square Press; New York; 1968.
- 23. FRANK N. Magill: Masterpieces of World Literature; First Series; Harper & Row; New York; 1952.
- 24. Encyclopaedia Britannica: 1974 edition: in 50 volumes: Vol. 15.

منظو ماا:

## سرزمين بيحاصل

The Wasteland

سال انتشار: ۱۹۲۷ میلادی

سرودة:

# تي.اسُ.اليوت

T.S. Ellot

 $(1 \lambda \lambda \lambda - 1990)$ 

ا تگلیسی



چیستند این ریشههائی که چنگ انداختهاند و چه شاخههائی برون میروید از درون این زبالههای سنگی؟

ای زادهٔ انسان! تو نخواهی توانست گفتن یا حدس زدن! زیرا تو جز مشتی بتهای شکسته نمیشناسی. آنجا که میکوبد خورشید؛

و بر نمیخیزد زمزمهٔ آبی از سنگ خشک؛ تنها سایه است که مکان گرفته در زیر این صخرهٔ سرخفام

(تو بیا در سایهٔ این صخرهٔ آتشگون) و بر تو نشان خواهم داد چیزی دگرگونه:

خواه از سایهٔ تو بهنگام پگاه که برمیدارد گام در قفای تو یا سایهٔ تو در شامگهان که برمیخیزد برای دیدار تو.

یا سایهٔ تو در شامگهان که برمیخیزد برای دیدار تو. به تو خواهم نمایاند هراس را از درون مثنتی غبار...

تصویر از هفته نامهٔ تایم حاب آمریکا بے شمارہ ۶ مارس ۱۹۵۰ بے

به تو خواهم نمایاند هراس را از درون مشتی غبار... (از منظومهٔ سرزمین بیحاصل سرودهٔ تی ــ اس ــ الیوت)

و يناهي نمي بخشند درختان مرده؛ امان نمي دهد زنجره؛

نقاشی کار Artzybasheff نمایشگر سرزمین بی**حاصل.** جهانی که الیوت در شعر خویش آنرا ترسیم کرده است.

منتشر شد. اینکه بتوان با صراحت ادعا کرد این شعر در زبان و ادب انگلیس، منظهر کمال سخنوری در قمرن بیستم است و یا نعودار بارزی از شیوهٔ شاعری در دورهٔ معاصر است اندکی مشکل است اما بی تردید می توان آنرا یکی از مشهورترین و متنفّذترین شعر انگلیسی در قرن بیستم پنداشت ٔ و قبول کرد که این منظومه، نـقطهٔ مرکزی آفرینش شعر درینجاه سال اخیر است و هنوز هیج شاعری در دنیای انگلیسی زبان ظهـور نکرده است که اثری والاتر و برتر از آن بسر اید<sup>ا</sup>. شاید همین منظومهٔ سرزمین بیحاصل سبب شد که منتقدان ادب شناس

سرزمین بیحاصل شعری است از تی اس الیوت، شاعر آمریکائی الاصل انگلیسی که در سال ۱۹۲۷

عالم اورا بزرگترین شاعر انگلیسی در این قبرن بشناسند گو بیازهم همین شعبر کسه مبدتی قسریب دهسال یر آوازه ترین و جنجال بر انگیز ترین سرودهٔ یک سخنسرای انگلیسی بود موجب شد که جائزه نوبل در ادبیات. در سال ۱۹۴۸، بهوی اعطاء گردد.

تا پیش از انتشار سرزمین بیحاصل، شاعری که در عرصهٔ گستردهٔ شعر انگلیسی در عصر جدید ہے سانند و بي همتا بود. وبليام باتلر بيتز بود كه هرچند از سرزمين ايرلند برخاسته بيود و بيه جيامعة اصبل انگليسي تسعلق نداشت باوجود این، منتقدان بزرگ ادبشناس پذیرفته بودند کسه او در سبک و بسیان و نسو آوری، رقسیبی

نمی شناسد " تااینکه چکامهٔ سرزمین بیحاصل منتشر شد و آنزمان بود که نام تی ــ اس ــ الیوت شهرت اور ا نيز تحت الشعاع خويش قرار داد. در وهلة نخست. آنجه در اين شعر جلب نظر مي كرد «تكنيك» و «تم» أن بود. بعبارت دیگر، فنونی که بر ای سرودن آن بکار برده بود و موضوعی که بر ای شعر خویش بسرگزیده بود: امسا

ویژگیهای این شعر منحصر به این دو اصل نبود: سرزمین بسیحاصل تسرکیبی بسود از اسطوره ها، مسباحث

۲ ــ ر.ک. منتخبات نظم و نثر ادبیات انگلیسی از اکسفورد ــ جلد ۲ ــ صفحه ۱۹۸۱ ٣ \_ ر.ك. تاريخ مختصر ادبيات انگليس ــ نوشنة هرى بلامايرز ــ صفحه ٢٢٢

۲ ۔۔ ر. ک. مقدمه پر ادبیات انگلیسی ۔۔ جلد پنجم ۔۔ صفحہ ۲۹

۱ \_ ر. ک. آمریکانا \_ جلد ۲۸ \_ صفحه ۲۲۵

انسان شناسی، معتقدات دین مسیح، روایات شرقی و پندارهای شاعرانه. شعر مرکب بود از حکایات فرعی جدا ازهم، داستانهای اندوهبار بهمبافته، مضامین دردانگیز از آثار گذشتگان و سخنان خود شاعر بهشیوهٔ ایسا و ایهام برای نشان دادن دنیائی تهی و انباشته از درد و رنج و سرانجام تسجسم سرزمینی که در آن هیچ نیست مگر اوهام رعبآور و سرابهای بی بنیان، و سراینده در این راه دشوار توفیق یافته بود.

اینکه چرا الیوت شعری سروده بود که در آن جز سوگ و ماتم انسان نبود بساید در زندگانی او و دنسیای او جستجو کرد. تی — اس — الیوت متعلق به نسل بعد از جنگ جهانی اول بود. نبرد خانمانسوز چهارساله، آمال و احلام بسیاری از اندیشمندان خوش بین اروپا را نقش بر آب ساخته بود. روشنگران که به آیندهٔ بشر چشم امید دوخته بودند، ناگهان دریافتند که در یک چشم بهمزدن مسکنست هستی شان بسر باد رود و کاخ آرزوهایشان زیروز بر گردد. از اینرو بهورطه یأس و بدبینی افتادند. این احساس منحصر به الیوت نبود: اکثر شاعران و داستانسرایان آن دوره بهمین اندوه جانفرسا مبتلا شده بودند . سرزمین بیحاصل درحقیقت نسایشگر زاری شاعر است بر مرگ آرزوهای خود. سوگنامه ایست از سرخوردگی، انزجار و نفرت او از حیاتی که در آن جن فریب و خیانت و تباهی نیست. روایت کنندهٔ دنیائی است که به شکل بسیابان بی آب و علف است و در آن هیچ نیست مگر هراس و شکنجه و مشتی تصورات واهی و پوچ.

ماجرای آفرینش منظومه سرز مسین بسیحاصل از پائیز سال ۱۹۳۱ شروع شد. الیوت، شاعر و نسقدنویس سی وسهساله که در بانک لویدز در لندن کار می کرد، در اثر کار زیاد و اختلاف با همسر و بیزاری از زندگی در آستانهٔ مزگ قرار گرفت بیزاری ان به او توصیه کردند بلافاصله کار خودرا رها کند و برای استراحت، به نقطهٔ آرام و خوش آب وهوائی برود. بانک با مرخصی کوتاه او مسوافقت کسرد و الیوت عازم «مسارگیت» تفرجگاهی در ناحیهٔ «کنت» شد اما بزودی تغییر رأی داد و به «لوزان» در سرزمین آرام سوئیس رفت بحاصل چند هفته دوری از لندن، سرودن شعری بود که بنیان تازه ای در ادبیات منظوم زبان انگلیسی گذاشت. الیوت در

۵ - تجلّی این افسردگی و ناامیدی را میتوان در آثار کافکا، کامو، سارتر، توماسمان و اکثر شاعران و نویسندگان این دوره دید.
۶ - همسر نخستین الیوت بنام بانو والری الیوت Mrs. Valerie Eliot زن روشنفکر و متشخصی نبود و بدتر از همه روان ناآرام داشت و بهر دستاویزی شوهر خویش را می آزرد بگونهای که شاعر در خانه خویش کمترین دلغوشی نداشت. در دورانی که تازه جنگ جهانی اول خانمه یافته بود، الیوت در معیت تنها دوست خود، کتر اد آیکن، Conrad Aiken متقد نامدار انگلیسی، پس از ترک کار، بمسیخانهای می رفت و آسایش تن و آرامش خیال را در مصاحبت وی می جست. اغلب بهدوست خویش می گفت در نظر دارد شاهکاری بیافریند و بارها به ایسن امید به بخانه رفته است اما هر گز این آرزو صورت حقیقت به خود نگر فته است. آیکن می توسد یکبار که ایس راز را بیا هو مر لین Homer Lane به بخانه رفته موسد ایش بازمی دارد خودخواهی تست زیر ا تبو خسود را خسدا دوست ادب شناس دیگر درمیان نهادم بهمن گفت بهدوست بگر که دا آن نقصانی باشده. الیوت از این اظهار نظر سخت بسر آشفته بود زیس ا آگاهی داشت که دیگران از وضع روحیهٔ درهم شکستهٔ او کمترین خبری ندارند. ماجرای آندوران غمآلود را کنراد آیکن در نوشتار سخصلی زیسر داشت که دیگران از وضع روحیهٔ درهم شکستهٔ او کمترین خبری ندارند. ماجرای آندوران غمآلود را کنراد آیکن در نوشتار سخصلی زیسر عندان تشریح صالیخولیا KONRAD AIKEN: An Anatomy of Melancho ای بیرامون سرزمین بهجاصل \_ صفحه ۵۲)

۷ دوران این مرخصی قریب سه ماه بطول کشید. پارهای از وقایع نگاران عقیده دارند که الیوت فقط مدت ۴۰ روز بروی این اثر کار کرده است
 و در اینصورت این شاهکار با شتاب بسیار بصرحلهٔ آفرینش رسیده است.

آن دوران دوستی داشت که هرگز از خیال او فارغ نمی شد: این دوست «عزرا پاوند» شاعر نامدار آمریکائی بود که وی از دیرباز اورا می شناخت<sup>۸</sup>. پاوند فیقط سه سال از او بسزرگتر بسود امسا هردو در یک راه گسام برمی داشتند و هردو نسبت به جهانی که در آن می زیستند نظر واحدی داشتند. در آغاز سال ۱۹۲۲ و قستی الیوت به لندن بازمی گشت، مسودهٔ شعر خودرا که قریب هشتصد سطر شداشت، برای دوست شاعر خویش به پاریس فرستاد و از او تقاضا کرد آنرا مطالعه کند و هر نوع تغییر و اصلاحی را که ضروری می داند در آن بدهد فر عزرا پاوند خواهش اورا پذیرفت اما با شتاب پاسخ اورا نداد. در نامه ای که بعدوستی نوشت و در مقاله ای که چندی پس از آن تاریخ در نشریهٔ عصر جدید نگاشت، چنین داوری کرده بود:

«الیوت در دوران مرخصی اجباری خود شعر ارجمندی سرود که در ۱۹ صفحه بود و مسوده را برای من فرستاد. افسوس میخورم که دوباره حال او بهوضع اولیه بازگشته است. ایکاش می شد کاری کرد که او خدمت در بانک را رها کند. حقوق او در سال فقط ۳۰۰ پاوند است. از کار زیاد بحدی فرسوده می شود که دیگر دستش بکار دیگر نمی رود. الیوت شعر سرز مسین بیحاصل را که شاهکاری است در دوران نقاهت خود در سوئیس نوشت. بنظر من این ۱۹ صفحه شعر در ادب انگلیس معتاز است. "

عزرا پاوند در شعر الیوت تغییرات بسیار بوجود آورد. در متن و موضوع دخالتی نکرد اما بر بسیاری از سطور آن خط بطلان کشید زیرا بنظر او یک شعر «سمبلیک» نـمیبایستی چنین مشروح و آمسیخته بـا صناعات و پیرایههای لفظی و توضیحات اضافی باشد". سبک عروضی شعر را بروتد مقرون پنج بـحری حفظ کـرد و

- ۸ عزرا با لومیس باوند Ezra Loomis Pound (1885–1972) poet and critic خود بدون تردید از مشاهیر تاریخ ادب در قرن بیستم است که باوجود شهرت و معبوبیت بسیار، پایان زندگی غمانگیزی داشت. سبیش این بدود کنه در دور آن جنگ دوم جهسانی، صدها سختر انسی را دیوثی بسود درتیم نازی و فاشیسم ایر اد کرده بود و در سال ۱۹۳۵ وقتی جنگ به پایان رسید به اسارت ارتش آمریکا در آمد و شش ماه در زندان بسر برد. با اینکه نامش در شمار جنایتکار آن جنگ آمده بود بسبب آنکه پزشکان تشخیص دادند روحاً بیمار است و تو آناش شرکت در بازیرسی را ندارد اورا به آمریکا بردند و در یکی از بیمارستانهای روانی و اشبنگتن دی سی بستری ساختند. در سال ۱۹۵۸ به ایتالیا آمد و در شهر و نیز بدرود زندگی گفت.
- ۹ این مسوده پس از انتشار به آقای جان کوثین John Quian موزددار مقیم نیویورک فروخته شد و تا دیرباز این گمان می رفت که از بین رفته است. نقد نویسان سعی بسیار کردند تا به آن دست یابند و با مطالعهٔ آن به اختلاف بین دو شعر، پیش از تصحیح و پس از تصحیح، پسی بسرند اسا توفیق نیافتند تا سرانجام در سال ۱۹۷۱ متن کامل آن بوسیله بانو والری الیوت به چاپ رسید. (منتخبات نظم و نثر ادبهات انگلیسی از اکسفورد \_ جلد ۲ \_ صفحه ۱۹۸۰)
- ۱۰ ــ عزرا پاوند تلاش بسیار داشت تا صندوقی تأسیس کند که بوسیلهٔ آن توانگران پولی بعشاعران نیازمند بدهند و از اینطریق افرادی چون الیوت را وادارد که از کار دست بکشد و بهسرودن شعر پردازد. بنظر او، حیف از عمر الیوت و امثال وی بود که صرف کارهای جزئی چون حسابداری در بانک شود اما این آرزو هرگز برآورده نشد.
- ۱۱ ـ از جملة بخشهائی که عزرا پاوند از سرودة الیوت حذف کرد. بند نخست یا هدیباچه و شعر بود زیر عنوان پیری که ۷۳ سطر از این مجموعه
   را تشکیل میداد و الیوت این بخش را بعدها چلور جداگانه منتشر کرد.

آنچه را که فاقد موسیقی بود و بنظر وی به شیوهٔ قدما گرایش داشت حذف نمود ". در نتیجه از مجموع نوزده صفحه شعر و سطوری قریب به هشتصد، فقط ۴۳۳ سطر آنرا باقی گذاشت. الیوت با همهٔ نظریات دوست شاعر خود موافق نبود اما در برابر او سرتسلیم فرود آورد و مکرّر به این نکته اشاره کرد که پاوند «انبوهی از ابیات و بندهای آشفته و درهم برهم را به شعری منقّع مبدل کرده است» و حتی در سال ۱۹۴۶ یکبار دیگر با احترام و سیاس از وی سخن به میان آورد.

منظومهٔ سرزمین بیحاصل آخر الامر در اکتبر سال ۱۹۲۲ در مجلهٔ ادبی کر ایتریون ۱۳ که زیر نظر خود وی در لندن بچاپ می رسید و کمتر از یکماه بعد در نشریهٔ ادبی دایال ۱۳ چاپ آمریکا منتشر شد و از همان آغاز انتشار موج مخالفت بسوی این سروده آغاز گردید. الیوت این چکامه را با سه سطر مقدمه به زبان لاتین به ایسن مضمون:

من برای یکبار با چشم خویش «سیبیل» را در «کومه» دیدم که در قسفسی آویـخته بــود و چــــون پسـران از او پرسیدند «سیبیل چه آرزوثی داری؟» پاسخ داد «آرزوئی جز مرگ ندارم!»<sup>۱۵</sup>

و شش کلمه «اهدای شعر» بدینگونه:

برای عزرا پاوند، هنرمند برتر<sup>۱۴</sup>

منتشر ساخته بود.

۱۲ ــ منظور بحری است در عروض که به آن iambic pentametre measure گفته اند.

۱۳ ــ ماهنامهٔ ادبی کرایتریون Criterion بمعنی معیار با سرمایهٔ بانوش که دوست البوت بود و سردبیری خود وی منتشر میشد.

۱۴ \_ دایال Dial بسمنی شاخص

١٥ \_ ترجمة انگليسي منن لاتين چنين است

For once I saw with my own eyes the Sibyllam at Cumae hanging in a cage, and when the boys asked her "what do you want?" she answered "I want to die"

این سطور منظوم از کتاب ساتیویکن نوشته گایوس پترونیوس (رجوع شود په نوشتار مربوطه در جلد سوم سیوی در بزر گترین کتابهای جهان تألیف همین نویسنده) اقتباس شده و پترونیوس آنرا از منظومهٔ رزمی اینه شید شاهکار حماسی و پسر زیل (دفتر ششم) گرفته است. سبیبل در اسطوره های کهن یونان و روم یک عالم به اسرار غیب است و چنانکه در افسانه های یونانی بساستان آمده، از آیدولون الهام می گرفته است. از آنجا که غیبگو بوده معمولا برای خویش عبادتگاهی داشته و به کسانی که از او پرسشی داشتند پاسخ شایسته، اما مرموز و معمامانند، می داده و این پاسخ را معمولا کاهنان توجیه و تفسیر می کرده اند. از آن نظر که سیبیل چون پیامبری مسورد تکریسم همه بسوده، با گذشت زمان، هر قوم و ملتی برای خویش یک غیبگوش نظیر او پیدا کردند (چنانکه بابلی ها و ایر انبها نیز داشتند) شهسور ترین ایسن دسیبیل بسب اینکه خدمتگزار خدابان و نیمخدابان بوده و به قهرمانان و بهادران یاری می کرده، صحکوم شده است که زندگی جاوید این سیبیل بسبب اینکه خدمتگزار خدابان و نیمخدابان بوده و به قهرمانان و بهادران یاری می کرده، صحکوم شده است که زندگی جاوید

۱۶ \_ عين كلمات اليوت چنين است

For Ezra Pound, il miglior fabbro (the better workman)

این سه واژه بعزبان توسکانی متعلق است بعدانته در کتاب کمدی الهی (برزخ ــ سرود ۲۶)

این چکامه. با توضیح بسیار کوتاهی که الیوت در پایان آن افزوده بود. در نظر شعر شناسان کـه سطر بـهسطر و واژه بهواژهٔ آنرا با تعمّق و تحقیق نگریسته بودند. بیانکنندهٔ پنج نکته بود:

> نخست حرکت زمان که در آن میان، برای یک لحظهٔ کوتاه، ابدیت متوقف میگردد. دوم تلاش و تجربه و مبارزهٔ شاعر در زندگی که جملگی بهناکامی منتهی میشود.

سوم تصفیهٔ اخلاق و تزکیه روح که حاصلش بیبهرهساختن شاعر از همهٔ تعلّقات این جهان هستی است. چهارم نیایشی شاعرانه از سوی سراینده بهپروردگاری که گوئی نصیب وبسرا جنز غم و درد و نامرادی نداده است.

و پنجم مسائل و مشکلات و تلاشهای شاعر برای حصول به مسرز کسمال هنر کسه سیر و سلوکسی است شبیه به برسیدن به آرامش و نشاط روحی یک راهب تارک دنیا $^{V}$ .

این تقسیمبندی و توضیح از آنسبب صورت گرفته که منظومهٔ ۴۳۳ سطری سرزمین بیحاصل در پنج بند مجزا سروده شده و هر بند برای خود عنوانی جداگانه دارد باین ترتیب:

## بند اول \_ **خاکسپاری مرده**^۱

در سرلوحهٔ شعر، پیش از آنکه بندها آغاز شود، شاعر می نویسد «من بسرای یکبار بسا چشم خویش سیبیل را در کومه دیدم که در قفسی آویخته بود و چون پسران از او پسر سیدند «سیبیل، چه آرزوئی داری؟» پاسخ داد «آرزوئی جز مردن ندارم». سخن به گونهای که در ساتیریکن نوشته گایوس پترونیوس آمده، سیبیل موجودی بسیار حقیر بوده که در یک قفس شیشهای کوچک مانند بطری می زیسته. چرا؟ بخاطر اینکه سیبیل دارای عمر ابدی است اما هرچه زمان می گذرد و قرنها از پس یکدیگر سپری می گردند سیبیل پیرتر و زشتروتر و کوچکتر می شود تا آنزمان که به جثه یک ملخ درمی آید. رنج سیبیل از اینست که بسه چنین شمایه ای در آمده و در عین حال قادر به مردن نیست و از طرفی چون نمی میرد، پس بحکم معتقدات دیسرین بشر که مرگ و حیات بصورت دایره، تسلسل و تکرار و پیوستگی دارد پس سیبیل قادر به زنده شدن مرگ و حیات بصورت دایره، تسلسل و تکرار و پیوستگی دارد پس سیبیل قادر به زنده شدن

خاکسپاری مرده در حقیقت مرثیهای است بر انسان که رنیج و بدبختی او را بایانی نیست و چون مرد بار دیگر زنده می شود تا ازنو در برهوت این عالم اسیر شکنجه شود. بهسر آغاز شعر توجه کند:

آوریل بیرحمترین ماه است که میرویاند از خاک بیجان یاسها را

۱۷ \_ رجوع شود به کتاب استادان ادب جهان تی \_ اس \_ الیوت \_ صفحات ۱۶۴ و ۱۶۵
 ۱۸ \_ بند اول دارای ۷۶ سطر است و از حیث تعداد سطور، بعداز بند چهارم، کوتاهترین آنهاست.

باهم میآمیزد خاطرهها و هوسهارا و بهجنبش میآورد ریشههای افسرده را با باران بهار. فصول در گردش است و تجدید حیات چاره ناپذیر. ولی شاعر سخنش اینست که سردگان را شوقی نیست که از ورای مرگ برخیزند و زندگی را ازسر گیرند<sup>۱۱</sup>.

#### بند دوم <u>بازی شطرنج<sup>۲۰</sup></u>

در این بند تضاد شدیدی بین روزگاران گذشته و امروز هست. نقش آفرین اول مسکنست یکتن از ملکههای افسانه ای جهان کهن باشد، مانند دیدو<sup>۲۱</sup> یا کلئوپاتر ا<sup>۲۷</sup> یا کاسیوپیا<sup>۲۳</sup>، اما در سطور بعد انسان قرن بیستم ظهور می کند و سیمای فلاکتبار او بوسیله شاعر نقاشی می شود. بحث از دندان مصنوعی است و به ارتش پیوستن آلبرت و نگر انسی زن از باردار شدن و حتی سقط جنین کردن. سخن از میخانه ای است که خسته دلان و آزرده خاطر آن در آنجا گرد می آیند و با سرکشیدن بیایی جامها، درد زندگی را تخفیف می بخشند.

در این بند نارضائی انسان از تلاشها و تجربه هائی که انجام داده و به ثمر نرسیده همه جا به چشم می خورد.

### بند سوم \_\_ **موعظهٔ** آتش<sup>77</sup>

در این بند، حقارت انسان بهوجه روشنتری جلوه می کند و گوئیا این مخلوق بینوا را چاره جز این نیست که چون پیروان آئین بودا، همهٔ امیال و آرزوها و شهوات خویش را بکشد و آنها را بدرون آتش افکند. وقتی در برهوت این عالم، سرنوشتی جز تحمل رنج ندارد، پس بهتر که بسوی رباضت روی آورد و از آن گذرگاه، بهسرزمین آرامش روحی برسد.

## بند چهارم ــ **مرگ ناشی از** آب<sup>۲۵</sup>

اینجا زمان تسلیم است و پایان کار. اگسر بسوسیله «آتش» نستوانسته آرزوهای خسویشتن را بسوزاند، اکنون بوسیلهٔ «آب» بهحیات پایان میبخشد. شاعر میگوید:

١٩ ــ شرح كامل شعر و مفاهيم سطور، بتفصيل طيّ همين نوشتار خواهد أمد.

۲۰ ـ بند دوم زیر عنوان بازی فطرنج ۹۶ سطر دارد و از حیث کوتاهی سطور. سومین بند منظومه است

۲۱ میدو Dide ملکهٔ افسانهای کارتاژ که بهروایتی این اقلیم را بوجود آورد.

۲۷ ـ کلوباترا Cleopatra ملکهٔ نامدار مصر و قهرمان صدها منظرمه و نمایشنامه و داستان که بین سالهای ۶۹ تا ۳۰ پیش از میلاد میزیسته

۳۲ میریا Cephus همسر سفیوس Cephus پادشاه افسانهای حبشه که به قدرت و تواناتی شهره بود و او و همسرش هردو پس از مرگ بعد و مجمع الکواکب مبدل شدند (کاسیریها در نجرم به فات الکرسی مشهور است)

۲۲ ــ موعظة آتف دارای ۱۳۹ سطر است و طولانی ترین بند این منظومه بشمار می آید

۲۵ ــ مرگ نافس از آب فقط ۱۰ سطر دارد و کوتاهترین بند این چکامه است

جریانی در عمق دریا استخوانش را بهآغوش گرفت زمزمه کنان در آنحال که بهفراز می رفت و بهنشیب، از مراحل عمر گذشت، و به گرداب اندرون شد.

چنین است فرجام زندگی شاعر، یعنی او نیز چون فلهباس فنیقیائی، جانسپرد و همه چیز را از یاد ببرد، و آنگاه روی به آفریدگاری می کند که سرنوشتها بدست اوست و می گوید:

ای آنکه بدستداری سکان را و می نگری بسوی باد

د فله باس نظر افکن که روزی همانند تو بود: خوش سیما و بلند اندام.

## بند پنجم \_ تندر چه گفت

در این بند، آفریدگار بزرگ، بر حال انسان درمانده رحمت می آورد و از زبان رعد، سخنی می گوید. الیوت بهمعتقدات هندیان پناه می برد و افسانه ای را از کتاب مذهبی هاو پانیشاد، نقل می کند. حاصل سراسر منظومه در سطور آخر متجلی است:

من شنیدهام صدای گردش کلید را یکبار که فقط یکبار چرخید و جز آن نبود هریک از ما بهچرخش این کلید اندیشیدهایم درون زندان خویش و همین اندیشهٔ ما گویای اینست که هست زندانی.

شاعر حرف آخرین خودرا زده است. کلید قفل زندان فقط یکبار بهچرخش آمده و دیگر جز آن یکبار نبوده، یعنی در گشوده شده و زندانی بهدرون رفته است و دیگر این کلید رهابخش با قفل زندان آشنائی نیافته است. زندانی بهچه چیز باید فکر کند؟ بهآزادی خویش، اما تنها خاطرهای که دارد اینست که پای بهدرون نهاده و دیگر از آن خارج نشده است. در اینجاست که با اندوهی جانگزا از آفریننده می برسد:

آیا مرا حداقل این رخصت هست که مرتب کنم خانهٔ خویشتن را؟

این فرجام زندگی شاعر است: در جهانی که جز بیابان تهی و بیحاصل نیست خودرا به کنار رودی رسانده که در آن آبی می گذرد که امید دارد از درون آن ماهی بگیرد و آنوقت ناگهان یاد حزقیای نبی می افتد که بموجب روایت تورات، وقتی بیمار و در آستانهٔ مرگ بود، اشعیای نبی نزد او آمد و بموی گفت «خداوند می فرماید تدارک خانهٔ خودرا ببین زیرا که می میری و زنده

نخواهی ماند» ۲۷ و شاعر در اینجا می پرسد آیا مرا حداقل این رخصت هست که خانهٔ خودرا مرتب کنم؟ «و چنانکه در چند سطر پایان می خوانیم، تنها توقع او اینست که «بهنگام رنج من، بمن بیندیش!»

برای درک شعر سرزمین بیحاصل و پی بردن به نیّات شاعر از سرودن این منظومه، نخست باید به یادداشتی مراجعه کرد که الیوت به چکامه خویش افزوده است و این بادداشت تنها توضیح شاعر است پیرامون شعسر سراسر ابهام خود. طیّ این سطور، شاعر اجمالا اشاره به این نکات می کند که نه تنها عنوان شعر بلکه طرح و مقداری از «سمبولیسم» تبعی شعر از کتابی الهام گرفته شده است که بسوسیلهٔ خسانم جسی سال سوستون نگاشته شده و عنوان از شعائر دینی تا داستانهای عاشقانه ۲۸ را دارد. در این کتاب از افسانهٔ جام مسقلس ۲۹ سخن بهمیان می آید که از روایات مذهبی دین مسیح است و آنگونه که نقل شده این جام یا این «ظسرف» در آخرین شام عیسی مسیح مورد استفاده بوده است. بنابراین این «ظرف» مسی تسواند عامسلی حیات بسخش و زندگی آفرین باشد. روایتی که بصورت افسانه طی سالهای قرون و سطی در باب این جام نقل شده اینست که «فیشرشاه» شهریار ساکسونها در اثر اصابت زوبینی مجروح می گردد و چون زار و ناتوان در بستر احتضار «فیشرشاه» شهریار ساکسونها در اثر اصابت زوبینی مجروح می گردد و پون زار و ناتوان در بستر احتضار و طبیبان و عالمان همه بگرد او جمع می آیند و برای رهائی او از مرگ به تکاپ و بسرمی خیزند. سر انجام چنین و طبیبان و عالمان همه بگرد او جمع می آیند و برای رهائی او از مرگ به تکاپ و بسرمی خیزند. سر انجام چنین آورد؟ یکی از سلحشوران جانباز پادشاه آماده می شود که برای یافتن جام بهرگوشهٔ عالم سفر کند. بدنبال او آورد؟ یکی از سلحشوران بانباز پادشاه آماده می شوند که برای یافتن جام بهرگوشهٔ عالم سفر کند. بدنبال او نیز دیگر بهادران پادشاه راهی اقلیمهای ناشناخته می شوند که از آن میان پر سموال، گاوین، لانسلوت، بورز و گالاهاد در ادبیات منظوم و منثور شهرت بسیار دارند.

از میان جمع پویندگانی که برای دستیابی به جام، خود را با انواع مخاطرات روبرو می کنند، تنها پر سه وال است که جام را در کاخ یک پادشاه مفلوج می یابد اما از راه بزرگواری آنر ا نسمی رباید و در نستیجه «فسیشر شاه» از جراحت مهلک خود جان بدر نمی برد ."

۷۷ \_ کتاب تورات (عهد عتبق) صحیفة افعها، نبی \_ باب سی دهشتم (مضمون چنین آمده: در آن آیام حزقیا بیمار و شرف بعموت شد و اشعیاء این آموص نبی نزد وی آمده اورا گفت خداوند چنین می گوید: تدارک خانهٔ خودرا ببین زیرا که می میری و زنده نخواهی ماند. آنگاه حزقیا روی خودرا بسوی دیرار بر گردانیده نزد خداوند دعا نمود و گفت ای خداو ند مستدعی اینکه بیادآوری که چگونسه بسمحضور تسو به امانت و بدل کامل سلوک نموده ام آنچه در نظر تو پسند بوده است بجا آورده ای سرخیا زارزار بگریست و کلام خداوند بسر اشعیاء نازل شده گفت برو و به معزقیا بگریهوه خدای پدرت داود چنین می گوید دعای ترا شنیدم و اشگهایت را دیدم ایسنک مین بسر روزهای تسو پانزده سال افزودم و ترا و این شهر را از دست پادشاه آشور خواهم رهانید). ر.ک. کتاب مقدس \_ چاپ ۱۹۵۳ \_ صفحه ۱۰۵۳ \_ 28 \_ Mins JESSIE L. WESTON: From Ritual to Romance.

<sup>29 -</sup> Holy Grail.

۳۰ ـ یکی از منابع غنی افسانههای فرون وسطائی ادب انگلیس. سرگذشت آرتور شاه و بهادران میزگرد اوست. محققان اظمینان ندارند از اینکه بحقیقت پادشاهی بنام «آرتر» Arthur در شمال انگلستان و بسین اقسوام هواش» Welsh و سلتیک Celtic و جسود داشته اسسا اسنادی

کتاب دیگری که تی — اس — الیوت در یادداشت پایان کتاب به آن اشاره می کند و صریحاً می نویسد که می در زمینه «علم انسان شناسی» به آن مدیونم کتاب شاخهٔ زر یین است که در سال ۱۸۹۰ میلادی، در ۱۲ میجلا، بوسیله سرجیمز فریزر، دانشمند انسان شناس انگلیسی منتشر گردید آل. ایین کتاب مجموعهٔ عظیمی است از فرهنگ مردم، اسطوره ها و معتقدات مذهبی که عالم اندیشمند انگلیسی آنها را طی سالیان متمادی گرد آورده است. نخستین مجلد آن در سال ۱۸۹۰ به چاپ رسید و دوازدهمین جلد آن در ۱۹۱۵. عنوان کتاب اشاره به به با خود همراه داشته است که بموجب روایت ویرژیل در حماسهٔ اینه ثید، اینه آس پیش از نزول به جهان سفلی با خود همراه داشته است ۳۲.

آنگاه الیوت. با اشاره به هر یک از پنج بند منظومهٔ خود. نام داستانها و نمایشنامه ها و قصه ها و افسانه ها و دیگر روایاتی را می برد که در سرودن شعر سرزمین بیحاصل منبع الهام او بوده اند. بعضی از این آثار عبارتند از:

> ترازدی منظوم تریستان و ایزوت<sup>۳۳</sup> گلهای شر سرودهٔ بودلر<sup>۲۲</sup>

بافته اند که یک سلحشور قدرتمند تاریخی، در ناحیه ویلز Wales سالها با مهاجمان ساکسونی جنگیده و اعمال سترگ و افسانه آمیز انسجام داده است. نوق سرشار و قهرمان آفرین شاعران و نویسندگان این قوم بویژه تاریخنگار قرن دوازده بنام جفری اهل مونموت Geoffrey of Monmouth آرتر را به یک تهمنن بیمانند مبدل کرده و در نتیجه داستانیها و روایات پسیرامون او و دلاوران او نگاشته شده است. ظهاهراً فرانسویان که در سالهای قرون وسطی در زمینهٔ داستانسرائی و قصه پردازی از مردم بریتانیا پیشرفتهتر بسوشتر بسیشرح زنسدگی او و دنیای خیال انگیز او پرداخته اند. از آنجمله است کرتین دوتر وایه Chretien de Troyes و ربر دوبارونRobert do Baron که اولی داستان منظوم برسه والPerceval را نگاشته و دوّمی پسوسف، زادهٔ آریسماتهJoseph of Arimathed را بعوشنهٔ نسطم کشیده است. سخنسرای نخستین. داستان چام مقدس را نیز با افسانهٔ آرتر بهم آمیخته و قصه برداز دومین اساس داستان را چام مقدس قرار داده و یک منظومه نسیمه مذهبي بوجود أورده است. همين روايات دليذير. سرتوماس مالوري. شاعر عاليقدر قسرن پسانزدهم انگلستان را واداشت تسا شاهكاري بسنام همرگ آر تور Morte d'Arthur بنویسد که از کتابهای بزرگ و جیاودان ادب انگلیس است. پیرسه وال، یکی از همین قبهرمانان کسه در منظومه کرتین دوتروایه از او یاد شده. برای نجات فیشر شاه بهجستجوی جام مقدس سی رود. نخست بساید در نسظر گسرفت کسه آنکس مى توانست به جام مقدس دست يابد كه قلبي باك و روحي بي آلايش داشته باشد و يرسه وال چنين بود. او جام را در كاخ فيشر شاه سي بسيند اما بخاطر حجب و حیاثی که داشته نعر پرسد آن چیست و به جستجوی آن آوارهٔ جهان می شود. این سفر او را به خودشناسی و خداشناسی وا مهدارد و رفتمرفته بعنقامی مهرسد که فقط قدوسین بعچنین پایگاهی رسیده آن.د. ولفسرام فسن اثنتباخ. حماسمسرای قسرن سیزده آلمان. داستانی منظوم از زندگانی او خلق می کند زیر عنوانParzioal که این اثر مبنای آخرین ایرای واکتر بیهمین نیام مسی شود. سرگ اوین Sir Gawain یکی دیگر از بهادران میزگرداست که او نیز بهجستجوی جام مقدس می رود و شاعر نامدار انگلیسی. لرد آلفردتنیسون در مستظومهٔ هچگامههای کو تاهه Idylles از او یاد کرده است. سر لانسلوتSir Lancelot یکی از مشهورترین فیهرمانان این سلسله حکایسات است. شهرت او از آن سبب بر دیگر ان پیشی گرفته که او دلباختهٔ مسلکه گوش نسبور Guinevere هستر آرنسور شاه مسی شود و سرگ الاهاد Sir Gallabad که در همین افسانه از او یاد شده فرزندوی است.سربورزSir Bors که عم سرلانسلوت است یکی دیگر از همین قسهرمانان حادثه أفرين است براي اگاهي بيشتر رجوع كنيد بهنوشنار همين نويسنده زبىر عنوان همىرگ أرتسره در جلدسوم سهري در يسزر گتريين کتابهای جهان و بریتانیکا ــ زیر نامهای مربوطه.

<sup>31 -</sup> Sir James George Frazer (1854 - 1941) anthropologist: The Golden Bough (in 12 Volumes) between 1890 and 1915.

۳۷ \_ پیرامون «اینه ثبهت سرودهٔ ویرزیل، رجوع کنید بهجلد یکم از مجموعهٔ سیری در بزرگترین کتابهای جهان. 33 - Tristan und Isolde (c. 1210) medieval German epic by Gottfried Von Strassburg.

۳۲ ــ پیرامون گلهای شر سرودهٔ بودلر. رجوع کنید بهجلد یکم از سیری در بزرگترین کتابهای جهان

کمدی الهی، شاهکار منظوم دانته<sup>۳۵</sup>

نمایشنامهٔ شی**طان سبید** نوشتهٔ جان وبستردراماتیست قرن هفده انگلستان<sup>۳۶</sup> نمایشنامهٔ آنتونی و کلئویاترا سرودهٔ وبلیام شکستر $^{
m Y}$ 

حماسة اينهئيد سرودة ويرزيل

حماسة اینه تبید سرودهٔ ویرژیل فردوس گمگشته سرودهٔ جان میلتن<sup>۲۸</sup>

منظومهٔ مسخ سرودهٔ اووید. شاعر بزرگ رومی در قرن اول بعد از میلاد $^{ extsf{T}^1}$ نمایشنامهٔ زنان از زنان پرهیز دارند نوشتهٔ توماس میدلتون دراماتیست قرن هفده انگلستان<sup>۳۰</sup> منظومة سرود جشن ازدواج سرودة ادموند اسپنسر شاعر قرن شانزده انگلستان<sup>۲۱</sup> نمایشنامهٔ طوفان از ویلیام شکسیر ۲۰

منظومة بهمعشوقة محجوب خويش سرودة آندرو - مارول. شاعر قرن هفدهم انگلسو $^{77}$ نمایشنامهٔ **شورای زنبوران عسل** نوشتهٔ جان ــ دی. نمایشنامهنویس قرن هفده انگلستان<sup>۲۲</sup> منظومة بارسيفال سرودة ورلن، شاعر فرانسوى٢٥

ترانههای سافو، شاعرهٔ قرن ششم پیش از میلاد یونان<sup>۴۶</sup>

داستان کشیش ویکفیلد نوشتهٔ اولیور گلداسمیت، داستانسرای قرن هجده انگلیس<sup>۲۷</sup> کتاب تخریب نوزدہ کلیسای شہر، چاپ بی  $_{-}$  اس  $_{-}$  کینگ $^{7}$ 

سرود سه دختر تبعنا

تاريخ انگلستان از سقوط 'هولسي' تا مرك اليزابت. نوشتهٔ جيمز آنتوني فرود. مورخ قرن نوزده انگلستان ه

۳۵ ــ بیرامون کمدی الهی سرودهٔ دانته، رجوع کنید بهجلد یکم از سهری در بزرگترین کتابهای جهان.

36 - JOHN WEBSTER (1580? - 1625?) dramatist: The White Devil, or the Life and death of Vittoria Corombona (1612)

37 - WILLIAM SHAKESPEARE: Anthony and Cleopatra

۲۸ \_ بیرامون فردوس گمگشته سرودهٔ جانمیلتن. رجوع کنید بهجلد بکم از سهری در پزرگترین کتابهای جهان.

- 39 PUBLIUS OVIDIUS NASO (Ovid) (43 BC 17 AD) A Roman Poet, banished by Augustus: Metamorphoses.
- 40 THOMAS MIDDLETON (1580 1627) dramatist: Women beware Women (1921)
- 41 EDMUND SPENSER (1552? 1599) Poet: Prothalamion.
- 42 WILLIAM SHAKESPEARE: The Tempest.
- 43 ANDREW MARVEL (1621 1678) Poet and Satirist: To His Coy Mistress.
- 44 JOHN DAY (1574 1640) dramatist: The Parliament of Bees (1641)
- 45 PAUL VERLAINE (1844 1898) lyric Poet: Parsifal.
- 46 SAPPHO (600 Bc): Lyrics
- 47 OLIVER GOLDSMITH (1728 1774) Poet, dramatist and essayist: The Vicar of Wakefield.
- 48 The Proposed Demolition of Nineteen City Churches (P. S. King and Son, Ltd.)
- 49 The Song of the three Thames Daughters.
- 50 JAMES ANTHONY FROUDE (1818-1894): The History of England from the Fall of Cardinal Wolsey to the Spanish Armada (1856 - 1870)

اعترافات سن آگوستين

آئین بودائی نوشتهٔ هنری کلارکوارن<sup>۵۲</sup>

کتاب نگاهی بر آشوب نوشتهٔ هرمان هسه، شاعر و فیلسوف و داستانسرای قسرن بسیست آلمان ۵۳

**ودا.** کتاب مقدس بزبان سانسکریت<sup>۵۴</sup>.

کتاب ظاهر و حقیقت نوشتهٔ فیلسوف قرن نوزده انگلستان فرانسیس هربرت برادلی<sup>۵۵</sup> منظومهٔ ژرار دونروال

نمایشنامهٔ «تراژدی اسپانیائی» نوشتهٔ توماس کید، دراماتیست انگلیسی در قرن شانزده ۵۷

#### \* \* \*

کسی که منظومهٔ سرزمین بیحاصل سرودهٔ تی — اس — البوت را می خواند، در نسظر اول مستوجه ابسهام و پیچیدگی شعر می شود. در همان سطور نخست، در پیچوتاب نکته های مبهم و عجیب و غیر قابل فهم، از مطالعه باز می ایستد و دچار خستگی و دوار سر می شود. پرسشهای بسیار به ذهنش خطور سی کند که در آن لحظه از یافتن پاسخ به آنها عاجز است و سرانجام چاره ای جز آن نمی بیند که پیش از بازخوانی مکرد، با مسطالعهٔ یادداشتها و رساله و کتابهای او، با شیوهٔ تفکرش آشنا شود. شاعر چکامهٔ خود را چنین آغاز کرده:

بند یک ـ خاکسپاری مرده آوریل بیرحمترین ماه است که میرویاند از خاک بیجان یاسها را باهم میآمیزد خاطرهها و هوسها را و بهجنبش میآورد ریشههای افسرده را با باران بهار زمستان گرممان میداشت و میپوشاند زمین را با برف فراموشی و حیاتی ناچیز میدماند از گذرگاه ساقههای خشک. تابستان بهشگفتیمان کشاند وقتی بردریای اشتارنبرگر فرودآمد با رگباری ازباران

51 - ST. AUGUSTINE: Confessions.

52 - HENRY CLARK WARREN: Buddhism in transition (Harvard Oriental Series)

53 - HERMANN HESSE: Blick ins Chaos

54 - Veda, Brihadaranyaka.

55 - FRANCIS HERBERT BRADLEY (1846 - 1924), Philosopher: Appearance and Reality.

56 - GERARD DE NERVAL: Sonnet El L'esdichado

57 - THOMAD KYD (1558 - 1594) dramatist: Spanish Tragedy (1592)

در نهالستان درنگی کردیم و آنگاه

ره سپردیم بسوی هوفگارتن در آندم که خورشید نورافشان بود.

و قهوهای نوشیدیم در آنجا و بهگفتگو نشستیم ساعتی را با یکدیگر

من بهیچوجه روسی نیستم. از لیتوانی آمدهام. آلمانی اصیل هستم.

و در آندوران که طفل بودیم و سکنی داشتیم نزد دائیزادهام دوک اعظم

مرا نشاند بر سورتمهای و بیرونم برد

و من هراسناک بودم و در گوشم گفت

ماری، ماری، محکم نگاهدار خویشتن را

و ما بهسراشیب اندر شدیم

در کوهساران، آنجاست که حس میکنی از بند رستهای

من میخوانم در بسیاری از بخش ثنب و آنگاه بهجنوب ره میسپرم فصل زمستان را<sup>۵۸</sup>

بند یک و موضوع «خاکسپاری مرده» همچنان ادامه دارد اما خواننده را دیگر یارای خواندن نیست. چرا آوریل ببر حم ترین ماه است که یاس ها را از خاک بیجان می رویاند؟ بهار و باران بهاری و اعتدال هوا، به همهٔ جانداران زندگی نوین می بخشد در اینصورت چرا ببر حم ترین ماه است؟ دریای «اشتار نبر گر» کجاست که در آنجا شاعر از آمدن تابستان و ریزش رگبار به حیرت فرو رفته است؟ نوشیدن یک فنجان قهوه در «هو فگارتسن» چه نقشی دارد که شاعر به آن اشاره می کند؟ سطر بعدی به زبان آلمانی است و اگر خواننده زبان آلمانی نداند نمی تواند آنرا بفهمد. آن کسی که می گوید «من بهیچوجه روسی نیستم و آلمانی اصیل هستم» کیست؟ دوک اعظم چه کسی بوده که «ماری» در دوران طغولیت نزد او رفته و سوار بر سور تمه شده؟ آن کیست که باوی در درون سور تمه نشسته و هر دو به سراشیب اندر شده اند؟ شب چه رازی دارد که او در بیشترین بخش به مطالعه مشغول بوده و جنوب کجاست که زمستان بدانسوی رهسیار گشته است؟

این نکته های مبهم و این پرسشهای پیاپی در سراسر منظومه ادامه دارد و همین ابهام است که هر کس نمی تواند شعر او را بفهمد و به جهان اندیشهٔ او پای گذارد مگر آنکه براستی پژوهشگری مشتاق و پر توان باشد و پیش از مطالعهٔ شعر، با نحوهٔ فکر او آشنا شود.

البوت در کتاب شاعران و ابسته بهدانش ماور اءطبیعه <sup>۵۹</sup>که بسال ۱۹۲۱، یعنی یکسال پسیش از سرودن شمر سرزمین بی**حاصل** منتشر کرد، عقیدهٔ خویش را دربارهٔ شعر امروز چنین بیان داشته:

آنچه می توانم بگویم اینکه چنین بنظر می رسد که شاعران در دوران تمدن ما، چنانکه می بینیم،

۵۸ ــ در صفحات بعد این نوشتار. توضیح مشروح دربارهٔ این سطور خواهد آمد.

مشکل گو هستند. تمدن ما تنوع عظیم و ابهام فراوان در بر دارد و این گونه گونی و پیچیدگی، با نقشی که بر احساسهای لطیف دارد، باید نتائج متنوع و مبهم پدید آورد. شاعر باید بیش از پیش جامع، کنایه پرداز و غیرمستقیم باشد تا با توسل به زور، و در صورت ایسجاب، با جابجا کردن واژه ها و مطالب، زبان را به قالب معنی در آورد...

این سخن و این شیوهٔ تفکر، در دورانی قریب نیم قرن پیش، باعث حیرت و حتی خشم خواننده می شد. اما شاید امروز چنین نباشد و سخنسرایانی که در این سالها در جهان ظهور کردند و غالباً شهرهٔ آفاق و محبوب جوامع گردیدند، عموماً در همین راه گام برداشتند و از بدیهی گوئی احتراز کردند. در زبان و ادب انگلیس، این امر بیسابقه نبود و بسیار بودند شاعرانی پیش از الیوت، نظیر جاندان به جان سیلتن، ویسلیام بسلیک به برسی شلی ۲۰ بانکیتز ۳۰ ، ربرت بر اونینگ ۳۰ ، تو ماس گری ۴۰ و ویلیام ورد زورت ۴۰ که آماج افترا و انتقاد مردم بودند از اینکه اشعار مشکل و مبهم و غیر قابل فهم می سر ایند. بر اونینگ در این میان بیش از همه مورد اعتراض دوستداران شعر بود. اینکه چه ضرورت دارد شاعر به دنیای تیره و مبهم بسیان پسناه بسرد، خسود او مین و سد:

خوانندهٔ آشنا به شعر امروزی، حداقل در آغاز کار، رنجی نمی برد از اینکه شعر را در نگاه اول مشکل و غیر قابل فهم بیابد. خود من نسبت به شعرهائی که سخت به آن دلبسته بودم همین وضع را داشتم و قادر نبودم در آغاز کار بفهمم و این کیفیت حتی دربارهٔ اشعار شکسپیر هم صادق بود. خواننده در قضای تاریک، کورمال بدنبال چیزی می گردد که در آنجا نیست و مغز خود را می کاود تا مفهومی بیابد که وجود ندارد و قرار هم نبود وجود داشته باشد. بکارگیری اصلی همعنی» در شعر، بمفهوم معمول، شاید این باشد که خواننده یکی از توقعات خود را بر آورد و در همانحال که شعر تأثیر خود را می بخشد، او می کوشد مسیر فکر خود را منحرف کند و به نحوی آرام بسازد. اما مغز همهٔ شاعران در آن مسیر کار نمی کند. بعضی از آنها، با ایسن تصور که خواننده نیز مانند او فکر می کند، از این تلاش برای یافتن معنی، که به نظر او زاشد مسیر سد، حوصله ش سر می رود و بدنبال امکاناتی می گردد که با احتر از از آسانگوئی، اندیشهٔ خود را با زبان مشکل و بیجیده بیان کند .

<sup>60 -</sup> John Donne (1572 - 1631) Poet and Dean of Cathedral.

<sup>61 -</sup> William Blake (1757 - 1827) Poet and Painter.

<sup>62 -</sup> Percy Busshe Shelly (1792 - 1822) Poet and dramatist.

<sup>63 -</sup> John Keats (1795 - 1821) Poet.

<sup>64 -</sup> Robert Browning (1812 - 1889) Poet.

<sup>65 -</sup> Thomas Gray (1716 - 1771) Poet.

<sup>66 -</sup> William Wordsworth (1770 - 1850)

۹۷ \_ ر.ک. کتاب سرزمین بیحاصل سرودهٔ نی \_ اس \_ البوت. نوشنهٔ ا \_ ج \_ وبلکز \_ صفحه ۹ °

در شعر «سرزمین بیحاصل» مسأله مرگ و زندگی در بین است. رؤیاهای گستردهٔ بشر، همه واهی و پوج بنظر می رسند. انسان درمانده است و رنج کشیده. سنتها و معتقدات و تجارب عمر نتوانسته یکی از هزاران مشکل او را حل کند. زنده است اما در حقیقت مرده. شاعر برای اینکه در حداقل کلمات و بیا حفیظ شیوائی شعر، حرفش را بزند ناگزیر بهرمز ر استعاره متوسل می شود. این قصه نیست و شاعر قصه گوئی نمی کند تبا هر چه دلش بخواهد شرح دهد و سر خواننده را مشغول کند. ناچار «معنی» در قالب «لفظ» گم می شود و این خوانندهٔ هشاعر را بیابد.

اما در این میان خواننده همپرسشی دارد و آن اینکه چه راهی باید در پیش گیرد تا منظور سر اینده را دریابد و از خواندن شعر او لذت برد. نخستین پاسخ اینست که باید در وهلهٔ اول بفهمد او با چه نوع شعر سر و کار دارد. شعرها گونه گونند و هر یک برای خود سبکی دارد. باید بداند سر ایندهٔ آن شعر کیست و چگونه می اندیشد. زندگی او چگونه گذشته و در چه جهانی زیست کرده است. باید «سرشت» و «طینت» شعر را بشناسد. از همه مهمتر اینکه اگر آن شعر یک غزل عاشقانه یا ترانهٔ احساسی نیست و بیان کنندهٔ اندیشه ای است، ویشرگیهای «دراماتیک» آن چه حد است.

اليوت، در كتابي كه بسال ۱۹۳۳ نوشت و عنوان آنرا «فايدهٔ شعر و فايدهٔ انتقاد مُمُ نهاد، نظر خود را دربـارهٔ اهميّت و خاصيت شعر اينگونه بيان ميكند:

بفکر من، عالیترین راهی که برای بیان اندیشه در یک شعر وجسود دارد و سر راست تسرین طریقه ای که برای بهره گیری از یک شعر می توانیم ارائه دهیم، بکارگیری سبک «دراماتیک» در شعر است، یعنی سودگیری از شیوهٔ «نمایشی».

در نمایشنامههای ویلیام شکسپیر، خواننده یا بیننده به چندین سطوح از اهمیت برخورد می کند: برای آنکه با سوادتسر برای آنکه با سوادتسر است. برای آنکه با سوادتسر است شخصیت بازیکنان و آنکه ادیب است و متفکر، خود شعر. آنکه موسیقی شناس است و نسبت به آهنگها حسّاسیت دارد آهنگ کلام، و آنکه براستی دانشمند است، مفاهیمی که از درون شعر بیرون می تراود.

توماس الیوت، هنگامیکه میخواست شعر «سرز مین بیحاصل» را بسر اید، بدون تردید به این نکته توجه داشت که اگر در چکامهٔ خود، سبک دراماتیک بکار گیرد، بهتر می تواند تفکر ات خود را به خواننده القاء کند. از اینرو شعر او یک شعر دراماتیک است. شک نیست که او در راهی که در پیش گرفته بود، به استاد خویش شکسپیر، توجه داشته است. همچنانکه در بند دوم از منظومهٔ خویش، زیر عنوان «بازی شطرنسج» به تقلید از نمایشنامهٔ منظوم «آنتونی و کلثو با ترا» سرودهٔ ویلیام شکسپیر، نخست به شرح صحنه می پردازد و بعد چند بیت گفتگو بمیان می آورد و آنگاه «مونولوگ» عاشقانه شروع می شود، یعنی «خود گفتگوئی» قسهرمان و بسه شیوه ای

احساسی بند دوم را بایان میدهد.

صرف نظر از این قطعه، سراسر شعر صحنه هائی است از زندگانی انسانها. اشخاص بسرعت می آیند و در حداقل زمان نقش خود را ایفا می کنند و می روند. در اینجا مجال شرح و بسط نیست. گاهی یک کلمه، یک اشاره، بیان کنندهٔ داستانی است که باید برای آن کتابی نوشت. شعر الیوت، مثل یک نمایشنامهٔ روی صحنه، به چند پرده و چند صحنه تقسیم نشده اما شعر، در میان بندها، بگونه ای است که خواننده حس سی کند پرده افتاده و پردهٔ دیگری بالا رفته. در پاره ای موارد شرح بصورتی است که پنداری شاعر همانجا نشسته بود و آنچه می گذشت به چشم خویش می دید. این نکته در بند سوم زیر عنوان «موعظهٔ آتش» بخوبی پیداست. این سر اینده است که می بیند و آنچه می بیند به زبان شعر بر صفحهٔ کاغذ می آورد.

اما شعر الیوت با نمایشنامههای شکسپیر و یا دیگر درامهای منظوم یک اختلاف اساسی دارد و آن اینکه در «سرزمین بیحاصل» توطئه یا آنتریک نیست. اوج مشخصی ندارد و تعداد نقش آفرینان آن، بسخلاف دیگر نمایشنامهها، بی شمار است. گاهی چندین شخصیت نمایشگر یک تن است و یا گفتگوی جمع زیادی بیان کننده یک فکر، الیوت در یادداشت الحاقی به شعر «سرزمین بیحاصل» دربارهٔ سطر ۲۱۸ از شعر خود می نویسد:

همانگونه که بازرگان یک چشمی که فروشندهٔ کشمش بیدانه است، در وجود دریانورد فنیقیائی مستحیل می شود و خود دریانورد بدرستی مشخص نیست که آیا فردیناند، شاهزادهٔ ناپل است. همینگونه همهٔ زنان این منظومه یک زن اند و دو جنس زن و مرد، در وجود تیرزیاس، قمهرمان افسانه ای یونان که غیبگوی نابینا بود، متجلی می شوند.

سطوری که الیوت به آنها اشاره می کند چنین است ۹۰۰

شهر وهمی

زير مه قهوه فام نيمروز زمستان

آقای ایوجینید. بازرگان اسمیرنائی

با صورت نتراشیده و جیبی انباشته از کشمش بیدانه

سيف لندن، اسناد در دست

از من دعوت کرد بهزبان فرانسوی عامیانه

تا باو ناهار صرف کنم در میهمانسرای کانن استریت

و با او بگذرانم پایان هفته را در متروپل

در ساعت بنفش، وقتی بسوی بالا معطوف میشود چشمان و گرده من از پشت میز تحریر و وقتی چشم بدراه میماند ماشین بدن آدمی

94 ــ دربارهٔ معانی سطور و توضیح پیرامون اشخاص، رجوع کنید بعمتن شعر و توضیح آن در همین نوشتار.

نظیر یک تاکسی تپتپکنندهٔ منتظر من تیرزیاس، با وجود نابینائی، در تبوتابم در میان دو زندگی.

در این سطور، چنانکه تفسیر آن بعداً بطور مشروح خواهد آمد، ترزیاس هم مرد است و هم زن؛ هم نابیناست و هم میبیند و این اوست که در میان دو زندگی در تب و تاب است: یکی اینکه روزی زنده بوده و حالا مرده و دیگر اینکه میخواهد پای بهجهان هستی گذارد اما او را چنین توانی نیست که بر نیروی قهّار مرگ و زندگی فر مان بر اند.

برای دریافت منظومهٔ سرزمین بیحاصل، به نکتهٔ دیگری که باید توجه کسرد، مسوضوع تسلفیق افسانسه های اساطیری در شعر است. الیوت در سالهائی که در هاروارد درس میخواند به بحث «انسان شناسی» و موضوع روابط خدا با انسأن علاقة پسيار داشت. بهمين سبب يكي از رسالاتي را كــه بــخاطر استاد فـــلسفة خــود، جوزیارویس<sup>۷۱</sup> نگاشت و بسال ۱۹۱۴ تقدیم او داشت. تفسیر آثینهای مذهبی ابتدائی<sup>۷۲</sup> نام گذارد و از همان زمان بهمسالهٔ انسان و تفکرات و اعتقادات او اهمیت بسیار می نبهاد. در سال ۱۹۲۰، یکی دو سال یسیش از نگارش سرزمین بیحاصل وقنی کتاب خانم جسی ــ ال ــ وستون زیر عنوان از شعائر دینی تــا داستانهای عاشقانه منتشر شد. بار ديگر توجه اليوت بهانسان و جهان وابسته به آن معطوف شد. تأثير كتاب خيانم وستون بر شعر او بگونه ای است که بگفتهٔ منتقدان، هر کس بخواهد از منظومهٔ سرزمین بیحاصل بیشتر لذت برد، باید · تطعاً نوشتهٔ مزبور را بخواند. در این نوشته ها، موضوع معتقدات زندگی گناهی و نشوونمای نباتی که در ادیان کهن معمول بوده با افسانهٔ جام مُقدس ارتباط بیدا می کند و طبعاً روایات دلیذیر «کسینگ آرتسر» و دلاوران میزگرد او در این شعر مطرح می شود. در آغاز شعر وقتی صحبت از ماه آوریـل و رویـاندن ریشههای افسرده بعمبان من آید همین فکر تسلسل زندگی گیاهی مطرح است. فصلهای سال در پی هم می آیند و میروند و پسا هر گردش خود، مرگ می آورند و بار دیگر حیات را بر مردهها می دمانند. در این منظومه، ایز دان افسانه های پیونان و روم نقش آفرینند و حضور هر یک از آنها ارتباط با منظوری دارد که سراینده میخواهد در شعر مطرح کند. برای مثال سخن از «آدونیس» بهمیان می آید: آدونیس <sup>۷۳</sup> در اساطیر یونان، جوانی است بسیار زیبا که بهاعتقاد بسیاری از اسطوره شناسان، روح نباتی دارد و از اینرو مرتب می میرد و باز زنده می شود و تابع فصول سال است. آدونیس، چنانکه در روایات کهن آمده، فرزند تیاس، فرمانروای سوریه است که وی، از همبستری با دختر زیبای خود «اسمرنا» حاصل کرده. آدونیس بهنگام تولد باندازه ای زیبا بوده که آفرودیت، الهه زیبائی، ویرا از پدر و مادر میگیرد و پس از آنکه او را در گاهوارهای صندوق مانند می نهد. بدست پسرسه فسون، همسر «پلوتون» ربالنوع جهان سفلی می دهد. پرسه فون که ملکهٔ دوزخ است او را بزرگ می کند و چون آدونیس جوانی بسیار جذاب و زیبا می شود از پس دادن او به «آفرودیت» که در اینزمان دل به مهر او بسته، خودداری

۷۰ ــ سطرهای ۲۰۷ تا ۲۱۸

<sup>71 -</sup> Josiah Royce (1855-1916) American Idealist philosopher and teacher.

<sup>72 -</sup> The Interpretation of Primitive Ritual (1914)

<sup>73 -</sup> Adonis

می کند. آفرودیت نزد زئوس، خدای خدایان می رود و از او تمنا می کند محبوب او را به وی باز گردانند. زئوس دریغ می بیند که آدونیس را از زنی که ویرا بزرگ کرده و دل به عشق او بسته جدا کند و از طرفی نمی خواهد آفرودیت را نیز بی نصیب گذارد. از اینرو فرمان می دهد که آدونیس یک سوم از سال را با پر سه فون بگذراند و یک سوم را با آفرودیت و یک سوم بقیه را مطابق میل خود بهر طریقی که می داند صرف کند. آدونسیس از اعصار کهن مورد علاقهٔ مردم یونان بوده و ظاهراً او همقرین است با «تسموز» رب النوع محبوب بابلی ها، و دورانی طولانی جشن هائی بنام او در سرزمین یونان برگزار می شده است. این زندگی آدونیس در جهان سفلی و جهان علیا، نمایانگر اندیشهٔ الیوت است که به فنا و بقای «گیاه مانند» جانداران عالم هستی معتقد است و با زبان رمز، رسالت خویش را بازگو می کند.

در همین منظومه، در بند اول، اشاره بهگل سنبل میرود و شاعر چنین میسراید:

«سالی پیش از این تو بهمن بخشیدی نخست چند گل سنبل را مرا دختر سنبل نامیدند.»
در همانحال وقتی بازگشتیم دیرگاه شب از بوستان سنبل زمانی که پربود آغوشت و خیس بود گیسوانت نهتوان سخن گفتنم بود و نه یارای دیدنم نه جان بر تن و نه تنی بیجان داشتم و نه میدانستم چیزی دیده دوخته بودم بر ژرفای نور. بر سکوت چی است دریای پهناور<sup>۷۵</sup>!

گل سنبل در این کلام منظوم، تجلیگاه دو تصویر است: یکی خود گل که بنابر معتقدات «زندگی گیاهی» مرتب می میرد و باز زنده می شود و دیگر جوان زیباروی افسانه ای دنیای کهن که در کتب اساطیری یونان به تفصیل از او یاد شده است. «هایاسینتوس» <sup>۷۶</sup> در ناحیهٔ «لاکونیا» در یونان، مرد جوانی بود به زیبائی و بسرازندگی شهسره. آپولون، خدای جوانی و جذابیت و موسیقی، سخت دلباختهٔ او می شود و تصمیم می گیرد به او روش پسرتاپ «دیسک» را بیاموزد و در این راه همه نوع شوق و شور و هیجان از خویش نشان می دهد اما در اثر خطائی، محبوب خود را می کشد. روایت دیگری هست که «زفیروس» رب النوع باد غربی که شیفتهٔ آپولون بود، از روی حسادت سیر حرکت «دیسک» را تغییر می دهد و در نتیجه دیسک بهنگام پر تاب شدن، جوان ناآزموده را از پای در می افکند. بهر صورت، آپولون او را با اندوه و اشک بسیار به خاک می سپارد و از مزار او گلی می روید که نام «هایاسینت» یا سنبل به خود می گیرد. مردم ما تمزده و قتی با دقت بسر گلبرگ عطر آگین و زیسبای سنبل می نگریستند بر آن علائمی می دیدند که اگر در کنار هم می نهادند. واژهٔ «وای» از آن بوجود می آمد و این نشانهٔ

نالهای بود که از دل آیولون برخاسته بود<sup>۳</sup>.

خوانندگان و دوستداران منظومهٔ سرزمین بیحاصل بارها از خویشتن پرسیده اند که اگر سر ایندهٔ شعر، در پایان چکامهٔ خود، توضیعی ولو چنان کوتاه و مختصر، دربارهٔ شعر خود نمی داد، تکیف کسانی که مشتاق بودند با شور و علاقه این اثر را بخوانند و بفهمند چه می شد؟ آیا ادیبان و دانشمندان و شعر شناسان هوشیار سر انجام می فهمیدند او چه می خواست بگوید و مفهوم آن رصوز و اشارات و کنایات چیست؟ الیوت ظهاهراً در نسظر نداشت که کمترین توضیعی دربارهٔ شعر خود بدهد و شاید دلیل آنکه در آغاز انتشار، جمعی از نقدنویسان بس او تاختند همین بود اما بعداً از تصمیم خود عدول کرد. وی در کتاب مرزهای استقاد ۲۸۵ که بسال ۱۹۵۶ آنرا نگاشت، دربارهٔ مطالب الحاقی شعر خود چنین می نویسد:

در بدو امرنبتم این بود که فقط فهرست مراجع را به شعر خود اضافه کنم و دلیلش این بود که میخواستم جلو خروش اتهامات منتقدان را بگیرم که در اشعار قبلیم مرا به شعر دزدی» متهم کرده بودند، اما وقتی شعر سرزمین بیحاصل بصورت کتاب کوچکی چاپ شد، دیدم که شعر خیلی کوتاه است و کتاب چنان مختصر است که هر خریداری را ناراحت می کند. ناچار بر آن شدم که با نوشتن توضیحاتی، چند صفحه به آن بیغزایم و آنرا بصورتی در آورم که امروز هست.

بدین ترتیب اجبار و نیّت بازاریابی برای فروش کتاب، کوره راههائی پیش پای خواننده نهاد تا خویشتن را از بیابانی که در آن گم شده و راه به جائی ندارد، رهائی دهد و خود را به مکانی برساند که شاعر در آنجاست. اینکه چرا باید الیوت خواننده را در تنگنای حیرت و درماندگی قرار دهد و او را به تلاش و کوشش و جانبازی وادارد تا سخن او را بفهمد، لازم است نحوهٔ تفکر او را شناخت. یک شعر ساده و صریح و گویا، برای او شعر نیست. در نظر او ادبیات، تاریخ و حوادث زندگی روزمره، همه و همه، بازگوکنندهٔ یک سلسله حوادثی است که همیشه اتفاق افتاده و باز هم اتفاق می افتد. خواننده باید با این حوادث آشنائی داشته باشد و میتولوژی، یا حکایات اساطیری، بخشی از زندگی یک انسان روشنگر است.



اکنون بپردازیم به توضیح و تفسیر چکامهٔ سرزمین بیحاصل، سطر به سطر و بند به بند. از آنجا که خواننده را گزیری نیست جز اینکه شعر را مکرّر، و هر بار با دقّت بیشتری، بخواند ناچار نگاهی دیگر بر آن می افکتیم ۲۹:

78 - The Frontiers of Criticism (1956)

۷۹ \_ در برگردان شعر به فارسی (از متن انگلیسی) سعی شده است اصالت کلام تا آنجا که میسر است حفظ شود. نقطه گذاری شعر نیز در فارسی بهمان گونه است که در متن اصلی بوده.

۷۷ \_ بریتائیکا \_ مایکروپیدیا \_ جلد ۵ \_ صفحه ۲۳۲

بند اول ــ خاکسپاری مرده

آوریل بیرحمترین ماه است

که میرویاند از خاک بیجان یاسها را

با هم میآمیزد خاطرهها و هوسها را

و بهجنبش میآورد ریشههای افسرده را با باران بهار.

زمستان گرممان نگاه میداشت

و میپوشاند زمین را با برف فراموشی

و حیاتی ناچیز میدماند از گذرگاه ساقههای خشک.

تابستان بهشگفتیمان کشاند وقتی بر دریای اشتارنبرگر<sup>۸۰</sup> فرود آمد با رگباری از باران، در نهالستان درنگی کردیم و آنگاه

ره سپردیم بسوی هوفگارتن<sup>۸۱</sup> در آندم که خورشید نور افشان بود.

و قهوهای نوشیدیم در آنجا و بهگفتگو نشستیم ساعتی را با یکدیگر.

من بهیچوجه روسی نیستم. از لیتوانی آمدهام. آلمانی اصیل هستم<sup>۸۲</sup>.

و در آندوران که طفل بودیم و سکنی داشتیم نزد دائی زادهام دوک اعظم،

مرا نشاند بر سورتمهای و بیرونم برد،

و من هراسناک بودم و در گوشم گفت

ماری، ماری، محکم نگاهدار خویشتن را

و ما بهسراشیب اندر شدیم.

در کوهساران، آنجاست که حس میکنی از بند رستهای

من میخوانم در بیشترین بخش شب و آنگاه بسوی جنوب میروم فصل زمستان را. چیستند این ریشمهاشی که چنگ انداختهاند

يسد بن ريستاي به چنات الداعباند

و چه شاخههائی بسرون میروید از درون این زبالههای سنگی؟

ای زادهٔ انسان، تو نخواهی توانست گفتن یا حدسزدن

زیرا تو جز مشتی بتهای شکسته نمیشناسی. آنجا که میکوبد خورشید،

و پناهی نمیبخشند درختان مرده، امان نمیدهد زنجره،

و بر نمیخیزد زمزمهٔ آبی از سنگ خشک

تنها سایه است که مکان گرفته در زیر این صخرهٔ سر خفام

۸۰ ـ واژهٔ اصلی Starnbergersee است و در اینجا بخاطر رعایت خوش آهنگی کلام دربای اشتارنبرگر ترجمه شد. اشتارنبرگر درباچه ایست در مونیخ

٨١ ـــ هوفكارتن تفرجكاهي است در مونيخ و ظاهراً اليوت بهنگام سرودن شعر و پيش از آن تاريخ بهآنجا سفر كرده بود.

۸۷ ـ این سطر بعزبان آلمانی است و مقصود الیوت اینست که من، (انسان درماندهٔ قرن بیست) اصل و نسبی ندارم و بدرستی نمیدانم کیستم و نمیدانم است که در نظر الیوت در اروبا، بویژه اروبای شرقی، بوجود آمده بود.

(تو بیا در سایهٔ این صخرهٔ آتشگون)<sup>۸۳</sup> و بر تو نشان خواهم داد چیزی دگرگونه، خواه از سایهٔ تو که بر میدارد گام در قفای تو، یا سایهٔ تو در شامگهان که بر میخیزد برای دیدار تو. بهتو خواهم نمایاند هراس را از درون مشتی غبار.

> میوزد باد لطیف بسوی زادگاهمان ای کودک ایرلندی من تو در کجا انتظار میکشی<sup>۲۸۳</sup>

«سالی پیش از این تو بهمن بخشیدی نخست چند گل سنبل را مرا دختر سنبل نامیدند.»

در همانحال وقتی بازگشتیم دیرگاه شب از بوستان سنبل زمانی که پر بود آغوشت و خیس بود گیسوانت نهتوان سخن گفتنم بود و نه یارای دیدنم نه جان بر تن و نه تنی بیجان داشتم و نه میدانستم چیزی دیده دوخته بودم بر ژرفای نور، بر سکوت چی است دریای یهناور ۸۵۰

مادام سوسوستریس، طالع بین نامآور بهسردی طبع شهره بود<sup>۸۶</sup>، با اینحال با آن چند دست ورق بازی شوم<sup>۸۷</sup> معروف است که خردمندترین زن ارویاست.

۸۳ ــ البوت بهنگام سرودن این دو سطر. کمدی الهی و سرودهٔ داننه را در برزخ سرودسوم بخاطر داشته است.

۸۴ ــ این چهار سطر بعزبان آلمانی است و توضیح آن در متن نوشتار آمده است

٨٥ \_ ابن سطر بعزبان العاني است.

۸۶ ـــ متن انگلیسی الیوت چنین است Had a bad cold که باید چنین ترجمه کرد دسرمای سختی خورده بوده اما از آن نظر که در سطور منظومه دایهامه فراوان هست بدینصورت که مفهوم پیشتری با شخصیت مادام سوسوستریس (در حقیقت کنتسماری لاریش) دارد تسرجمه شدهک بمسردی طبع شهره بوده (سرد و بهراعتنا و آزرده خاطر همانند کسی که سرماخورده است).

AV \_ اشاره است به اوراق بازی «تاروت» Tarot که می گویند اصل آن از مصر باستان آمده (شاید از آنجهت که تاوت (Thoth) در ادوار کهن، ساور اوسیریس، ربالنوع باروری بوده.) پاره ای از تصاویر اوراق عبارت بودند از ملوان فینیقیائی ـ بیلادونا ـ و همچنین سردی بسا سه چوب نردبان (نظیر صلیب) ـ چرخ ـ بازرگان یک چشم. (برای آگاهی بیشتر رجوع شود به یاددا فتهائی بر مهمترین اصصار تسی ـ اس حرب الیوت ـ نوشنهٔ دکتر رایرت کایلان ـ ص ۳۳)

چنین پرسید در اینجا که آیا ورق تو آن دریانورد غرق شدهٔ فنیقیائی است؟

(آنان مرواریدند که چشمانش بودند. بنگر!)

ویرا ببین نیز، بلادونا<sup>۸۸</sup> است، بانوی سنگستانها<sup>۸۸</sup>

بانوی حالتها

اینهم مردی با صلیب، و اینهم چرخ

و اینهم بازرگان یک چشم

و این برگ بازی که نیست نقشی بر آن

چیزی بردوش میکشد که مرا اذن دیدن آن نیست.

نمی بایم آن مرد بهدار آویخته را. بهراس از مرگ ناشی از آب!

می نگرم انبوهی از مردم را که حلقهوار گام پیش می نهند

بر تو سپاس می نهم. گرتو بانو اکیتون گرامی را یافتی

بگو که طالع نما را من خود خواهم آورد <sup>۱۸</sup>.

بهر حال یکتن باید هوشیار باشد در این روزان

شهر وهمی زیر مه قهوه فام یک پگاه زمستانی روان گشت جمعیتی سیلآسا بر لندن بریج نیندیشیده بودم اینچنین بسیار مرگ بسوی عدم کشانده بر میخاست نالههای کوته و گهگاه از سینهها بر پیش پای خویش دوخته بود هر رهسپری نگاهش را میرفتند بر دامان تپه و بر نشیب خیابان کینگ ویلیام به آنجا که ناقوس کلیسای سینت مری وولنات گذشت زمان را اعلام می داشت با طنین مرگباری آخرین ضربهٔ ساعت نه را ۱۹

۸۸ ـ بلادونا معنی «مهرگیاه» را نیز میدهد اما باید در اینجا نام بلادونا را بکار برد زیرا مربوط است به تصویری که در اورای بازی تاروت هست. ۸۹ ـ بانوی صغرهها با سنگستانها در این سطر بهسطور ۲۵ و ۲۶ هم ارتباط پیدا میکند که شاعر میگوید «تنها سابه است که مکان گرفته در زیر این صغرهٔ سرخفام ــ توبیا در سایهٔ این صغرهٔ آتشگون»

۹۰ مسألة طالعینی و پیشکوئی از اعصار کهن متداول بوده، مصریان به غیبگویان اهمیّت بسیار میگذاشتند زیرا آنان از گردش ماه و ستارگان و هبوط بلایای آسمانی و همچنین شروع قحط و غلاو نزول باران و رفع خشکسالی و بالا و پایین رفتن آب نیل صحبت میداشتند. نام مادام سوسوستزیس که البوت برای شعر خود انتخاب کرده، نامی است مخلوط از یونانی و مصری که در عین حال می تواند یک کولی فیالگیر قرن پیستم باشد. در این سطور، زمان مشخص نیست و گذشته و حال و آینده جملگی با هم مخلوط گشته اند.

۹۱ \_ توضیح دربارهٔ این سطور در نوشتار آمده است اما باید یادآور شد که الیوت بهنگام سرودن این سطر، اشاره ای هم به انجیل لوقا \_ باب بیستوسوم \_ دارد که میگوید وتخمیناً از ساعت ششم تا نهم ظلمت تمام روی زمین را فر اگرفت، کتاب مقدس \_ عهد جدید ـ ص ۱۳۹۵ در آنجا دیدم یکتن را که می شناختنمش. نگهش داشتم و بانگ زدم «استتسون!» 
«این تو بودی که با من در مایلی همسفر دریا بودی 
«آن جناره را که کاشتی سال پیش در بوستانت 
«شروع بهجوانهزدن کرده است؟ شکوفه می دهد امسال؟ 
«یا یخبندان بی انتظار بسترش را آشفته ساخته؟ 
«راستی دور نگاهدار سگ را از این مکان. او دوستدار انسان هاست، 
«چه بسا بیرون کشد با چنگال خویش از نو آن جنازه را. 
«توای رباکار خواننده! توای همسان من! ای برادر من! ۲۰ 
»

نخستین بند از منظومهٔ سرزمین بیحاصل زیر عنوان خاکسپاری مرده در اینجا بهپایان میرسد و آنگاه بند دوم زیر عنوان بازی شطرنج آغاز میگردد. در این سطور، بویژه سطرهای اول. زیگموند فسروید و فسرضیدهای او در کتاب توتم و تابو ۹۳ مطرح است. الیوت میگوید «ماه آوریل خاطره ها و هوسها را با هم می آمیزد». در این کتاب اشاره ای هست به این مضمون:

... نیروی افسونگر و خطرناک «مینا» ۱<sup>۹</sup> (آن نیروی فاقد شخصیت و جسمیت که فوق طبیعی است و در انسان نهفته است و شخص از آن آگاهی ندارد) با دو عامل حقیقی که در وجسود اوست بر ابری می کند: یکی نیروی ذهنی که یادآور آرزوهای پنهانی اوست که در خود دارد و دیگر نیروی وسوسه که سرکش است و از عامل نخستین قدر تمندتر است و انسان را مدام وا می دارد تا از هر مانمی بگذرد و مرز «ممنوع» را رعایت نکند و آنچه را که می جوید و می خواهد به آن برسد. هر دو عامل زمانی با یکدیگر همپیمان و همراه می شوند که رسیدن به هدف منطبق با زندگی روانی بدوی باشد. در این شر اثط و قتی خاطره ای در انسان بیدار شد و در هماندم دیسو وسوسه نیز سر از خواب برداشت آنوقت هر دو دست بکار می شوند و هر چه پیش پای راهشان وست در هم می شکنند تا سر انجام در آنسوی مرز ممنوعه، به مقصود برسند ۱۰۰۰...

94 - Mana

۹۳ این سطر بعزبان فرانسه است و از مجموعهٔ گلهای شر سرودهٔ بودلر اقتباس شده است.

۹۳ بیر آمون زیگموند فروید و توتم و تاپو Totem and Taboo رجوع کنید بسقالهٔ تعییر رؤیا در جلد دوم از سیری در بزر گترین کتابهای جهان. توتم و ازه ای است که از قوم سرخ پوست گرفته شده و آن عبارت است از موجود زنده یا مرده که به عقیدهٔ آنها با قوم خاصی رابطه داشته است. این توتم می توانسته حیوان باشد یا یک شبشی طبیعی که می منداشتند از طریق خون با خسانواده ای بسا شخص بستگی دارد. بدینسان او را مقدس می شمر دند و حافظ و حامی خود می بنداشتند. خانواده یا فرد بر ای دور کردن مصببت یا بدچشمی، تصویر آن حیوان یا شیش را بر سنگ یا چوب حک می کردند و نزدیک خانهٔ خود نصب می کردند. تابو مفهومی است معادل تقدیس یافته و منع شده.

در نخستین سطور این چکامه، همانگونه که از عنوان پیداست، موضوع به خاک سپردن مرده مطرح است و ناگزیر اندیشه جهان پس از مرگ و رستاخیز بهمیان می آید اما الیوت این تسفکرات را بسطور صربیح بسیان نمی دارد بلکه زبان رمز و استعاره بکار می گیرد. ماه آوریل در نظر او رحم و شفقت ندارد زیرا با اعتدال هوا و ریزش باران، آنچه را که مرده است و بهزیر خاک خفته، بحکم زندگی گیاهی و تسلسل حیات نباتی از نو زنده می کند و بار دیگر به عالم هست می آورد ۲۰۰۰ از سوئی همین تجدید زندگی، شخص را به جهان خاطره می بسرد و رفته رفته نیروی هوس را در دل او بیدار می کند و ویرا به حالتی دچار می سازد که می خواهد از مرز «مسنوعه» بگذرد و همینجاست که موضوع فرضیهٔ فروید در کتاب تو تم و تابو بهمیان می آید.

در آغاز بند، دنیائی را که شاعر ترسیم می کند دنیای گیاهی است اما در عین حال می تو اند انسانسی نیز باشد. برای مثال در سطر پنجم «زمستان گرممان نگاه می داشت» ظاهراً اشاره به نباتاتی است که در دل خاک ماوی دارند اما ساقههای بظاهر خشک از آنها جدا نیستند و همین ساقهها اندکی حیات به آنها می دو اند. در عین حال ضمیر «ما» که اشاره به گیاه است می تو اند متوجه انسان نیز باشد: انسان خفته و بظاهر مرده که چون در بستر خاک و آب است، روز دیگری سر از خواب مرگ برمی دارد ۸۰.

در فصل نوجوانی سال،

مسیح تجلی کرد، در سیمای ببر .....

۹۶ ـ برای آگاهی بیشتر پیرامون این بحث، رجوع کنید به کتاب مجموعه ای از نوشتارهای انتقادی پیرامون سرزمین بیحاصل زیر نظر دجی مرارتی، A Collection of Critical Essays On the Wasteland; edited by Jay Martin صفحه ۷۷

۱۹۷ مینت بروکز Cleanth Brooks در گفتار تحقیقی خویش زیر عنوان «سرزمین بی حاصل: نقدنویس اسطوره Cleanth Brooks مید در گفتار تحقیقی خویش زیر عنوان «سرزمین بی حاصل: نقدنویس اسطور که الیوت در این سطور کوشیده زیباتی مرگ را مجسم کند و اینگونه و ا نسود کند که ساکستان وادی خاموشی خوشتر ند از اینکه مقیم اقلیم نیستی باشند و در آنجا بسر بر ند تا اینکه بار دیگر به سرزمین بیحاصل یا «بسرهوت این دنیا» بیاز گردند و از اینروست که تغییر فصل و بازگشت بهار (ماه آوریل) بیرحم و شقاوت پیشه است. رجوع کسنید بسه سرزمسین بسیحاصل مجموعة رسالات انتقادی تدایم دای سن مفحسه ۱۹۰۰ می در این مفحسه ۲.S. ELIOT: The Waste Land - A Selection of Critical

۹۸ ــ تأکید بر این نکته که انسان در این عالم مدام در وحشت بسر می برد و راضیتر است از اینکه در اقلیم نیستی باشد مکرّر ذهن الیوت را بخود مشغول داشته است. پیش از انتشار سرزمین بهجاصل. الیوت در قطعهٔ پیری Gerontion تلویحاً بهاین نکته اشاره کرده بود:

در سال نو. این ببر از کمینگاه خویش جست برمیدارد.

و آنکسی را که میدرد، ما هستیم.

اليوت بيش و كم همين مضمون را در منظومة قتل در كليسا Murder in the Cathedral بدينصورت سروده:

در سطور نخستین، نکتهٔ بسیار مهم دیگری که در ذهن شاعر بوده، موضوع «عید پاک» و رستاخیز عیسی مسیح است. جشن بزرگ مسیحیان که عید پاک نامیده می شود بمناسبت صعود مسیح است از جهان سفلی به جهان علوی، که یکروز پس از به خاک سپردن اوست و در پیروان کیش ترسائی، بین ۲۲ مارس و ۲۵ آوریل بسرگزار می شود. بنابر این آغاز بهار نه تنها برای نباتات حیات بخش و مقدس است برای انسانها نسیز مساه تسقدیس یافته ایست زیرا مسیح، پس از مصلوب شدن، حیات جدید خود را آغاز می کند ".

در این میان پرسشی به ذهن خوانندهٔ نکته سنج و پژوهشگر هوشیار می آید و آن اینکه «چرا حیات مجدد اینگونه هراس انگیز است که شاعر با کنایه و مویه از آن یاد می کند. آیا صرفاً بخاطر اینست که جهان ما سراسر غم و نامرادی و درد است و اگر چنین تصوری شود چرا؟»

پاسخی که می توان در بر ابر این پرسش یافت اینکه شاعر بسیاد «سیبیل» و زندگانی دردآلود او بسوده است و بهمین سبب است که سرودهٔ ویرژیل و یا گفتهٔ پترونیوس را در آغاز شعر می گذارد. «سی بسیل» آن زن بسینوای سیه روزگار، محکوم به زندگی ابدی است اما در شرائطی که هم زشت است و هم پیر، و هم روز بروز کوچکتر و حقیرتر می شود و اینجاست که الیوت چنین حیاتی را هرگز آرزو نمی کند.

نکتهٔ دیگری که باید بخاطر آورد اینکه در این شعر، زمان بهیچوجه مطرح نیست و سراینده گاهی در ایس لحظه است و زمانی چند هزار سال قبل و بطور کلی در این منظومه، گذشته و حال و آینده، با هم در آمیخته و یکی شده است. در اعصار باستان، مصریان هر سال بهنگام بهار (ماه آوریل) پیکرهٔ «اوسیریس» ربالنوع باروری را که بهزیر خاک کرده بودند بیرون می آوردند و از نو جشن زندگی می گرفتند. عنوان خاکسپاری صرده مسربوط است به تدفین این ربآلنوع و زندگانی مجدد او در فصل بهار. اما ناگهان در سطر هشتم «تابستان بهشگفتی مان کشاند و قتی بر دریای اشتار نبرگر فرود آمد با رگباری از باران» از «گذشته» به «حال» باز می گردد و بیاد خود و زندگی کنونی خویش می افتد و آنوقت نسلی را بخاطر می آورد که ابداً اصل و نسب ندارد و زائیده جنگ است و اضافه می کند که «من بهیچوجه روسی نیستم، از لیتوانی آمده ام. آلمانی اصیل هستم» و ایس همان جهانی است که نویسندگان دیگری نظیر ارنست همینگوی و اف اسکات فیتزجر الد و توماس مان و امثال آنان در داستانهای خویش آنان را نقاشی کرده اند.

در همین بند یکم، سطور ۱۳ تا ۱۶، از زبان زنی سخن می راند که ظاهراً نامش «ماری» است. آنکس که ایس

ما را شوقی نیست که واقعهای رخ دهد. هفت سال بهآرامش زندگی کردیم کوشیدیم که از دیدگاه همه کس پنهان باشیم. زیستیم و پنداشتیم زیستیم.

و در جای دیگر همین منظومه:

اکنون هراسناکم، هراسناک از اینکه فصول آرامم آشفته گردد.

این رؤیای بهم ریختگی آرامش، همه جا از خلال سروده های الیوت حسّ می شود و بنابراین ماه آوریل، جنز بسیرحمی و شقساوت ارسنفانی همراه نمی آورد (برای توضیح بیشتر رجوع کنید بمعقالهٔ کلینت بروکس در نقدنویس اسطوره.) ۹۹ سار ک. منتخیات ادبیات انگلیسی از اکسفورد ساجلد دوم ساخمه ۱۹۸۴



پس بیا تا من و تو ره سپریم در آن هنگام که تیرگی شام بر دامان افق فرو افتاده

چون بیماری که بر تخت عمل جراحی از هوش رفته بگذریم از کوچههای مشخّص نیمه تهی و به صبح آوریم ماجرای گشههای دنج پنهانی شبهای ناآرام را

در اتاق هتلهای ارزان بهای یک شبه و رستورانهای مسکین انباشته از یوستهٔ صدف اویستر

از کوچههائی که از پی هم میگذرند همانند یک قال و مقال ملال انگیز که در آن نیّتی خاثنانه نهفته است تا سرانجام ترا بسوی پرسشی خردکننده بکشاند:

> مپرس! مگو چیست؟ اجازه بده با یکدیگر ره سیر شویم و با دیدهٔ خویش بنگریم...

اجازه بده با یکدیکر ره سپر شویم و با دیدهٔ خویش بنگریم... (از سرود عاشقانهٔ جی ــ آلفرد یروفراک سرودهٔ تی ــ اس ــ الیوت)

(از سرود عاشقانۂ جی ــ آلفرد پروفراک سرودۂ تی ــ اس ــ الیوت

الیوت که سالیان دراز با او زیست. منتقدان بر این اثـر خـردهٔ بسیار گـرفتند و گفتند تصویر شباهت به الیوت ندارد اما شاعر انگلیسی آنرا بسیار می پسندید.

تصویر کارویندهام لوئیس، داستانسر او نقاش انگلیسی و دوست نیزدیک

ماجرا را تعریف می کند، کنتسماری لاریش ''، بر ادر زاده و در عین حال ندیمهٔ امپر اتعریس الیز ابت، همسر فرانسوا ژزف، امپر اتور اتریش است که در عهد خود، هم به زیباتی شهرهٔ آف اق بود و هم به جالال و شکوه. کنتسماری لاریش هم به دربار امپر اتور رفت و آمد داشت و هم با خاندان سلطنت یک به یک دوستی و آمیزش می کرد. نوشته اند که او «ماریاو تسر ا'' » دختر خوبروی و احساساتی را به ردلف و لیمهد اتریش معرفی کرد که سر انجام این عشق نافر جام، به خود کشی هر دو در کاخ مایر لینگ منتهی شد و طبیعی است هم شخص امپر اتور و هم ملکه و دیگر کسان که از این رابطه آگاهی داشتند، کنتسماری لاریش را سخت نکوهش کردند که چرا مقدمهٔ این آشنائی را فراهم ساخت تا به مرگ دردناک هر دو بینجامد.

ماری لاریش شخصیت بسیار جذّابی داشت و خانهٔ او در کر انهٔ دریاچهٔ اشتار نبرگر در منطقهٔ باواریا و نیزدیک شهر مونیخ بود. ماری منسوبی نیز داشت بنام «کینگ لودویگ ۱۰۰ » که بر آن ناحیه فرمانروائی می کرد اما ظاهراً دیوانه بود و یکبار خود را از قصر «شلوسبرگ ۱۰۰ » که در آن زیر نظر محافظان زندگی مسی کسرد، خسود را به خارج افکند و خویشتن را بهدریاچه انداخت و در آن غرق شد. اینکه ماری اشاره بهدائی زاده، دو کاعظم می کند هم اوست که دوران طفولیت را بسا او گذرانده و خساطرات دانوازی از آن دیسار داشته است ۱۰۰ کنتس ماری لاریش در سال ۱۹۱۳، کتابی منتشر می کند متضمن خاطرات زندگی خویش که نام گذشتهٔ مین ۱۰۰ بر آن می نهد و الیوت به این کتاب دست می بابد و چنان تحت تأثیر ماجراهای آن قرار می گسیرد کسه سفسری بر آن می نهد و به کرانهٔ دریاچه می رود و ساعاتی را در عالم تخیل، در آن معیطی که در سالهای پسیش از جنگ جهانی نخستین، تفر جگاه اشراف و اعیان اروپا بوده، می گذراند. ضمناً به دیدار کنتس نیز نائل می شود و حملهٔ آلمانی که در شعر آمده:

من بهیچوجه روسی سستم. از لیتوانی آمدهام. آلمانی اصیل هستم. بگفتهٔ بانو الیوت همسر شاعر، عیناً جملاتی است که کنتس بر زبان آورده است و الیوت در منظومهٔ خویش نقل کرده است<sup>۴۰</sup>.

100 - Countess Marie Larisch

101 - Maria Vetsera

102 - King Ludwig; known as mad king

103 - Schloss Berg.

۱۰۴ ـ کنتس،ماری لاریش آلمانی است و در اینصورت نام کوچک او باید هماریاه Maria باشد نه ماری Marie و شاید دلیل اینکه الیوت در آلمانی بودن او تردید کرده و این پرسش را با او مطرح کرده باشد همین باشد که او در پاسخ گفت «بهیچوجه روسی،نیستم. آلمانی اصیل هستمه و عین جملات را در شعر به آلمانی نوشته است. در عین حال، الیوت میخواهد بگوید نسلههای بسعد از جنگ اصالت نسدارند و خودشان بدرستی نمی داند زادهٔ کدام دیار هستند.

105 - My Past

۱۰۶ ـ جرج موریس، نویسندهٔ مقالهٔ ماری، ماری، مرا محکم نگاهدار در کتاب نوهتارهای انتقادی پیرامون تی ــ اس ــ الیوت GEORGE L K. MORRITS: Marie, Marie Hold me Tight A Selection of Critical Essays on The Wasteland که دوک اعظم در این شعر، آرشیدوک روداف فرزند امپر اتور فرانسوا جوزف است نه کینگ لودویگ، و دلیاش هم اینست که بدفرمان ملکهٔ الیزابت، همسر امپر اتور، ماری مجبور بود با روداف همبازی باشد و این دو بشدت از یکدیگر نفرت داشتند و تمام سالهای آشنائس می کوشیدند تا وسیله ازار همدیگر را فراهم سازند. (صفحه ۱۶۵ کتاب)

پس از حادثهٔ دردناک مایرلینگ، کنتس سفری بهجنوب می کند و بهناحیهٔ «منتون ۱۰۰ » می رود و در آنجا، بسرای گریز از غم سهمگین مرگ ولیعهد و دلداده اش، که کنتس خویشتن را مسبب آن می دانست، به کوهستان پسناه می برد و در آن قلل شامخ است که خود را آزاد و رها از رنجهای گران زندگی می بسیند. اشارهٔ الیوت در سطر هغدهم، متضمن همین موضوع است:

در کوهساران، آنجاست که حس میکنی از بند رستهای ۱۰۸

هوفگارتن، تفرجگاهی است در مونیخ که سراسر بیشته زار است و ظاهراً ماری، چنانکه در کتاب خسویش آورده، با آرشیدوک به آنجا می رفته است. در این سطور، آنچه از زبان ماری نقل می شود، نمایشگر این نکته است که ماری در یک حال خواب و بیداری است و صحنه ها و حوادثی که در ذهن او می گذرد، نداوم زمانی و منطقی ندارند و این حالتی است که روانشناسان قرن بیست به آن عنوان سیلان ذهنی داده اند و جیمز جویس، نویسندهٔ نامدار ایر لندی در کتاب مشهور خود یولیسیس از این شیوه برای شرح خاطرات «مالی بلوم» استفاده کرده است

در سطور بعدی، صحنه تغییر می کند و گوینده عوض می شود: در این سطور انبیاه تورات جلوه گری می کنند و مکان سرزمینی است که قوم بنی اسرائیل در آن سکنی گرفته اند. به شعر الیوت توجه کنید:

چیستند این ریشه هائی که چنگ انداخته اند و چه شاخه هائی بیرون می روید از درون این زباله های سنگی؟ ای زادهٔ انسان، تو نخواهی توانست گفتن یا حدس زدن زیرا تو جز مشتی بتهای شکسته نمی شناسی. آنجا که می کوید خورشید و پناهی نمی بخشند درختان مرده. امان نمی دهد زنجره و بر نمی خیزد زمزمهٔ آبی از سنگ خشک تنها سایه است که مکان گرفته در زیر این صخرهٔ سرخفام (تو بیا در سایهٔ این صخرهٔ آتشگون) و بر تو نشان خواهم داد چیزی دگرگونه خواه از سایهٔ تو بهنگام پگاه که برمی دارد گام در قفای تو خواه از سایهٔ تو در شامگهان که برمی خیزد برای دیدار تو بهنو خواهم نمایاند هراس را از درون مشتی غبار.

107 - Menton

۱۰۸ ـ متنون در جنوب واقع است و اینکه الیوت میگوید همن میخوانم در بیشترین بخش شب و آنگاه بسوی جنوب می روم فصل زمستان را» اشاره بههمین مرگ رودلف در مایرلینگ است و سفر او بعمنتون در جنوب و گریز به کوهساران، برای رهاشی از مانم توانفرساست. ۱۰۹ ـ پیرامون یولیسیس نوشتهٔ جیمز جویس و موضوع سیلان فعنی رجوع کنید بهجلد دوم از سیری در بزرگترین کتابهای جهان، تألیف همین نویسنده

#### اكنون به كتاب تورات، صحيفة حزقيال نبي، باب دوم توجه كنيد:

و آنجا که البوت از بتهای شکسته سخن میراند. بهباب ششم از صحیفهٔ حزقیال توجه داشته است:

... کلام خداوند بر من نازل شده گفت ای پسر انسان، نظر خود را بر کوههای اسرائیل بدوز و دربارهٔ آنها نبوّت کن و بگو ای کوههای اسرائیل کلام خداوند یَهُوه را بشنوید. خداوند یَهُوه به کوهها و تلها و وادی ها و درّه ها چنین می فرماید اینک من شمشیری بسر شما مسی آورم و مکانهای بلند شما را خراب خواهم کرد و قربانگاههای شما را منهدم و تسمثالهای شمسی شما شکسته خواهد شد و کشتگان شما را پیش بتهای شما خواهم انداخت و لاشمهای بنی اسرائیل را پیش بتهای شما را گرداگرد قسربانگاههای شما خواهم پاشید و در جمیع مساکن شما شهرها خراب و مکانهای بلند ویران خواهد شد و بتهای شما شکسته و نابود خواهد گردید ...

#### و همچنین در همین صحیفهٔ حزقیال، باب سیوهفتم:

دست خداوند بر من فرود آمده، مرا در روح خداوند بیرون بسرد و در بسیابانی قسر ار داد و آن از استخوانها پر بود، و مرا بهر طرف آنها گردانید و اینک آنها بر بیابانی بی نهایت زیاده و بسیار خشک بود، و او مرا گفت ای پسر انسان، آیا می شود که این استخوانها زنده گردد. گفتم ای خداوند یَهُوَه تو می دانی. پس مرا فرمود بر این استخوانها نسبوت نسموده بسه ایسنها بگو ای استخوانهای خشک، کلام خداوند را بشنوید. خداوند یَهُوَه به این استخوانها چنین می گوید

اینک من روح به شما درمی آورم تا زنده شوید و پیه ها بر شما خواهم نهاد و گوشت بسر شما خواهم آورد و شما را به پوست خواهم پوشانید و در شما روح خواهم نهاد تما زنده شوید پس خواهید دانست که من یُهُوَّه هستم ۱۱۲.

#### و آنگاه به کتاب جامعهٔ سلیمان در تورات، باب دوازدهم بنگرید:

پس آفرینندهٔ خود را در روزهای جوانیت بیادآور پیش از آنکه روزهای بلا برسد که بگوئی مرا از اینها خوشی نیست. پیش از آنکه آفتاب و ماه و ستارگان تاریک شوند و ابرها از باران برگردند. در روزی که محافظان خانه بلرزند و صاحبان قسوّت خسوشتن را خسم نسمایند و دستاس کنندگان چونکه کماند باز ایستند و آنانکه از پنجره ها می نگرند تاریک شوند و درها در کوچه بسته شود و آواز آسیاب پست گردد و از گنجشک صدائی بر نخیزد و مغنیات ذلیل شوند و از هر بلندی بترسند و خوفها در راه باشد و درخت بادام شکوفه آورد و ملخی بار سنگین باشد و اشتها بریده شود چونکه انسان به خانهٔ جاودانی خود می رود و نبوحه گران در کسوچه گردش می کنند. قبل از آنکه مفتول نقره گسیخته شود و کاسهٔ طلا شکسته گردد و سبو نسزد چشمه خرد شود و چرخ بر چاه واژگون شود و خاک به زمین برگردد بطوریکه بود، و روح نرد خدا که آزا بخشیده بود رجوع نماید، جامعه می گوید و باطل ا باطیل، همه چیز بطالت است ۱۳۰۰.

در این سطور، روی سخن الیوت با انسان ستمدیدهٔ امروزی است. او می پرسد که در این برهوت زندگی، در این بیابان خشک و بیحاصل که جز زبالهٔ سنگی نیست، از درون آنها چه می روید؛ کدام ریشه انسان را بیا ایس خاک مر تبط می سازد؛ هیچ؛ و همانگونه که یَهُوّه در تورات حطاب به حز قبال نبی می گوید «ای پسر انسان، قوم بنی اسرائیل را ببین که چه فتنه انگیزند و به چه روزی افتاده اند و بر این بیابان بنگر که جز مشتی استخوان در آن نیست الیوت نیز خطاب به انسان درد کشیده و از پای افتادهٔ امروزی می گوید «تو نخواهی توانست گفتن با حدس زدن زیرا تو جز مشتی بتهای شکسته نمی شناسی » و این بتهای شکسته همان بنهائی است که در باب ششم صحیفهٔ حزقیال به آنها اشاره شده و یَهُوّه با شمشیر کین خویش همهٔ آنها را شکسته و لاشمهای قوم بنی اسرائیل را پیش خرده های آنان افکنده است. آنجا که می سراید «زنجره امان نسمی دهده اشاره بسه بساب نبی اسرائیل را پیش خرده های آنان افکنده است. آنجا که می سراید «زنجره امان نسمی دهده اشاره بسه بساب دوازدهم کتاب جامعهٔ سلیمان است که «ماخی بار سنگین باشد» و آنجا که می گوید «و بر تو نشان خواهم داد چیزی دگرگونه، خواه از سایهٔ تو بهنگام صبح که در پشت تو گام بر می دارد و سایهٔ تو که در شامگهان برای دیدار تو بر می خبزد » با زبان استعاره، منظورش را اینگونه بیان می کند که در این بیابان، تنها سایه است که بار و دیدار تو بر می خبزد» با زبان استعاره، منظورش را اینگونه بیان می کند که در این بیابان، تنها سایه است که بار و بیاور انسان است و در لهیب آن گرمای توانسوز اندکی آرامش می بخشد (تو بیا در سایهٔ این صخرهٔ سرخفام) و

۱۱۷ \_ تورات صحیفة حزقیال نبی \_ باب سیرهفت \_ سطور ۱ تا ۶ (چاپ لندن \_ سال ۱۹۵۲) ۱۹۵۲ \_ تورات \_ کتاب جامعة سلیمان \_ باب دوازدهم \_ سطور از ۱ تا ۹ (چاپ لندن ۱۹۵۳)

این سایه، چه در دوران حیات (بهنگام صبح) و چه در مرگ (در شامگهان) تنها پسناهگاه و مصاحب انسان است، انسانی که تنهاست و وحشتزده و محنت دیده، و لااقل این سایه او را بحال خویش رها نمی کند ۱٬۰ و سر انجام منظور خود را در این سطور با این سطر خاتمه می دهد که «به تمو خواهم نمایاند هراس را از درون مشتی غبار» که هم اشاره به تورات و سخن یَهُوه است و هم این شعر را عیناً از سرودهٔ جاندان، شاعر بلند مرتبهٔ انگلیسی گرفته که در کتاب ایشار ها زیر عنوان تفکرات آورده است. در این کلمات، الیوت تلویحاً اشاره به این نکته می کند که وقتی غبار باشد دیگر سایه وجود ندارد و وقتی سایه نبود حتی آن مونس دائمی هم نیست به این نکته می کند که وقتی غبار باشد دیگر سایه وجود ندارد و وقتی سایه نبود حتی آن مونس دائمی هم نیست و هرچه هست «هراس» است. بگفتهٔ اکثر منتقدان، الیوت در سرودن این سطور و تلفیق این مضامین استادی حیرت انگیزی نشان داده است. بر ای هر ادیب شعر شناسی، این سطور مستضمی رعبآور تسرین صحنه ها و دردناکترین پیامهاست. شاعر در ترسیم صحنه های وحشت انگیز زندگی بیداد کرده است.

یس از این سطور، ناگهان چهار سطر کوتاه توجه خواننده را جلب میکند:

میوزد باد لطیف بسوی زادگاهمان ای کودک ایرلندی من تو در کجا انتظار میکشی؟

این چهار سطر از منظومهٔ تریستان و ایزوت سرودهٔ واگنر است که اپرای آن دورانی بس طولانی اروپا را بهخود مشغول داشته بود. این تراژدی با همین چهار سطر شروع می شود و الیوت عیناً آنها را به زبان آلمانی نقل کرده است. در پردهٔ اول و صحنهٔ اول، سفینهٔ تریستان از خاک ابر لند بسوی کرورنوال در انگلیس در حرکت است و شهزاده تریستان خوشنود است از اینکه پرنسس زیبا را که دختر پادشاه ایرلند است برای عمّ خود می برد تا مارکشاه، هر چند یای به کهولت نهاده، با وی ازدواج کند.

منظومهٔ سرزمین بیحاصل، چنانکه قبلاً نیز اشاره شد، همانند نمایشنامه ای است که پیاپی صحنههای آن تغییر می باید و بازیگران تازه ای، نقش آفرین آرمان شاعر می شوند، الیوت پس از چهار سطری که از زبان دریانوردان بهنگام آوازخوانی از ایرای تربستان و ایزوت نقل می کند، این سطور را می آورد:

هسالی پیش از این تو بعمن بخشیدی نخست چند گل سنبل را مرا دختر سنبل نامیدند.» در همانحال وقتی بازگشتیم دیرگاه شب از بوستان سنبل

۱۱۴ ـ الیوت چکامهٔ دیگری دارد زیر عنوان مرگ سینت تارسیسوس (Deathof Saint Narcissus (1912 که آنرا بسال ۱۹۱۷ بهپایان برد اما هیچگاه آنر امتنشر نکرد تا سرانجام پس از مرگ او، همسرش با پاره ای دیگر از سرودهای منتشر نشدهٔ او در مجموعه ای استشار داد. در آن منظومه، همین مضمون به تفصیل آمده است (متنخیات ادبیات انگلیسی از اکسفورد ـ جلد ۲ ـ صفحه ۱۹۸۵) زمانی که پر بود آغوشت و خیس بود گیسوانت نه توان سخن گفتنم بود و نه یارای دیدنم نه جان بر تن و نه تنی داشتم بیجان و نه میدانستم چیزی دیده دوخته بودم بر ژرفای نور، بر سکوت. چه تهی است دریای یهناور!

گل سنبل، افسانهٔ هایاسینتوس را بیاد خواننده می آورد که جوانی بس زیبا و جذّاب بود و بخاطر حسادت زفیروس، ربالنوع باد غربی، بدست دلدادهٔ خود آپولون از پای در آمد و وقتی بهزیر خاک بخفت گل سنبل از خاک مزار او سر بیرون کتید و باز هم شیفتگان زیبائی را بگرد او جمع آورد. گل در ایس کلام، هم مسظهر «ربالنوع زندگی گیاهی» است و هم «شهید عشق» و از آنجا که می روید و باز می روید، پس مظهر رستاخیز و قیام نیز هست. ۱۱۵

در سراسر شعر سر زمین بیحاصل، تنها در این سطور است که شاعر برای یک لحظه بیاد عشق می افتد و در دنیائی که جز اندوه و درد و ماتم نیست، آرزو میکند که کاش عشقی بود و دلداری و بعدنیال آن دمی شادی و سعادت. در غمنامهٔ «تسریستان و ایزوت»، تربستان، فسرستادهٔ یادشاه، دختر زیباروی ایسرلندی را بهجبر نه بهاختیار، برای عمّ خود مارک شاه می برد. او عاشق نیست و اعتنائی به ایزوت ندارد. اینزوت حیرت زده است و در عین حال خشمگین. افسرده است که چرا این جوان بر ازندهٔ مغرور اعتنائی بهزیبائی او ندارد و گوئی در وجود او دلی نیست. از ندیمهٔ خود می خواهد که پنهانی به سراغ جعبهٔ مرموزی که مادرش بهوی سیرده بسرود و از آن میان داروی مسموم کننده ای را پیاید و آن را در جام شر آب تسریستان بسریزد و ایس انسان بسی احساس و بی عاطفه را از پای در آورد. بر انگان، ندیمهٔ ایزوت بسر اغ جعبه می رود و در آنجا قطره ای می باید که هر کس آنرا بنوشد، بیدرنگ آتش شور و عشق و شیدائی سرایای وجودش را در بر می گیرد. بیرانگان بیجای ایسنکه به فرمان بانوی خود سم قتّال در شراب جوان بریزد، از معجون عشق قطراتی بدرون جهام او خهالی می کند و همان یکجرعه، تربستان را بدام عشق ایزوت گرفتار میسازد. آنجا که شاعر میگوید «زمانیکه یر بـود آغوشت و خیس بود گیسوانت» لحظه ای است که ایزوت بر عرشهٔ سفینه ایستاده و سرایای وجبودش لبریسز از عشق و زیبائی است. تریستان جام را می نوشد و آنگاه «نه توان سخن گفتنم بود و نه یارای دیدنم. نه جان بر تن، نه تسنی بیجان داثیتم و نه می دانستم بچیزی» اشاره ایست بهمان صحنه که مرد جوان بیکباره دل و دین و هوش و حواس خویش را باخته است، و آنجا که می افز اید «دیده بر ژرفای نور دوخته بودم، بر سکوت» همان لحظه ای است که شیفته و به قرار بر سیمای ایزوت می نگرد و بدون آنکه بتواند سخنی پسر لب آورد. حیران است که چـه پــر او گذشته است. (در عین حال در این سطور تلویحاً اشارهای هست بهیرسه وال، بهادر دربار «فیشر شاه» که وقتی به «چام مقلّس» می رسد، سر به جب تفکر و حبرت فرو می بر دو حون بسیار محجوب بیوده، نسم سر سد کیه

چیست و بدینسان فرصت مناسب را از دست می دهد اید تریستان عشق را ندانسته پذیر ا شده است و ظاهر آ پای به مرز خوشبختی نهاده است؛ اما چنین نیست و چنانکه در تراژدی تریستان و ایزوت آمده، او به خنجر کین عم خویش به خاک هلاکت می افتد و ویرا از کورن وال به کاخی مجزا در بریتانی می بر ند. تریستان اسیر عفریت مرگ است اما نمی میرد تنها به این امید که شاید یکبار دیگر، ایزوت زرینه موی را ببیند. هر چند لحظه یکبار، دمی بر می آورد و از اطرافیان می برسد که آیا در آن افقهای دور دست، سفینه ای را نمی بینند که دلدار او یکبار، دمی بر می آورند و اطرافیان با اندوه بسیار می گویند «چه تهی است دریای پهناور!» و الیوت ایس کلمات را عیناً به زبان آلمانی و از سرودهٔ واگردر اپرای تریستان و ایزوت نقل کرده است. بدینسان، امید و آرزوی عشق، برای شاعر، در سر زمین بیحاصل، به ناکامی می گراید و بدو همان می گذرد که بر تریستان گذشته است. بعدیگر سطور این منظومه نگر د:

مادام سوسوستريس، طالعبين نامآور بهسردی طبع شهره بود، با اینحال با آن چند دست ورق بازی شوم معروف است که خردمندترین زن اروپاست چنین پرسید در اینجا که آیا ورق تو آن دربانورد غرق شدهٔ فنیقیائی است؟ (آنان مرواریدند که چشمانش بودند. بنگر۱) وبرا ببین نیز، بلا دونا است. بانوی سنگستانها بانوي حالتها اینهم مردی با صلیب، و اینهم چرخ و اینهم بازرگان یک چشم و این برگ بازی که نیست نقشی بر آن چیزی بر دوش میکشد که مرا اذن دیدن آن نیست. نمی یابم آن مرد بعدار آویخته را. بهراس از مرگ ناشی از آب! مینگرم انبوهی از مردم را که حلقهوار گام پیش مینهند بر تو سپاس مینهم، گر تو یافتی بانو اکیتون گرامی را بگو که طالعنما را من خود خواهم آورد: بهر حال یکتن باید هوشیار باشد در این روزان.

در سطور نخستین، الیوت نامی از بانوثی بنام «مادام سوسوستریس» بهمیان می آورد که فالگیر است و با ورق، طالع افراد را تعیین می کند. اسم «سوسوستریس» چنانکه خود الیوت اظهار داشته، پس از مسطالعهٔ کستاب

«کرومیلو» نوشتهٔ آلدوس هکسلی<sup>۱۱۷</sup> بهذهنش آمده و این اوست که بوسیلهٔ ورقبازی «تساروت» بسر سکوت و تیرگی سر زمین بیحاصل مینگرد و سر نوشت بازیگران را تعیین می کند. در عین حال بعید نیست ک اليوت، توجهي به كنتس ماري لاريش و زندگينامه او زير عنوان گذشته صن داشته است. خاندان هايسبورگ بطور کلی به فال و طالع بینی عقیدهٔ بسیار داشتند و گهگاه اوقات خود را با فالگیران و طالع بینان می گذراندند. خود کنتس لاریش در پیش بینی حوادث و وقایع بوسیلهٔ کارت بازی، بویژه تاروت، شهـرت بسیار داشت. یکی از فصول کتاب گذشتهٔ من اختصاص به پیش بینی مرگ لودویگ شاه در دریاچهٔ اشتار نبرگر دارد و در همانجا می نویسد که چند شب پس از مرگ لودویگ، وی بهخواب امیر اتریس الیزایت، همسر فر انسوا ژزف می آید اما دیدار بگونهای صورت می گیرد که امیراتریس آنرا خواب نمی پندارد و اصرار می ورزد که آنچه دیده در عالم بداری بوده است. بگفتهٔ کنتس لار ش در کتاب گذشتهٔ من، امير اتر س خوابيده پود که نياگهان بگوشش صدای چکیدن قطرات آب می آید و چون این صدا چندی ادامه پیدا می کند، وی چشم خویش را می گشاید و در کنار بستر خویش، مردی را می بیند که سرایا خیس است و قسمتی از سر و بدن او پیوشیده در خرهٔ دریسائی است. وحشتزده بر او خبره می شود و ویرا می شناسد: لودویک از دنیای پس از مرگ سخین می رانید و به او میگوید که بزودی خواهر او، که زمانی نامزد خود وی بوده، به او خواهد پیوست و وقتی امیر اتریس دلیل مرگ زودرس او را میپرسد وی پاسخ میدهد که او در اثر حادثه ای در آتش خواهد سوخت و همین اتسفاق هم می افتد: کوته زمانی بعد، زن جوان که برای شرکت در یک جشن خبریه، به پاریس رفته بود، در حریق ناگهانی بازار خیریه محصور می شود و جان می سپرد. لودویگ شاه همچنین به امیر اتریس می گوید که دور ان حیات خود او نیز چندان طولانی نیست و امیراتریس سریع و بی درد و بی امان، خواهد مرد و چنین هم شد: امیراتریس سال بعد در حالیکه قصد سوار شدن بر یک کشتی تفریحی داشت تا در دریاچهٔ لمان به تفریح بیردازد. به قستل رسید و در دم کشته شد، و آنجا که الیوت میگوید «بر کرانهٔ آبهای لمان نشستم و گریستم» ۱۱۱ اشاره بمهمین

در مورد بازی تاروت، از آنجا که نقشهای ورق در این بخش از شعر او اهمیت بسیار دارد. خود آفرینندهٔ شعـر توضیحی در پایان منظومه داده است. الیوت اینگونه مینویسد:'۱۲۱

۱۱۷ ـ در بارهٔ آلدوس هکسلی و آثار او رجوع شود به جلد دوم از سهری در پزرگترین کتابهای جهان، زیر عنوان «دنیای ستایش انگیز جدید».

۱۱۸ ـ تاروت Taror نخستین دسته از اوراق بازی است که در سالهای اولیهٔ قرن ۱۴ در ایتالیا دیده شده و خود بازی را نیز «تاروت» می نامند.

اوراق تاروت ۲۳ تصویر دارد که ۲۱ تصویر آن از یک تا بیست و یک شماره گذاری شده و شمارهٔ بیست و دومین آن هجو کره با «دلقک»

است. این تصاویر گونه گون است و عموماً مظاهر زندگی است و پر هیزگاریها و شرار تبهای انسانی را نشان می دهد. ایس اوراق از روز

نخست بمنظور فالگیری و طالع بینی امداع شده بود و بعدها، بتدریج، برای بازی مورد استفاده قرار گرفت. (برای آگاهی بیشتر رجوع

تعسب بمنظور قان نیزی و خانم بینی انداع منده بود و بعضه، بماریج، برای بازی نورد استفاده فرار فرصه از برای انامی بیشتر کنید بهریقانیگا، مایکرویدیا ــ جلد ۹، صفحه ۸۲۸)

١١٩ \_ بند سوم سطر ١٨٢ از منظومة سرزمين بيحاصل.

۱۳۰ به نقل از نوشتار جرج موریس زیر عنوان «ماری. ماری. محکم نگاهدار» کتاب منتخبات مقالات انتقادی پیرامون سرزمین پیحاصل زیر نظر ۱ ب نی به دایسن (صفحه ۱۶۶)

۱۲۱ \_ در صفحة نخست از الحاقات شعر سرزمين بيحاصل (صفحه ۲۴)

من با اصول دقیق اوراق بازی تاروت آشنائی ندارم و بی تردید برای اینکه با مقتضیات شعر من وفق دهد از آن اصول عدول کرده ام. در این دسته از اوراق، تصویر مرد بدار آویخته ای است که بعدو سبب برای منظوری که داشتم مناسب بود: یکی وخدای بعدار آویخته کتاب شاخه زرین است که سر جیمز فریزر نوشته و دیگر بسبب اینکه من او را با آن کلاه بسر سری که در بند پنجم از شعرم آورده ام مربوط می دانم (دریانورد فنیقیائی و بازرگان بسعداً وارد صحنه می شوند و موضوع وائبوه مردم و «مرگ بوسیلهٔ آب» در بند چهارم آمده است). آن مرد با سه میلهٔ نردبان صلیب مانند (که در دسته ورق بازی تاروت یک عضو معتبر است) بطور کساملا اختیاری بجای فیشر شاه انتخابش کرده ام.

فالگیری و طالع بینی از اعصار بسیار کهن متداول بوده؛ مصریان بمنظور آنکه بدانند چه زمان آب نیل طغیان خواهد کرد و چه زمان فرو خواهد نشست، دست بدامان فالگیران می شدند. مادام سوسوستریس که می تواند کنتس لاریش یا هر زن دیگری باشد، سر نوشت شاعر را تعیین می کند. از او می پرسد «آیا ورق تو آن در بانورد کنیش شدهٔ فنیقیائی است؟» الیوت در بند چهارم از شعر سر زمین به حاصل اشاره بعدیانورد فنیقیائی می کند و می نویسد:

فله باس فنیقیاتی، که دو هفت روز گذشته از زمان مرگش از یاد ببرد: غریو مرغان دریاتی را، خیزاب دریای ژرف را و سود و زیان را جریانی در عمق دریا استخوانش را در آغوش گرفت و زمزمه کنان، در آنحال که بهفراز می رفت و به نشیب، از مراحل عمر و جوانی گذشت و به گرداب اندرون شد ۲۲۲.

الیوت پیش از آنکه منظومهٔ سرزمین بیحاصل را بسراید. در سال ۱۹۱۶، منظومه ای سروده بود بهزبان فرانسه زیر عنوان «در رستوران» ۱۳۲ در آنجا، وی می نویسد:

فلهباس فنیقیائی، در حالیکه دو هفته بود در دریا غرق شده بسود، غریسو مسرغان دربائی را فراموش کرد و همچنین جزر و مد آبهای کورنوال و سود و زیبان و محمولهٔ قبلع را. جریان زیرآب او را بسوی افقهای دور دست و سرانجام بمصراحل گسوناگون عمرش بسرد. درست بیندیش که چه سرنوشت دردناکی داشت: به هر حال او روزگاری جوانی برازنده و رعنا بود.

شعر در رستوران سر گذشت پیشخدمت فرتوتی است که روزگاران گذشتهٔ خویش را، آنزمان که کودک بود و با دختر خردسالی بازی می کرد و روزی را که بخاطر هراس از سگی از خانه گریخت بسخاطر می آورد ۲۰۰ و الیوت ماجرای دریانورد فنیقیائی را به آن مرتبط می سازد. در همین سطور، الیوت به نمایشنامهٔ طبوفان سرودهٔ ویلیام شکسپیر نیز نظر دارد. موضوع درام منظوم طوفان چنین است:

در دریائی نا آرام و طوفانزده، سفینهای در هم شکسته خود را به کیرانهٔ جیزیرهٔ دور افیتادهای مى رساند. اين جزيره متروك است و خالي از سكنه، در عين حال چند تين مكان دارنيد كيه بهجور به آنجا رانده شده اند: بروسیرو روزگاری امیر میلان بود و با خاندان خود در کمال خوشبختی در آندیار میزیست. بر ادرش «آنتونیو» بهتزویر و نیرنگ و با پاری پادشاه نایل، ویرا از سلطنت خلم کرد و بهتبمید فرستاد و در این تسبمید، مسیراندا، دختر نسوجوان او نسیز همسفرش شد. آنان بهاین جزیره آمدند و با مختصر توشهٔ سفری که داشتند، زندگی تازهای را آغاز نهادند. پروسیرو و دخترش میراندا غافل از آن بودند که این جزیره در افسون جادوگری است بد نهاد بنام «سایکوراکس» که مدت دوازده سال است «آرییل» جوان را بهبند کشیده و او امروز بصورت «روح» در این جزیره مکان دارد. سحر و جادوی سایکوراکس در پادشاه میلان و دخترش بی تأثیر است زیرا یادشاه بهمراه خود کتابی دارد که بهیاری آن سی تـواندهمهٔ افسونهای او را نقش بر آب کند. این سفینهای که اکنون دست تقدیر به کرانهٔ این جزیره رانیده حامل آنتونیو است و اتباع او که عازم سفری در مدیترانه بوده اند و امواج خبروشان آنانرا بهساحل این خاک کشانده. در این دوران حوادث بسیار رخ مسی دهد تا سر انسجام بسرادر خیانتکار از در پوزشخواهی و عفو طلبی در میآید و از برادر خیانت دیده میخـواهد کـه او را ببخشاید و بهقلمرو خویش باز گردد. از سوئی میراندا دلباختهٔ جوانی میگردد که همراه آنتونیو آمده و این جوان که نامش فردیناند است فرزند یادشاه نایل است. عشق دو نــوجوان بــیکدیگر شادی این صلح و آشتی را دو چندان میکند<sup>۱۲۵</sup>.

جزیرهٔ بایر ربی آر علف نمایشنامهٔ طوفان که از هر سو محصور در آب است و در عین حال ساکنان جزیره از تشنگی و گرسنگی در رنجند؛ بی شباهت به دنیای ساخته و پرداختهٔ الیوت، یعنی سرزمین بیحاصل نیشت. جملهٔ «آنان مرواریدند که چشمانش بودند» از همین نمایشنامهٔ طوفان سرودهٔ شکسپیر نقل شده و سخنی است

124 - The Oxford Anthology of English Literature; Vol II; p. 1994

۱۲۵ ـ آلدوس هکسلی، داستانسرای انگلیسی، عنوان کتاب مشهور خود دنیای ستایش انگیز جدید را از همین نمایشنامهٔ طوفان سرودهٔ شکسپیر اقتباس کرده است (رجوع کنید بعمین پژوهشنامه در جلد دوم سیری در پژرگترین کتابهای جهان.) که آرییل طی سرودی خطاب بهفردیناندمیخواند و اشاره است بسهایسنکه پسدر وی در دریسا غرق شده و استخوانهایش بهمرجان و چشمانش بهمروارید مبدل گشتهاند.

پس از دریانوردی فنیقیائی "۱۰ ، سخن از «بلآدونا» بهمیان می آید که تعبیری است ایتالیائی بهمعنی بانوی زیبا در همانحال معنی گل بلآدون یا «بنگدانه» (و مهر گیاه) را نیز می دهد که سم خطر ناکی است. به ایس تر تیب مرگ در همه جا هست: چه در آب و بوسیلهٔ آب و چه در خشکی و بوسیله سم، سمّی که می تبواند در جامهٔ یک زیبا باشد و آنگاه سخن از بانوی صخره ها بهمیان می آورد که اشاره ای است به تبابلوی مشهور لثونباردو داوینچی زیر عنوان «مادونای صخره ها ۱۳ » و طبیعی است در ایسن اشاره، کنایه ای هست: در سرز مسین بیحاصل زیبائی بصورت «تابلو» می تواند باشد و اگر زنبی هست زیبا، مرگ آور است؛ و او بسانوی عشق و زیبائی و شادمانی نیست، بلکه بانوی حالتهاست.

مرد با سه میلهٔ نردبان، (نظیر صلیب) بگفتهٔ خود شاعر که از تصاویر اور اق بازی تاروت اقتباس کرده، فیشر شاه است که چنان سر نوشت اندوهباری داشته، در همانحال می تواند «مترسک» کشتز ارها باشد که کشاور زان برای ترساندن و دور کردن پرندگان، بویژه کلاغها، با سه چوب نظیر پلههای نردبان و مقداری پارچه می سازند و در مزرعه بر با می کنند. الوت در قطعه شعری زیر عنوان «مردان میان تهی» اینگونه می سراید:

بگذار همچنین بر تن کنم.

آن جامههای عاریت اختیاری را،

مانند تن پوش موش صحرائی، یا پوست پوشیده از پر کلاغ، بر چند چوب صلیب مانند، در کشتزاری،

و چونان گردش کنم که باد خواستار آنست<sup>۱۲۸</sup>

۱۲۶ مه موضوع دربانورد فنیقبائی و مرگ بوسیلة آب، یکی از تههای اساسی منظومة سرزمین بهجاصل است. در بند چهارم، زیر عنوان «مرگ بوسیلة آب»، صحبت از فله باس، زادة فنیقیه بعنیان می آید که در آب جان سپرده است و در این باره، در سطور بنعد همین نبوشتار، بنه آن اشاره خواهد شد. آنچه در آن بند از شعر آمده، از منظومة در رستوران گرفته شده که شاعر بسال ۱۹۱۶، پسیش از سرودن سرزمسین بیجاصل، بمرشتهٔ تحریر آورده است. منظور آن منظومه چنین است:

فله پاس. فنیقی زاده. که دو هفته بود غرق شده بود. فریادهای مرغان دریائی و خیز اب های دریای کورن وال را فراموش کرد و داستان سود و زیان و محموله های قلع را بعوادی نسیان سپرد. موجی خروشان به زیر آب، او را با خه ش بعدور دستها بسرد و گذشته ها را پیش چشمش مجسم کرد. بنگرید که چه سرنوشت دردناکی داشت وی روزگاری بر ازنده و خوش سیما بود»

ماجرای دریانورد فنیقیزاده. نوعی اسطوره است و بخشی از فرهنگ کهن. مردم روزگار باستان. او را دخدای باروری می سنداشتند و هر سال. وقتی تابستان سپری می شد و خزان آغاز می گشت. بامید آنکه این ربالنوع حاصلخیزی باز هم حاصل دهد و از نبو حیات را آغاز کند. بستی از او بدرون دریا می انداختند و امیدشان این بود که تقاضایشان بر آورده خواهد شد.

127 - LEONARDO DA VINCI: Madonna of the Rocks.

چنین مترسک بیجان و بی اختیاری می تو اندیک انسان در سرزمین بیجاصل باشد: در همانحال ممکنست شباهت به فیشر شاه نیز داشته باشد که در بستر بیماری و ناتوانی همهٔ قدرت و توان از او سلب شده بدود. این انسان بر صلیب، بی شباهت به سبیح نیز نیست که سر جیمز فریزر از او و دیگر شهیدان بزرگ در کتاب مشهور خود زیر عنوان شاخه زرین یاد کرده است. چرخی که الیوت در شعر خویش به آن اشاره مسی کند، چسرخ سرنوشت است و چرخ روزگار.

بازرگان یک چشم، چنانکه خود سر اینده قبلا به آن اشاره کرده بود، فروشندهٔ کشمش بیدانه است که در ایس نمایشنامه منظوم، ایفاگر چند نقش عاریتی است: گاهی خود شاعر است؛ زمانی یک انسان اسیر سرنوشت. در یک مورد دربانورد فنیقیائی است و شاید هم فردیناند، شاهزادهٔ نایل.

مادام سوسوستریس بظاهر بر اوراق بازی اما بهباطن بر ظلمات سرنوشت می نگرد و چیزی نسی بسیند. تسنها سخن او اینست که وی باید از مرگ ناشی از آب بهراسد تا مبادا سرنوشتی چون دریانورد فنیقیائی یا لودویگ شاه داشته باشد. شاید این عدم توانائی مادام سوسوستریس برای پی بردن به سر نوشت او اینست که سرمسا خورده است و همهٔ نیروی خود را در اختیار ندارد.

در آخرین سطور بند اول از سرزمین بیحاصل، الیوت از یک شهر «وهمی» و «غیر واقعی» سخن می راند:

شهر وهميء زیر مه قهوه فام یک یگاه زمستانی روان گشت جمعیتی سیلآسا بر لندن بریج نیندیشیده بودم اینچنین بسیار مرگ بسوی عدم کشانده بر میخاست نالههای کوته و گهگاه از سینهها، بر پیش یای خویش دوخته بود هر رهسیری نگاهش را. میرفتند بر دامان تپه و بر نشیب خیابان کینگ ویلیام به آنجا که ناقوس کلیسای سینتمری وولنات گذشت زمان را اعلام میداشت با طنین مرگباری آخرین ضربهٔ ساعت نه را. در آنجا دیدم یکتن را که می شناختمش. نگهش داشتم و بانگ زدم «استتسون!» این تو بودی که با من در مایلی هسفر دریابودی! آن جنازه را که کاشتی سال پیش در بوستانت شروع بمجوانه زدن كرده است؟ شكوفه ميدهد امسال؟ یا یخبندان بی انتظار بسترش را آشفته ساخته؟ راستی دور نگاهدار آن سگ را از این مکان. او دوستدار انسانهاست چه بسا بیرون کشد با چنگال خویش از نو آن جنازه را تو ای ریاکار خواننده! تو ای همسان من! ای برادر من!

اليوت بهنگام سرودن اين بخش از شعر خود، بعدو صحنه توجه داشته است: يكي برزخ دانته در كـتاب كـمدي الهي و ديگر شهر وهمي ۱۲۹ شارل بودلر كه در آن حقيقت و رؤيها بهم آميخته است و اليوت عقيده دارد ك. «قلمرو رؤیاثی مرگ» است. لندن در نظر الیوت آن شهر وهمی است که در یک سبیده دم زمستانی، زیر مه قهوه فام. بدرستی قابل رویت نیست و جمعیت عظیم. همانند همان مردمی که دانته در سرود سوم از کـتاب دو زخ ً به آنها اشاره کرده، در حالیکه ناله های کوته گهگاه می کنند (سرود چهسارم دوزخ ۱۲۱) بسوی وادی مسرگ میروند. اینان در کتاب پرزخ، بگفتهٔ دانته (از زبان ویرزیل) انسانهائی هستند که عصیانکار نبودهانـد امـا در عین حال وفاداری و سیاس خود را بهخدای خویش نشان نداده ان.د. مردم لندن بسیشتر بسوی مستطقه ای در حرکتند که آنجا مرکز فعالیتهای تجاری و مالی است و این همانجائی است که کلیسای «مری وولنات» قـدیسه در آن قرار گرفته و روزیکه دولت چنین تصمیمی گرفته بود تا این کلیسا را ویران کند و بناهای جدید بجای آن بسازد، اليوت درشمار كساني بود كه سخت با اين طرح مخالفت كرده بود. ساعت نه كـه در شعـر بـه آن اشاره شده ساعتی است که همهٔ آن مردم ناگزیرند بر سر کار خود حاضر باشند. استنسون، شخص مشخصی نیست. شاعر ناگهان در میان انبوه جمعیت، یکنفر را می بیند که میشناسد و بی اختیار او را صدا می زند. آن شخص هر کس می تواند باشد. «مایلی» مکانی بود که در نخستین جنگ پیپونیک ۱۳۳، حدود ۲۶۰ سال پیش از میلاد مسیح، سیاه روم در بر ابر رزمآوران کارتاژ قرار گرفت و این جنگ می تواند هر جنگ بـزرگ دیگر بـاشد. بویژه جنگ جهانی اول که خاطره ای بس دردناک و هراسناک در ذهن الیوت باقی گذاشت. در نظر الیوت، وقایع تاریخ. یک سلسله حوادث تکراری است. وی در منظومهٔ مرگ در کلیسا<sup>۱۳۳</sup> چنین میسراید:

> از آیندهٔ خویش چندان وقوفی نداریم، جز اینکه میدانیم از نسلی بهنسل دیگر، همان وقایع اتفاق میافتد و باز میافتد ۱<sup>۳۳</sup>۰.

پرسش اینکه «آن جنازه ای را که سال پیش در بوستانت کاشتی آیا شروع بهجوانه زدن کرده است؟» رسم کهن انسانهای باستان را بیاد می آورد که به امید باروری و حاصل دهی، رب النوع زر اعت را به خاک می سپر دند تا سبز کند و از نو بار دهد. این پرسش همچنان می تواند به افسانهٔ اساطیری یونان در مورد ها پاسینتوس سربوط

۱۲۹ ــ هشهر وهمیه که بودلر به آن اشاره می کند زیر عنوان fourmillanse cité آمده است و مضمون آن اینست دشهر پر ازدحام شهر انباشته از رویاها، آنجا که شبح، رهگذر را متوقف می سازد. حتی در روز روشن.ه

۱۳۰ ـــ جملهٔ دانته در هوزخ. سرود سوم چنین است هو در دنبال آن صفی چندان دراز از انسان در حرکت بودند که هیچگاه باورم نسیشد که تا ایندم مرگ اینهمه آدم را بهفنا کشانده است.

۱۳۱ سه سخن دانته در هوزخ، سرود چهارم اینست هدر اینجا، بهگوش من، صدای ضجهای نمیرسید، مگر زمزمهٔ آههایی که هوای ابدی را بهلرزه و امیداشت.

<sup>132 -</sup> Punic War

<sup>133 -</sup> Murder in the Cathedral

باشد که وقتی بدست آپولون به خاک سپرده شد، از مزار وی گل سنبل روئید، در عین حال می تواند اشاره به این نکته باشد که وآیا آن خاطرات مرگباری که کوشیدی از یاد ببری، باز هم با تماشای ایس رنج و درد و سیمروزی انسانها، از نو در ذهنت زنده می گردد؟» و آن سگ کیست که الیوت می گوید «دورش نگاهدار زیر ا دوستدار انسان است و ممکنست با چنگال خویش مرده را از نو بسیرون کشد» ایسن سگ الهامی است از نمایشنامهٔ منظوم جان و بستر زیر عنوان شیطان سپید اما او بجای سگ، گرگ را مثل قرار داده است:

اما بکوش که گرگ را هر چه می توانی از او دور کنی، زیرا او دشمن انسان است. و چه بسا با چنگال خویش آنرا از نو بیرون کشد ۱۳۵

سگ مظهر انسان دوستی است و از راه مهر، جنازه هربالنوع باروری» را بیرون می کشد و در نستیجه او سبز نمی شود و جوانه نمیزند و حیات پایان می گیرد. مصرع آخر هتو ای خوانندهٔ ریاکار! تو ای همسان من! برادر منا» سرودهٔ شارل بودلر است در دیباچه گلهای شر و شاعر فرانسوی، خواننده را نیز انسانی نظیر خویش ریاکار و آلوده و گناهکار می بیند. الیوت عین مصرع را بهزبان فرانسه نقل کرده است.

## \* \* \*

درنگ و ژرف اندیشی و نیک نگری در نخستین بند از چکامهٔ جاودانی سرزمین بیحاصل سرودهٔ تی ــ اس ــ الله الیوت چند واقعیت را برابر چشم خواننده مجسم می سازد:

- ۱ ــ در ذهن و روح سراینده، دنیا جز برهوتی نیست.
- ۲ ـ در این برهوت، آدمی به امید زنده است و آن امید هم سر انجام به یأس و ناکامی و حرمان منتهی می شود.
- ۳ چشمانداز زندگی فریبنده است اما جز وهم و خیال نیست. آدمها، چونان مردگان محکوم،
   بی هدف سرگردانند و اسیر دست تقدیر.
- ۴ ساعر احساسی دارد که در مکانی، شاید فراسوی این دنیا، حیاتی هست که در آن آزادی
   خاطر و آسایش روح می تو اند وجود داشته باشد اما نه راه دستیابی به آنرا می داند و نه در
   تن خود توانی می یابد که به جستجوی آن بر خیزد. همین آگاهی و همین ناتوانی بیشتر او
   را زجر می دهد.
- ۵ ــ برای شاعر، ادبیات تنها وسیلهٔ تسکین خاطر پربشان اوست و شعر بهترین وسیلهٔ بیان

## دردها و غمهای او<sup>۱۳۶</sup>

دربند نخست، دانته و کمدی الهی او تأثیر شگرفی بر ذهن شاعر دارد: زندگی را همانند دوزخ او می باید که همه محکومند در لهیب بیداد آن بسوزند و اگر راه گریزی برای کسی باشد، بسوی برزخ ره می سپرد که تازه در آنجا از فردوس برین، جز یاد و آرزوئی در بین نیست.

بند دوم این منظومه، که دارای ۹۶ سطر است، شاعر عنوان بازی شطرنج بر آن می نهد و ایس عنوان اقستباسی است از نمایشنامهٔ منظوم زنان از زنان پرهیز دارند سرودهٔ «توماس میدلتون» شاعر قرن هفده انگلستان.

یادداشتهای الیوت بازگو کنندهٔ این حکایت است که زن جوان و زیبائی همسرش به سفر می رود و مادر شوهر مأمور می شود که از غروس زیبا، مراقبت بعمل آورد. کنت برای فریب زن نقشه ها طرح می کند و از آنجمله در می یابد که مادر شوهر به بازی شطر نج، سخت علاقمند است از اینرو، شطر نج باز ماهری را برمی گمارد تا با زن فرتوت به مصاف بنشیند و در همان دوران طولانی که دو حریف مشغول تفکر و تسعمتی هستند و بسر صفحت شطر نج صف آرائی می کنند، نقشهٔ خود را عملی می سازد.

هر حرکت مهرهٔ شطرنج، بازگو کنندهٔ پیشروی کسنت است بسوی عروس جوان تا لحظه ای کسه حریف مات می شود و در همان زمان، کنت بموصال محبوب می رسد.

بند دوم با این سطور آغاز میشود:

تختی که وی برآن آرمیده بود، چون اورنگی جلا یافته تابندگی داشت بر مرمر، و آنجا بود که آئینهها برافراشته بر پایههای تزئین یافته از تاکهای خوشهدار که از درونش پیکرهٔ زرّین کوپیدون ۱۳۳ سر برکشیده بود (و تندیس دیگری چشمانش را پنهان کرده بود پشت یال او) دو چندان میساخت شعلههای شمعدان هفت شاخه را که باز می تاباند درخشش آنرا بر میز و با تـ لاّلو گوهرهای او کـه بــیرون مــی تــراویدند سرشار از درون جعبههای اطلسین برخوردمی داشت.

در اینجا سخن از نمایشنامهٔ میدلتون و همسر جوان فریبخورده دربین نیست؛ بلکه آنچه در ذهن شاعر مجسم

۱۳۶ \_ برای توضیح بیشتر رجوع کنید بهیادداشتهای هوبلکره در کتاب تی \_ اس \_ الیوت \_ سرزمین بیحاصل صفحات ۴۰ و ۳۱ (برای عنوان انگلیسی رجوع شود بعمآخذه در بایان همین پژوهشنامه)

۱۳۷ \_ کوییدون Cupid در اساطیر رومی خدای عشق است. همان ایزدی که در اسطورههای بونانی اروس Eros خوانده شده است.

است. بارگاه پرجلال و جبروت کلئوباترا، ملکهٔ مصر، یا «دیدو» ملکهٔ قدرتمند کارتاژ ۱۳۸ است که در قصر با عظمت خویش، محصور در آئینه و غرق در بخور عطریات نشسته است. الیوت نمایشنامهٔ آنتونی و کلئوپاترا سرودهٔ ویلیام شکسپیر را خوانده است و شایدهم سیمبلین ۱۳۹ نمایشنامهٔ دیگر شکسپیر را و با منظومهٔ لاصیا سرودهٔ جان کیتز ۱۳۰، شاعر قرن نوزده انگلستان را. در این کاخ سر به فسلک کشیده، همه نوع اشیاه تسجملی هست اما آنچه وجود ندارد انسان است و دل آکنده از محبت. شاعر به سرودهٔ خود ادامه می دهد:

از درون عطردانهای عاج و بلورهای رنگین، که بسته نبود محکم درشان عطرهای ترکیبی شگفتآورش: روغن گونه، گردمانند، آبسان برمیخاست رایحهها و میآزرد و آشفته میکرد و غرقه میساخت شامه را و شمیم را بهم میآمیخت هر وزش نسیمی که از پنجره هوای تازه بدرون میآورد و چون وزیدن میگرفت، پروارتر میکرد شعلههای شمع سربر کشیده را ۱۲۱

۱۳۸ د دیدو Dido در اساطیر یونان شهرت بسزائی دارد. گفته اند که وی بنیانگذار کارتاز بوده و سر گذشت او چنین است که وی دختر پادشاه صور بوده و همسر داشته و هنگامیکه همسرش بهدست بر ادر شوهر به قتل می رسد وی از آنسر زمین می گریزد و بهشمال آفریقا می رود و با تصاحب زمینی در کر انهٔ مدیتر انه. کارتاز را بنیان می نهد و این شهر رو به آیادانی می گذارد و وی مسلکه آنسدیار مسی شود و هنگامسیکه دیارباس» یکی از سران قبائل آفریقائی بهخواستگاری او می رود، دید و که تحمل حضور او را نداشته و در عین حال بسارای مقاومت به و برا نیز نداشته است، محرابی برای خویش می سازد و با نیش دشته ای بر نده به حیات خویش خاتمه می بخشد. و بسرزیل، حماسه سرای نامدار که شیفتهٔ داستان وی بوده، دیدو را همصر اینه آهی، بنیانگذار شهر رم می سازد و ویرا عاشق اینه آس مسی گسرداند و هنگامسیکه ایندآس در سفر شمال آفریقا کاخ او را ترک می گوید، ملکهٔ دلیاخته بعزندگی خود پایان می دهد.

۱۳۹ سیمبلین Cymbeline از آثار ارزشمند در آمنویس انگلیسی است که بسال ۱۶۰۹ سروده شده است. ظاهر آمن داستانی نمایشنامه از کتاب دکامرون نوشته جووانی بو کاچو اقتباس شده است. در نسایشنامه سیمبلین، پوستوموس Postbumus قیهرمان اصلی است که پنهانی با ایموگن Imogen دختر زیبای سیمبلین، پادشاه بریتانیا زناشوشی می کند. سیمبلین وقتی از این راز آگاه می شود. سخت آشفته می گردد و شوهر را از کشور خویش می راند. پوستوموس با جوانی طرح دوستی می ریسزد که نسامش پساچیمو Ischimo است و از آزاداندیشان و خوش گذرانان ایتالیاست. با وی صحبت از وفاداری زن می کند و دوستش به او می گوید که هیچگاه زن در مسحبت مسرد پاییمو با پایدار نیست و با کوچکرین تمهیدی می توان او را فریفت. پوستوموس بعزیر بار نمی رود و بین دو دوست شرطی بسته می شود. پاچیمو با طرح نقشهای ماهر آنه بهخوایگاه ایموگن ره می پاید و دستبند و بر ایر ای اتبات ادعای خویش به سرقت می بسرد. شوهر دلباخته که از ایس حادثه به حیرت افتاده به خادم وفادار خویش فرمان می دهد که همسر خیانتکار را که قتل برساند اما ایموگن در کسوت یک نوجوان از کاخ می گریزد و به جنگل پناه می برد. در جنگل وی با دو برادر گمگشتهٔ خویش که مدتها پیش آنان را ربوده بودند برخورد می کند و سرانجام خبر به پادشاه می رسد و پادشاه از اسرادی که بین دو عاشق گذشته آگاهی می پاید و بشادی بیافتن دو پسر خویش، از گناه دختر و داماد خویش می گذرد و صطح و آشتی در خاندان آنان برقرار می گردد.

۱۹۰ ـ لامیا Lamia سرودهٔ جان کیتز John Keats شاعر انگلیسی، منظومه آیست که موضوع داستان آن از کتاب تشریع مالیخولیا نوشتهٔ ربرت برتون ROBERT BURTON: Anatomy of Melancholy اقتباس شده است و سرگذشت جوانی را حکایت می کند که شیفته و بیفرار دختر جوانی می گردد که در حقیقت اضی است و از طریق سحر و افسون در سیمای دختری خوبروی ظساهر شده است. واژه دلایا در اساطیر بونان و روم مفهومی معادل وشیح زن» را دارد.

۱۴۱ \_ نادداشت الحاقى البوت بادأور اين نكته است كه شاعر انگليسي اين صحنه را از منظومة اينه شهد سرودة ويرزيل اقتباس كرده و ابيات بيانكتندة كاخ ير جلال ديمو ملكة كارتاز است.

و موّاج میساخت نقش و نگارها را بر سقف قابدار هیزمهای ستیر چوپ دریا، آغشته با ماده مسین سبز و نارنجی میسوخت درون بخاری سنگی الوان و در نور غمبارش گوئی شنا می کرد دولفینی که بر دیوار منقوش بود. بر بالای پیش بخاری عتیق چونانکه پنجرهای برنمائی روستائی گشوده باشد<sup>۱۲۲</sup> در معرض تماشا بود تغییر شمایل فیلومل<sup>۱۲۲</sup> از سوی شهریار خونآشام که آنسان سبعانه بر او تحمیل کرد. و در همانحال هزار دستان سر کرده بود عرصهٔ بسیابان را بسا آوای قسدسی خسوش و همچنان میگریست و همچنان جهان فرومیخواند چهچه خویش را بهگوشهای پلید۱۲۲. و بر بالای دیوارها بازگو می کردند دیگر بازماندههای از باد رفتهٔ زمان را شبحهای خیره چشم، اتاق مجاور را بهسکوت فرامیخواندند زار و نزار بروی پله بهگوش میآمد خشخش گامها گیسوانش زیر نور مشعلها، زیر شانهٔ زلف آرا افشان بود با تارهای آتشبیز به کلام تابندگی داشت و آنگاه بیر حمانه به خاموشی می گرائید.

و بعدرون رواقها مي راكند دود آنها را

الیوت همچنان دنیای پرزرق و برق و در عین حال تهی انسان را نقاشی می کند: همه چیز هست و در همانحال هیچ چیز نیست. در اتاقهای آراسته و تالارهای تزئین یافته، بجای یار و دلدار، سایهٔ شمع هست و مشعل، که بر دیوارهای رفیع می لرزند و چونان اشباح، لرزه بعدل می افکتند. شاعر در ایسنجا نساگهان بسیاد «فسیلومل» و سرگذشت دردانگیز او می افتد: فیلومل، چنانکه در افسانه های کهن یونان آمده و «اووید» شاعر قرن نخست رومی از آن به تفصیل یاد کرده، دختر زیبای نگون بختی بود که قربانی هوس و بیداد «تسرئوس» ۱۲۰ پسادشاه

۱۴۷ \_ اقتباسی است از منظرمهٔ فردوس گمگشته سرودهٔ جان میلتن. ابلیس بهشت را از این پنجره می.بیند. OVID: Metamorphoses: VI. Philomela - OVID: Metamorphoses

۱۹۴ \_ الیوت این مصرع را چنین نوشته است «Jug Jug to dirty ears» واژهٔ jug در ادبیات منظوم عصر الیزابت اول بجای چهچه بلبل بکار رفته است. در عین حال در زبان عامیانه اشاره است بعمقاریت و همبستری و از اینروست که به گوشهای پلید خوش آینند است. (رجوع کنید بهمتنخیات اکسفورد از ادبیات انگلیسی \_ جلد دوم \_ صفحه ۱۹۷۸)

بیدادگر آتن شد. وی خواهر جوانتر «پروکنه» ۱۲۶ بود که براریکهٔ فرمانرواثی آتن، در مقام ملکه، زندگی مرفهی داشت. پادشاه دلباختهٔ او شد و بهجبر از او کام دل گرفت و برای آنکه رازش از پرده برون نیفتد، زبان شاهزاده خانم زیبا را برید و ویرا در سردابه ای نزدیک قصر زندانی کرد. ملکه برای یافتن فیلومل، خواهر گمگشتهٔ خویش بهر سوی روی آورد و ناامید بازگشت. تا آنکه روزی مفرشی بهدستش رسید. این مفرش را خواهر سیه روزگار درون زندان بافته بود و دور از چشم زندانبانان، اسرار خویش را درون گل و بوته ها بیان داشته بود. پروکنه همینکه از این سر هراسناک آگاهی یافت، بدون آنکه بسروی شوهر بیاورد، فرزند خسود را بکشت و گوشت او را بهغذائی دلخواه مبدل کرد و بهخورد شوهر داد. تر ثوس از این راز آگاهی یافت و در حالیکه شرار انتقام از سرو رویش زبانه میکشید، بسر اغ همسر رفت تا او را بهقصاص مرگ فرزند تسلیم درخیم سازد اسا او در معیت خواهر ستمکشیده گریخته بود. گریز و رهائی از دست پادشاه قدر تمند امکان نداشت. زئسوس، رب الارباب، بر حال دو خواهر رحم آورده بود، آندو را بهشکل پر نده درآورد: یکی را پرستو ساخت و دیگری را بلبل. خود تر توس را نیز که آنسان بیداد روا داشته بود، بصورت هدهد درآورد.

الیوت دنیای ما را لبریز از اینگونه ستمکاریها و بیدادگریها میبیند و معتقد است که آوای قدسی بلبلانی چون «فیلومل» که همه جا کشتهٔ جور متجاوزانی چون «ترئوس» شده اند به گوش می آید و آن گوشهائی که این چهچهٔ پرسوز و گداز را می شنوند غالباً پلیدند، نظیر خود ترئوس.

شاعر در عین حال کتاب از شعائر دینی تا داستانهای عاشقانه نوشتهٔ بانو جسی وستون را نیز در نظر داشته است. در این کتاب، همچنانکه پیش از این اشاره رفت، داستان دربار فیشر شاه و جام مقدس مطرح است و در یکی از فصول آمده است که دربار این فرمانروا، سراسر آلوده به گناه و تباهی پیوده و دختر آن زیبا از جسور متجاوزان امان نداشته اند و آن دوشیزگانی که پاسدار جام مقدس بوده اند غالباً بسوسیلهٔ مسردان قدر تمند و هوسباز مورد تجاوز قرار می گرفتند و از اینرو کاخ فیشر شاه در حقیقت مکان ملعون و نفرین شده ای بسوده است. در شعر الیوت، شبعهای خیره چشم، آنها که مظالم بسیار متحمل شده اند می کوشند ساکنان اتاق مجاور را به سکوت دعوت کنند زیر اهمه جا و همه سو ستمگر خون آشام هست. گیسوان زیر شعاع مشعل و بوسیلهٔ شانهٔ زلف آرا شانه می خورد و خوابگاه مجلل، زیبائی او را درون آئینهها مجسم می سازد اما اگر سجال سخن گفتنی می بود حتی تارهای زلف، یک بیک، شرح این بیدادگریها را بازگو می کرد

«اعصاب من امشب ویران است. آری ویران. به کنارم باش با من سخن بگو. چرا هرگز لب به سخن نمی گشاشی؟ بگو بهچه می اندیشی؟ به کدام پنداری؟ چه؟ مرا نه آنچنان توان هست که اندیشهات را دریابم. بگو» گوئیا در برزن موشان مکان داریم
در آن دیار که گم کردهاند مردگان استخوانهای خویش را
«چیست آن صدا؟»
وزش بادی بهزیر در.
«اکنون بگو چیست آن صدا؟ چه در سر است باد را؟»
هیچ و دیگر باره هیچ
آیا خبر از جائی نیست ترا؟ نمینگری کسی را؟
بهخاطر نمیآوری چیزی را؟
هیچ؟

مرا چنین یاد میآید آدار با در کر د

آنها مرواریدند که چشمانش بودند.

«آیا در تن تو جانی هست یا تنی هستی تهی از جان؟ آیا نیست درسرت سودائی؟» اما

وای وای وای وای: آن نمایش پرهیاهوی شکسیپری \_

چه آراسته است

. چه هوشیارانه است

«اکنون چه کنم؟ چه کنم؟»

هسر بهبیرون خواهم نهاد بدینسان که هستم و آواره خواهم گشت بهبرزنها با همین موهای فرو ریخته. ما را چه باید کرد فردا؟

به تعنین موسای مرو ریاضه. تا را. همواره چه بایدمان کرد؟»

شاعر در مرز فنا است. در برزخ این دنیا است که بظاهر زندگی است و به باطن مرگ. انسانها زنده اند اما گوئی چنان بی توش و توانند که رمق سخن گفتن ندارند. حتی قدرت فکر کردن ندارند. ایسنان افرادی هستند مانند دوزخ نشینان دانته؛ رنج می کشند و یارای دم زدنشان نیست. او در برزن موشان مکان گرفته؛ در دیباری است که مردگان حتی استخوانهای خویش را گم کرده اند و الیوت، در بند سوم، طی سطور ۱۹۴ تیا ۱۹۶، بار دیگر به این دیار پروحشت و هراس اشاره می کند:

پیکرهای سپید عربان، فکنده بر زمین گود نمآلود و استخوانها فرو ریخته در حفرهٔ پست خشک جز موشی گذر نسیکرد از میانشان سال تا سال استخوانهای پراکنده، که شواهدی هستند بر اینکه در برهوت این دنیا، انسانهائی زیست می کرده اند، خواننده را بار دیگر بیاد کتاب تورات و صحیفهٔ حزقیال نبی می اندازد. در سکوت سرگبار زندگی، سوشی از درون زاغه می گذرد و یا بادی بر در بسته می وزد و این دو صدائی بوجود می آورند که حکایتگر حیاتی در بیابان بایر این دنیا باشد.

آنگاه سر اینده بار دیگر یاد شکسپیر می کند و مصرعی از نمایشنامهٔ طوفان او می آورد: «آنها مرواریدند که چشمانش بودند» و این جملهای است که آری یل، بازیگر نمایشنامه، بصورت ترانه ای میخواند ۱<sup>۲۷</sup>. سپس یک مصرع از تصنیفی به عاریت می گیرد که در سال ۱۹۱۲، یعنی دهسال پیش از آنکه شاعر منظومهٔ خویش را بنگارد، در بین ترانه خوانان متداول بود و مردم انگلیس اغلب آنرا می خواندند و زیر لب زمزمه می کردند. این تصنیف مشهور که صفحات گرامافون آن به آمریکا نیز راه یافت و در دورانی که شاعر در دانشگاه هاروارد درس می خواند به دستش رسید، اینچنین بود:

آن نمایش پر هیاهوی شکسپیری بسیار هوشیارانه، بسیار شکوهمندانه، آن پراکندهگوئیهای کلاسیک کهن، زبالههای شایسته دارد: از «مکداف» سخنها بران و بگو دزدمونا بازیچهٔ آن زنگی بود، رومئو جولیتش را می پرستید،

147 - WILLIAN SHAKESPEARE: The Tempest; I - ii

۱۳۸ ــ از آن نظر که این ترانه در بیان مفهوم شعر و همچنین برگردان به زبان فارسی دارای اهمیت است عین ترانه نقل می شود. این تصنیف بوسیلهٔ نویسندهٔ این سطور از کتاب مجموعهٔ مقالات انتقادی پیرامون سرزمین بیحاصل (مقالهٔ یازی شطرنج نوشتهٔ (Bruce R. McElderry, Jr. اقتباس شده است. (صفحه ۳۰)

That Shakespeherian rag, —
Most intelligent, very elegant,
That old classical drag,
Has the proper stuff, the line "Lay on Macduff."
Desdemona was the colored pet,
Romeo loved his Juliet —
And they were some lovers, you can bet, and yet,
I know if they were here today,
They'd Grizzly Bear in a diff'erent way,
And you'd hear old Hamlet say,
"To be or not to be,"

That Shakespearian Rag.

(در این ترانه مکنداف Macchuff یکی از نقش آفرینان نمایشنامهٔ مکهت سرودهٔ شکسپیر است و خرس Orizzly که میتوان آنـرا خـرس تنومند خاکستری ترجمه کرد میتواند برای یک بازیگر کوچه گرد وسیلهٔ سودمندی باشد که بسینندگان را بگرد خـود جمع کـند و از ایسـن گذرگاه در آمد قامل ملاحظه ای داشته باشد). و بر سرشان شرط بسیند که دلباختهٔ هم بودند، و در عین حال اگر امروز بین ما وجود داشتند.

به نوعی دیگر بازیگران کوچه گرد خرس بدست بودند،

و با گوش خود می شنیدی که هملت سالخورده همچنان می گفت:

هبودن یا نبودن،

همان مسخره بازیهای شکسییری!

و اگر بارانی آغازد، اتومبیل دربستهای به ساعت جهار.

شاعر که خود را بازیگری آواره و درمانده می بیند، از دیگر بازیگر ان می پر سد که بگوئید چه کنم؟ نقش بعدی ما چیست؟

سپس زبان طنزآلودش را در شعر بکار میگیرد:

آب داغ بساعت ده

و به بازی شطرنج خواهیم نشست.
برهم فشار خواهیم آورد پلکهای بی مژه را، و بانتظار خواهیم نشست کسی را که دستی به در
بکوبد.
وقتی بیرون شد همسر لیل ۱۲۹ از ارتش
خطاب به آن زن گفتم، و سخنم در پرده نبود
بشتاب لطفاً که فرا رسیده است زمان رفتن ۱۵۰
اکنون آلبرت در راه بازگشت است. هوشیار گردان اندکی خویشتن را.
میخواهد بداند پولی را که به تو پرداخت چه کردهای
خریدی برای خویش دندانهائی؟ او چنین پرسید و من آنجا بودم
بکش تو آن دندانها را لیل و یکدست خوش ترکیب بجای آن بنه
گفت که سوگند مرا یارای آن نیست که افکتم بروی تو نگاهی
و من گفتم که بیش از اینم نیست نتوانستن. بیندیش به آلبرت بینوا.

149 - Lil

۱۵۰ ـ البوت در منظومهٔ خود این مصرح را چند بار تکرار کرده و همهجا با حروف بزرگ نوشته است. این جمله معمولا بین افرادی منداول است که شامگهان به میخانه های انگلیس سر میزنند و به سخن می نشینند و اندکی پیش از نیمه شبه، متصدی سیخانه یادآور می شود که ولطفاً عجله کنید که موقع بستن بار نزدیک شده و در این جمله ایهامی است به نزدیک شدن پایان زندگی، مضمون بادآور ایس ریساعی زیبای خیام است:

نرمک نـرمک بـاده خــوروچنگ نــواز وانها که شدنــد کس نــمی آبــد بــاز وقت سحر است خیز ای مایهٔ ناز گانها که بسجایند نیاسند دراز چهار سال در ارتش بود و نیاز دارد به شادی

و گفتم که اگر تو به او نبخشائی دیگرانی هستند

و پرسید هستند براستی و پاسخش گفتم چیزی شبیه بهآن.

و گفت که اینک میدانم سپاسگزار چه کس باشم و نظری بر من افکند راست.

بشتاب لطفأ كه فرا رسيده است زمان رفتن

و گفتم اگر آنرا نمیسندی میتوانی با آن مدارا کنی<sup>۵۱</sup>۰.

اگر نیست ترا چنین قدرتی، دگرانی هستند که بردارند و برگزینند.

اما اگر رفت آلبرت به راه خویشتن، نیست سببش خودداری از گفتن.

گفتم تو باید شرمسار باشی از اینکه فرتوت بنظر آئی.

(و او را فقط سیویکسالست)

و گفت با سیمای غمین به من که این نیست در اختیار من.

و اینست به سبب حبهائی که خوردهام تا نکنم سقط جنین.

(تا آنزمان او را پنج فرزند بود و چیزی نمانده بود که جان سپرد بخاطر جرج) دارو فروش گفت که مرا گزندی نخواهد رسید اما من هرگز نبودهام چنین.

گفتم که تو یک نادان شایسته هستی.

و افزودم اگر آلبرت تنهایت رها نمیسازد جز اینش سبب نیست.

اگر تو فرزند نمیخواستی به چه سبب تن سپردی به زناشوئی؟

بشتاب لطفاً که فرا رسیده است زمان رفتن

آری آن یکشنبه را آلبرت در خانه گذراند و صرف کردند با هم غذای گرم گامون را و از من خواستند تا بسپیوندم به آنان برای شام و دریابم گوارائی آن غذای گرم را ـــ بشتاب لطفاً که فرا رسیده است زمان رفتن

بشتاب لطفاً که فرا رسیده است زمان رفتن

شب بخیر بیل<sup>۱۵۲</sup>. شب بخیر لو<sup>۱۵۳</sup>. شب بخیر می<sup>۱۵۴</sup>. شب بخیر.

أي فلاني، فلاني، شب بخير، شب بخير.

شبتان بخیر باد بانوان، شبتان بخیر باد خانمهای زیبا، شبتان بخیر باد.

بخير باد.

۱۵۱ ــ در کتاب منتخبات اکسفورد از ادبیات انگلیسی (۱۹۸۹ جلد ۲) اثباره ای رفته است که بانو دویویان الیوت: همسر توماس الیوت این سطر را جایگزین سطری ساخت که در اصل چنین بود (نه، تو نباید مرا آدمی بدلباس بمچنداری) و ظاهراً این جملات روزی بسین الیوت و خادمهٔ خانه ردوبدل شده و به شاعر الهام بخشیده که در شعر خود بیاورد.

<sup>152 -</sup> Bill

<sup>153 -</sup> Lou

<sup>154 -</sup> May

و در اینجا بند سوم از منظومه سرزمین بیحاصل پایان میگیرد.

الیوت در این سطور چه میخواهد بگوید؟ پاسخ اینست که رمز و استعاره در تمام این سطور بکار گرفته شده و در صورتیکه این رمزها یک به یک آشکار شود. مقصود شاعر نیز بوضوح فهمیده میشود:

آب داغ به ساعت ده و اتومبیل در بسته در زیر باران، همه از پدیده های عصر ماست که به خاندانهای توانگر و بی نیاز تعلق دارد و در عین حال مواهب فریب دهنده ای است که تکر ارش جز ملال، لطفی در بر ندارد و ضمناً باید توجه داشت که بارش باران بر اتومبیل در بسته موجب تجدید حیات مردگان نیست. بازی شطر نج، چنانکه اشاره رفت، حکایت کنندهٔ نیر نگبازی مردی است که می خواهد همسر زیبا و جوان مرد دیگری را بغریبد و دامان او را آلوده سازد و در اینکار هم توفیق یافته است. چشمان بی مرگان به افرادی تعلق دارد که شب را نخوابیده اند و تا صبح به بیداری نشسته اند و این افراد، بعید نیست که مرد اغواگر باشد و زن شوهردار، و یا دو شطر نج بازی که به امید پیروزی همه کس و همه چیز را از یاد برده اند و جز به شکست حریف نیندیشیده اند. آنکس که قرار است دق الباب کند، یا زن محافظ است و یا شوهری که از سفر بازگشته و یا عزرائیل که پیام می آورد. در این سطر، الیوت بیشک بیاد این سطور از منظومه سوئینی آگونیستس ۱۵۵ بوده است که نمایشنامه ای است منظوم سرودهٔ خود او:

در انتظار ضربهٔ در باش و بیم دار از اینکه کلید قفل زندان به گردش آید، زیرا نیک میدانی که دژخیم در آنسوی در بانتظار تو ایستاده است. تا آندم شاید تو زنده باشی، و شاید هم مرده.

شاعر در همانحال که در آثار پیشینیان سیر می کند و برای بیان منظور خویش، از ناموران ادب سخن به عاریت می گیرد، اسیر رؤیاهای پوچ و بیمعنی این زندگی است. «لیل» و «آلبرت» آدمهای ایس جهان هستند و هویت مشخص ندارند. ایندو، نظیر همهٔ زن و شوهرهای دیگر اسیر مشتی اعمال تکراری و نابخردانه هستند: یکی را از ارتش بیرون می رانند و دیگری باید دندانهای عاریت به دهان بگذارد و هریک بنحوی در گذرگاه عمر مشغول طفره رفتن است در حالیکه نمی داند همانگونه که میخانههای انگلیس در ساعت معینی از شب مجبورند که مشتریان را بیرون بر انند و کار خود را تعطیل کنند، او نیز محکوم است شتابان با زندگی بدرود گوید. ایس کوتاهی و زودگذری عمر، شاعر را مجبور می کند که پیایی فریاد زند:

بشتاب لطفاً كه فرا رسيده است زمان رفتن.

زنان، نسل بعد از نسل، در عین جوانی به پیری میگر ایند. تلاشهای بیحاصل و سخیف زندگانی، آنان را پیش از آنکه بهار عمرشان به خزان بگر اید، در همانحال که غنجهاند پژمرده و بریر میسازد. سیمایشان غمین است و زرد، و این بخاطر آنست که مرتب باید حب بخورند تا سقط جنین کنند و طبیعی است که داروفروش شهر از این سوداگری زیانی نمی بیند. لیلها و آلبر تها درهم می لولند و بـظاهر خـوشند. یکی از شادمـانیهای آنـان اینست که روز یکشنبه فرا رسد و آنان با مسرّت بسیار، شاعر را دعوت کنند تا در خانه شان غذای گـامون، کـه نوعی از گوشت خوک دودزده است، با یکدیگر صرف کنند.

با این رفت و آمدها، بیهوده تکر ارکردنها، طفره رفتنها و سرگسردانی کشیدنها، افتنادنها و بسرخاستنها، یاوه گفتنها و یاوه شنیدنها و سرانجام رنج دادنها و رنج کشیدنها، زمان رحلت ابدی فسرا مسی رسد. بساید خداحافظی کرد و رفت و در اینجاست که الیوت به یاد نمایشنامهٔ هملت، شهزادهٔ سیه فرجام دانمارک و دلدادهٔ واژگون بخت او می افتد. اوفلیا، پیش از آنکه خویشتن را بدست امواج مرگزا سپارد و چشم بسر حیات سر بسر درد فرو بند، بنشانهٔ بدرود می گوید:

> و او را بر تابوت نهاده، بردند. سیمایش آشکار بود. های، های های، های بر گورش سرشک فرو باریدند. بارانآسا. بدرود ای فاختهٔ من، بدرود:

الیوت که در سرزمین بیحاصل قهرمانانی چون اوفلیا و هملت نـدارد، و بـعکس بـازیگران او مـردمی عوام و بیهوده پندار هستند. در منظومهٔ خویش میگوید:

شب بخیر بیل، شب بخیر لو، شب بخیر می، شب بخیر ای فلانی، فلانی، شب بخیر ای فلانی، فلانی، شب بخیر شبتان بخیر . شبتان بخیر .

و با این سخنان طنزآلود و مطایبهآمیز بند دوم از منظومهٔ خویش را پایان میدهد.

موعظة أتش عنوان سومين بند از منظومة سرزمين بيحاصل است. شاعر چكامهسراي انگليسي، ايس عنوان

157 - They bore him barefaced on the bier; Hey non, nonny, nonny, hey nonny; And in his grave rain'd many a tear; Fare you well, my dove; (Hamler; Act IV; Scene V. را از معتقدات آئین بودائی اقتباس کرده است. کیش بودائی چنین اندرز می دهد که برای وصول به معرفت باید همهٔ شهوات و هوسها و امیال جسمانی را کشت و به آتش فنا سپرد تسا روان آدمسی از بسندهای گسران و دست و پاگیر این جهان رهائی یابد و به سعادت جاودانی برسد. بند سوم دارای ۱۳۹ سطر است و بگفتهٔ شاعر که از مواعیظ آگوستین قدیس الهام گرفته است، موضوع اصلیش «دلبستگیهای پلید و نامقدس» است که انسان را در این دنیای انباشته از نامرادیها و بیهودگیها بسوی درماندگی و بینوائی می برد ده. الیوت چنین سروده است:

خیمه بر کرانهٔ رود درهم شکسته. آخرین بنجههای برگ حنگ زدهاند ساحل نمناک را و خزیدهاند بدرون خاک. باد میگذرد ناشنیده از دشت قهوهگون، رهسیار گشتهاند بریان، ای تیمز دلنواز، گذر به آرامی کن تا من ترانهٔ خویش را پایان برم. ۱۵۹ رود دیگر با خود همراه نساخته: بطریهای خالی را. یاره کاغذهای ساندرویج را. ابریشمین دستمالها را، مقوائی قوطیها را، ته مانده سیگارها را یا دیگر شواهد شبهای زمستانی را. یریان ره سیردهاند. و یارانشان. آن هرزهگرد میراثگران مدیران شهر <sup>۱۶۰</sup> که گم گشتهاند و ننهادهاند بجا نشانی از خویش. بر کرانهٔ دریاچهٔ لمان، نشستم و باریدم از دیده اشکها را ای تیمز دلنواز، گذر به آرامی کن تا من ترانهٔ خویش را پایان برم. ای تیمز دلنواز. گذر به آرامی کن که مرا نه آوائی هست رسا و نه سخنی بدرازا می شنوم در ایندم: در تندباد سرما آوری که از پشتم وزان است: تق تق استخوانها را بهمرهی نیشخندهها که میرسد از گوشی به گوش دیگر.<sup>۱۴۱</sup> موشی به نرمی خزیدن گرفت به درون علفزار با شکم لجن آلوده که بر کرانه می کشاند در آندم که صید ماهی می کردم، در آب تیره فام ترعه

۱۵۸ ـ ر. ک. مقالة تحقيقي هويلکزه در تي ـ اس ـ اليوت ـ سرزمين پيحاصل ـ صفحه ۵۴

۱۵۹ ـــ ر.ک. سرود جشن اُزهواج. سرودهٔ آنموند اسپنسر EDMUND SPENSER: Prothalamion (به توضیحات نویسنده در متن مقاله توجه کنند)

۱۶۰ ـ البوت واژهٔ City Directors را بکار برده که منظورش کسانی است که مقامات والای دولتی دارند و جزو رؤسا و مدیران هستند.

۱۶۱ \_ اليوت از شعر آندرو \_ مارول زير عنوان په معشوقة محجوب خويش ANDREWMARVEL: To His Coy Mistress الهام گرفته. به متن مقاله توجه كنيد.

در یک شام زمستانی پشت کارخانه برق میاندیشیدم با خویش پیرامون غرقه گشتن برادرم یادشاه<sup>۱۶۲</sup> و مرگ پدرم یادشاه که پیش از آنش رخ داده بود پیکرهای سیید عربان، فکنده بر زمین گود نمآلود و استخوانها فرو ریخته در حفرهٔ بست خشک، جز موشى گذر نمى كرد از مانشان سال تا سال. اما دمېدم میشنوم در پشت خویش غريو بوقها و غرّش موتورها را که نزد بانو پورتر میآورند آقای سوئینی را در فصل بهار<sup>۱۹۲</sup> وه که ماه بر این بانو چه تابندگی داشت \_ و بر دختر او اینان پاهای خویش را در آب سودا می<sub>شویند</sub><sup>۱۶۵</sup> وای آوای کودکان که طنین افکندهاید بدرون گنبد". \* \* \* \* \* \* \*

براستی چه بیرحمانه بر او تحمیل گشت.

۱۶۲ \_ ر. ک. نمایشنامه طوفان سرودهٔ شکسیر (برده اول ـ صحنهٔ دوم) به توضیحات مؤلف کتاب توجه کنید.

۱۶۳ ــ این سطر نیز از سرودهٔ آندرو مارول در به معشوقهٔ محجوب خویش نقل شده است.

۱۶۴ ـ در سطر «غریو بوق»ها به که نزد بانو پورتر میآورنده از منظومهٔ پارلمان ژبپوران عسل سرودهٔ جان دی نقل شده :JOHN DAY Parliament of Bees مضمون دي چنين است:

در آندم که ناگهان گوش فرا دهی خواهی شنید:

خروش سرنا و غریو شبیور را که با خود میآورند.

آکتیون را بسوی دیانا بهنگام بهار

تا همه بنگرند پیکر برهنهٔ او را

(در اساطیر بونان باستان، آکتیون صیادی بود که از جنگلی میگذشت و ناگهان دیانای زیبا و پریپیکر را دید که در برکهای شنا می کند. دیانا. الههٔ شکار و باکرهٔ ماهناب همینکه مردجوان را دید که برنن عربان او چشم دوخته. در خشم شد و وبرا به گوزنی مبدل ساخت. گوزن آشفته حال. پس از این کیفر سهمگین. به حیات خویش خاتمه داد و این روایت اساطیری همواره در مورد کسانی گفته سی شود ک.ه تواناثر حله گد ، از هجوم شهوات خود را ندارند و خود با دست خود به چاه فنا می افتند سوئینی و بانو پورتر دو انسان سعبولی هستند که به تن یکدیگر توجه دارند و در اینصورت، یکی از این دو تن، حداقل باید تاوان این هوسجوش و کامطلبی را بیردازد. باید توجه داشت که نام لمان (دریاچهٔ لمان) مجازاً معنی همعشوقه، را نیز میدهد.

۱۶۵ ـ پیرامون این مضمون که دیاهای خویش را در آب سودا میشوینده الیوت مینویسدهمن این مصرع را از سرودی شنیده بودم و میدانم که بین استرالیاتی ها در سیدنی متداول بوده است. ظاهراً این سطر قسمتی است از یک تصنیف که سربیازان استرالیاتی در دوران جنگ جهانی اول میخواندند.

۱۶۶ ـ جمله به فرانسه است و از منظومهٔ بارسهال سروده یل وران PLAUL VERLAIN: Parsifal اقتباس شده. این جمله جنین است ا Et O ces voix d'enfants, chantant dans la coupoie

۱۶۷ ـ اليوت در شعر خويش اين واژه را سه بار نكرار كرده: Twit

در بند دوم این چکامه، زیر عنوان بازی شطرنج، شاعر انگلیسی بههوسهای شهوانی و لذّتهای جنسی تـوجه داشت. داستان کنت و کامجوئی او از عروس زیبا که در منظومهٔ زنان از زنان پسرهیز دارنید نبوشتهٔ تسوماس میدلتون آمده و افسانه فیلومل که طی آن تر یوسشاه، بهخواهر زیبای همسر خبوددست تبجاوز دراز کبرده و برای پنهانکردن راز خود زبان او را بریده است و الیوت آنرا از کتاب مسخ اووید. شاعر حماسهسرای رومی اقتباس کرده، مؤید این نظر است. در بند سوم با عنوان موعظهٔ آتش همین موضوع و همین فکر از سوی شاعر دنبال میشود. منتهی او سعی دارد نتائج این شبوه زندگی را مورد بحث و بررسی قرار دهد: در آغاز این بندمی بینیم که خیمه بر کرانهٔ رود درهم شکسته و برگهای زرد فیرو ریخته اند. پس ایسن شروع خزان است و هنگام وزیدن بادهای توفندهٔ زمستانی، که خیمه را از جای می کند و مسافران را گریزان می سازد. شاعر بر کرانهٔ رود تیمز آمده و از آبهای خروشان میخواهد تا اندکی آرامتر بگذرند باین اسید که او بیتواند ترانهٔ خویش را پایان برد. این مصرع را که چند بار در این بند تکرار شده، الیوت از ادموند اسینسر، شاعر بزرگ قرن شانزدهم انگلستان به عاریت گرفته و او در منظومهٔ سرود جشن از دواج، از سراسمی شاهانه یاد می کند که در کرانهٔ تیمز بخاطر ازدواج دو دختر «ارل اف ورچستر» بنامهای الیزابت و کاترین ترتیب یافته بود و اسینسر از حوریان و ملائک سخن می راند که با جامعهای خیال انگیز بر ساحل رود گرد آمده بیودند و بیرای شادی عروسها و دامادها سرود میخواندند. بدیهی است در منظومهٔ سرزمین بیحاصل تفاوت بسیار با سرود **جثین از دواج دیده می شود و البوت زبان طنز آلود و تمسخر آمیز خود را بکار گیرفته است. در قبرن شانیزدهم،** زندگی در ساحل تیمز، بویژه در کاخهای اشرافی نجبای انگلیس، با حیات امروز آنسهم در نقطهای پشت کارخانه برق، از هر حیث متفاوت بود. در آنروزگاران، چه بسا سطح آب سراسر پوشیده از برگ گل بــود امــا امروز الیوت آنچه میبیند بطریهای خالیست و کاغذپارههای سانـدویج و قــوطیهای مــقواثی و تــه سیگار، و آنانکه این زبالهما را بدرون آب ریختهاند. عشرتطلبان هرزهگردی هستند که وابسته بهبزرگان شهـراند. و در عین آنکه برتوسن مراد سوارند، نام و نشانی ندارند.

شاعر، پس از رود تیمز، از دریاچهٔ لمان سخن می راند و می سراید که «بسر کسرانهاش نشستم و اشک از دیده افشاندم» این ادعا حقیقت دارد: الیوت در دورانی که بیمار گشته بود. از بانک لوبدز لندن مرخصی گرفت و به لوزان آمد، و اینکار بسبب اصر از دوستانش بود که نسبت به سلامت او بیمناک بودند، و در همین مکان بود که منظومة سرزمين بيحاصل را سرود. از طرفي اليوت بياد مزاميرداود افتاده بود و بخاطر مي آورد كه وقتي قوم بنی اسرائیل در اسارت بابلی ها بودند. داود نبی در مزمور صدوسی وهفتم. اینگونه سروده بود:

۱۶۸ ــ البوت اين واژه و اين مضمون را از سرود الكساندر و كامياسب سروده جان لايلي JOHN LYLY (1554-1606) Alexanderand Campaspe اقتباس كرده. مضمون لايلي اينست: گوش فرا ده. اين نغمة هوشرياي بلبل است كه ميخواند:

و در آن میان. فرباد دردانگیز دختر را میشنوی که میگوید:

<sup>(</sup>اليوت نام را چنانكه در شعر لايلي بوده به اينصورت نوشته Tereu)

نزد نهرهای بابل نشستیم و گریه کردیم چون صیهون را بیاد آوردیم، بربطهای خود را آویختیم بر درختان بید که در میان آبها بود؛ زیرا آنانی که ما را بهاسیری برده بودند در آنجا از سا سرود خواستند.

در همانحال، اليوت به كنتس مارى لاريش نويسنده كتاب گذشته من نيز مى انديشيده است و چه بسا بهاد «كينگ لودويگ» و سرگذشت اندوهبار وى بود كه در درياچه اشتار نبرگر خويشتن را غرق ساخته است.

دورنمای سرزمین بیحاصل و یا برهوت این عالم هستی یک لحظه وی را ترک نمیکند. وزش باد سرماخیز را در پشت خویش حس می کند و انبوه استخوانهای آدمیان را می بیند که چونان سرگذشت حزقیال نبی در تورات، گاهی موشی از درونشان می گذرد و هنگامیکه در آب تیره و آلودهٔ تسرعه، آنسهم شبهنگام و پشت کارخانه برق، به فکر صید ماهی می افتد، پرندهٔ خیالش در آسمان ادب به پرواز می آید و نسمایشنامهٔ طسوفان سرودهٔ ویلیام شکسپیر را در نظر مجسم می کند که در آنجا، فردیناند، فرزند پادشاه نابل و دلباختهٔ میراندا، دختر امیر را نده شدهٔ میلان، خطاب به آری یل می گوید:

این نفعه از کجا برمیخیزد؟ از آسمان یا زمین؟ طنینش خاموش گشت و بیتردید فرمانبردار خدائی است که حاکم بر این جزیره است. اکنون نشسته بر کرانه، بار دیگر بر غرقه گشتن پدرم پادشاه میگریم. این موسیقی از سوی من بر سطح آبها خزید، و با آهنگ دلنشینش، خشم آنان و التهاب مرا آرامش بخشید<sup>۱۶۹</sup>.

در ایندم، قهرمانان دیگری نیز بهذهن شاعر می آیند: در نمایشنامه پارسیوال سرودهٔ ولفرام فسن اشنباخ ۱۷۰ که سرگذشت «کینگ فیشر» و جام مقدس را بازگو می کند، پارسیوال، شوالیهٔ شجاع، در جستجوی جام مقدس و به امید اینکه بتواند پادشاه را از مرگ رهائی دهد، بسراغ راهبی می رود که او برادر پادشاه است و پارسیوال از آن آگاهی ندارد. وقتی منظور خود را با وی در میان می نهد. راهب گریان می گوید:

نامش را مردم آنفورتاس<sup>۱۷۱</sup> میشناسند اما او برادر منست و پادشاه و من جاودانه بر مرگ او میگریم<sup>۱۷۲</sup>.

۱۶۹ ـ نمایشنامه طوفان سرودهٔ شکسپیر ـ پردهٔ اول ـ صحنه دوم.

170- WOLFRAM VON ESCHENBCH; Parzival

171- Anfortas

۱۷۲ - نقل از مقالهٔ کلینت بروکس زیر عنوان سرزمین پیجاصل - نقد اسطوره - در کتاب تحقیقی تی - اس - الیوت .. زیر نظر دایسن -صفحه ۱۳۲ پس آنجا که الیوت می سر اید «با خویشتن می اندیشیدم پیر امون غرقه گشتن بر ادرم پادشاه» اشاره به نمایشنامهٔ پارسیوال است و آنجا که می گوید «و در گذشتن پدرم پادشاه» طوفان شکسپیر را در نظر داشته است؛ اما در این سطر، اشاره ای هست به این مضمون «که پیش از آن اتفاق افتاده بود» و در اینجاست که شاعر بیاد مرگ پدر خویش، هنری ویر الیوت " می افتد که سه سال پیش از آن تاریخ در شهر سینت لو شیز دنیا را وداع کرده بود و قریب چهار سال بود وی پدر را ندیده بود. الیوت در این چهار سال در اروپا می زیست و همواره مشتاق بود پدر خویش را ببیند و زمانی که منظومهٔ سرز مین بیحاصل منتشر شد، شاعر طی نامه ای به مادر خویش نوشت که «من بسیاری از وجود خویش را در این شعر آورده ام» و بعید نیست که در این سطور، الیوت به یاد اندوه خویش بوده است.

آندرو مارول، شاعر قرن هفدهم و سرایندهٔ منظومهٔ به معشوقهٔ محجوب خویش در بخشی از شعر، صحنهای را مجسم می کند که دلداده خویشتن را به دامان دلدار افکنده و از او می خواهد که کامش را بر آورد و با بیان دلنشین به معشوقه می گوید:

من هر دم از قفای خویش میشنوم ارابهٔ بالدار زمان را که شتابان میگذرد.

و الیوت نیز در یک چنین پایگاهی نشسته است اما بجای اینکه گذشت ارابهٔ زمان را بشنود، صدای رفتوآمد اتومبیل را می شنود که آقای سوئینی را نزد بانو پورتر می آورند. آقای سوئینی شخص مشخصی نیست و بانو پورتر نیز بانوی معینی نیست. سوئینی یک بورژوای بی سروپاست که شاعر هر روز و هر هفته و هر ماه، صدها نظیر او را می بیند و بانو پورتر نیز زن عفت فروشی است که شهر بزرگ لندن هزاران نظیر او دارد. اینان تازه بدوران رسیده های هستند که از راه ثروتهای بادآورده «پاهای خسویش را در آب سودا مسی شویسند» ایسن تن فروشی و آلودگی، که در نظر ساکنان محنت زده سرز مین بیحاصل نوعی لذّت محسوب می شود، شاعر را به خشم می آورد و در یکدم بیاد پارسیفال، سلحشور دربار فیشر شاه می افتد که و قتی هو اهای نفسانی را در دل می کشد و بجام مقدس می رسد، در تالار باشکوه، از هر سوی آوای روحانی شادی آور برمی خیزد و پیروزی پارسیفال را درود می گوید. پلورلن، شاعر فرانسوی، در منظومهٔ خویش به همین نام، مصرعی می آورد که الیوت عیناً آزرا بهمان زبان فرانسوی نقل می کند:

وای آوای کودکان که طنین افکندهاید بدرون گنید

این آواز جمعی کودکان در اپرای ریشار واگنر زمانی اجرا می شود که عده ای گرداگرد پارسیفال را می گیرند تا پای او را شستشو دهند و ویرا آماده سازند تا خود را به جام مقدس برساند. الیوت با آگاهی از ایس سراسم. مصرع یل ورلن را به عاریت می گیرد و آنگاه بار دیگر فیلومل را بیاد می آورد که قربانی هوس «تبریوس شاه» گشت و این اوست که «بلبل سرگشته» است و با چهچهٔ خویش بر بسینوائی خبود مسی گیرید. شاعر انگلیسی در اینجا بهسراغ شهر لندن میرود و تصویری طنزآلود از آن مجسم میکند:

شهر وهمى زیر مه قهوه فام نیمروز زمستان آقای ایوجینید، بازرگان اسمیرنائی با صورت نتراشیده و جیبی انباشته از کشمش بیدانه سیفلندن، اسناد در دست از من دعوت کرد بهزبان فرانسوی عامیانه تا با او ناهار صرف کنم در میهمانسرای کانن استریت و با او بگذرانم پایان هفته را در مترویل در ساعت بنفش، وقتی بسوی بالا معطوف میشود چشمان و گردهٔ من از پشت میز تحریر و وقتی چشم بدراه میماند ماشین بدن آدمی نظیر یک تاکسی تب تب کنندهٔ منتظر، من تىرزياس، با وجود نابينائى، در تىبوتابى در ميان دو زندگه ِ<sup>۱۷۲</sup> پیری فرتوت با بستانهای زنانهٔ برچین، قادرم بنگرم در ساعت بنفش گذشت شامگاهی را، که بسوی خانه میکشاند: دریانورد را از یهنهٔ در با ماشین نویس را برای صرف چای به خانه

۱۷۴ ــ باید توجه داشت که ترزیاس در منظومهٔ الیوت نقش بسیار مهمی بر عهده دارد. همانگونه که بازرگان یک چشم و فروشندهٔ کشمش بیدانه در وجود دربانورد فنیقبائی مستحیل میشود و این خود نیز کسی جز فردیناند. شهزادهٔ نابل نیست که در نمایشنامهٔ **طوقان** سرودهٔ شکسییر آمده، همهٔ زنان نیز در حقیقت یک زناند و دو جنس در وجود ترزباس منجلی میشود. از اینروست که الیوث میسر اید دپسیری فسرتوت بسا پستانهای زنانهٔ پرچین. ترزیاس در بسیاری مواقع خود شاعر است و از اینجهت است که سخنان ترزیاس، بیان کنندهٔ نیت شاعر است. اليوت در بادداشتهاي الحاقي خود بيرامون سرزمين بهحاصل نوزده سطر از شعر اوويد. شاعر رومي را بعزبان لاتين نمقل مس كند كم مضمون آن بگرد پیشگوشی ترزیاس دور میزند. اووید در این سطور میگوید که ژوپیتر، ربالارباب، بهجونو، منظهر جنس زن و محبوب ایزد ایزدان. میگوید که بنظروی. در روابط جنسی. زنان بیش از مردان لذت میبرند و جونو با این تصوّر مخالفت میورزد و چون بحث آنان بجاثی نمیرسد تصمیم میگیرند که بسراغ ترزیاس بروند و با وی که هم زنست و هم مرد. بهمشورت بنشینند. ترزیاس با نظر ژوپسیتر موافقت میکند و ادعای جونو را بی اساس می شمرد. جونو که سخت به خشم آمده. ویرا کور میکند و چسون ایسن مصببت بسر او وارد میشود. ژویبتر بهجبران این ستم. بهاو نیروی پیشگوئی میدهد. بگفتهٔ الیوت. ترزیاس جان شعر اوست.

۱۷۵ ــ سافو. شاعرهٔ قرن هفتم پیش از میلاد که در یونان میزیسته. در یکی از ترانههای خویش، از ستارهٔ شب میخواهد که رمهٔ گوسپندان و شبان خردسال را بهخانه باز آورد. اليوت با در نظرداشتن شعر او و همچنين سرودهٔ ربرت لوئي استيونسن زبس عنوان صوفهه (دريمانورد بهخانه بازگشت. بهخانه از سوی دریا) این مضمون را سروده است.

تا میز چاشت را جمع آورد. روشن سازد بخاری را و بیرون چیند غذا را از درون قوطیها و بيرون بنجره بگستراند جامعهاي شسته را جنون آسا تا بر آنها دست نوازش کشد وایسین انوار خورشید و انباشته سازد بر دیوانی که شب هنگام بستر خوابش نیز هست<sup>۱۷۶</sup> جورابها، سریاثیها، زیرپوشها و شکمبندها را من تبرزياس، بيري سالخورده با يستانهاي جروكين نگریستم آن صحنه را و پیشگوئی کردم بقیه را من نیز چشم بهراه بودم میهمان دعوت شده را، آن جوان گوهربهائی که پای بدرون خانه مینهد<sup>۱۷۷</sup> منشى مؤسسة حقيرى از معاملات املاک بوده که روئي داشته سخت. فردی از خاندانهای بست که اعتبار بر او همجون کلاه ابریشمین است بر سر یک میلیونر برادفورد". همانگونه که حدس زده، مساعد است برایش فرصت در ایندم، شام صرف شده و خسته و ملالزده است بانو میکوشد که بههیجان آورد ویرا با نوازشهای خویش نوازشهائی که اگر خواستنی نیست از خودراندنی نیز نیست. برافروخته و مصمّم، بسویش بورش می برد در یکدم دستهای جستجوگر را نیست دفاعی در برابر نخوتش را نیازی بهیاسخ نه و خوش آمدهایش آمیخته با بی تفاوتی (و من، ترزیاس، خود بردهام از این رنجها ر همجون دیوانی یا تختی بهبازیگری پرداختهام منی که پیرامون تبس بهزیر حصاری آرمیده<sup>۷۹</sup>

۱۷۶ ــ منظور هکانایه، یا مبل بزرگ راحتی یا نیمکت نرم پارچهایست که واژهٔ فارسی ندارد و آنر! divan میگویند.

۱۷۷ ــ الیوت برای جوان واژهٔ Carbuncular را بکار برده که میتوان آنر اهیاقوتسان» یا هیاقوت بهامه ترجمه کرد. نگارنده تعبیر هگوهر بهامه را که ترکیبی طنزی است. شایسته تر میداند.

۱۷۸ سه شاید بهتر بود که کلاه ابریشمین را وکلاه سیلندره برگردان کنیم که اشراف در میهمانیها بر سر میگذارند. براد فورد مرکز صنایع منسوجات پشمی است که در پورکشایر واقع است و پس از جنگ بسین المللی اول، صاحبان آن کسارخانهها بسروت بسیار انسدوختند. (منتخیات اکسفورد از اهبیات انگلیسی سر جلد ۲ سر صفحه ۱۹۹۱)

۱۷۹ ـ داستان اندوهبار اودبیوس و قتل پدر و زناشوئی او با مادر و پیش بینی ترزیاس بر اینکه شهر تبس Thebes از میان خواهد رفت. بطور مشروح در تراژدی سوفوکل آمده است. (پیرامون اودیپوس و عقدهٔ اودیپ گونه، رجوع کنید بهنوشتار تحقیقی تعبیر رؤیا اشر زیگمونید فروید در جلد دوم سیری در بزرگترین کتابهای جهان.)

و گام نهادهام در میان ژرفترین خانههای مردگان <sup>۱۸۰</sup>.) مرد واپسین بوسهٔ نوازشگرانه را ارزانی میدارد بر زن و کورمال ره بهخارج میبرد در پلکانی که چراغی افروخته نیست...

زن واپس می نگرد و نظر می افکند لعظه ای بر آئینه ای نمی داند بدرستی که فاسقش ترک گفته او را مغزش گذر می دهد اندیشه ای را که هنوز شکل نگرفته: «کاری است که شده و خوشنودم که پایان یافته.» وقتی زنی زیبا فرود می آورد سر در برابر الههٔ جهل و گام برمی دارد بهر سو در اتاق خویش تنها، بی اراده دست می کشد بر گیسوان آشفتهٔ خویش و آنگاه می نهد صفحه ای به درون گرامافون.

ندن در پیش چشم شاعر انگلیسی، یک شهر «وهمی» است و «غیرواقعی» بویژه وقتی مه غلیظ نیمروز که بهرنگ قهوه است فضای شهر را در برمی گیرد. آقای ایو جینید بازرگانی است نظیر بازرگانان دیگر، منتهی نامش از نوع نامهائی است که اشراف انگلیسی بر خود می نهند؛ اما این بازرگان اهل «اسمیر نا» است که از بلاد تر کیه است و ضمناً کالائی که عرضه می کند، کشمش بیدانه است (زیرا اسمیر نا دارای بهترین تاکستانها برای پرورش انگور و تولید کشمش است). آقای ابو جینید متاع خویش را «سیف لندن» عرضه می کند که شامل قیمت و بیمه و کر ایه است و همین شخص که با زبان فرانسوی آشناست و عامیانه صحبت می کند، از شاعر و یا دیگری دعوت می کند که در هتل «کانن استریت» با وی نساهار صرف کسند و سبب ایسنکه ایسن میهمانسرای مشهور را انتخاب کرده اینست که واگنر در آنجا اقامت داشت و بعد از اجرای ایرای «پارسیفال» در تالار این هتل از دوستداران و ستایشگر انش پذیرائی می کرد و بدیهی است که یک بازرگان فرصت طلب نیز مشتاق است یا جای بزرگان بنهد و نکته دیگر اینکه از وی می خواهد تا پایان هفته را بسا او در مستروپل بگذراند. متروپل در سالهائی که الیوت این منظومه را می سرود، میعادگاه عشاق بسود و هر شروتمندی که میخواست شبی را با معشوقه خود به صبح آورد، دست او را می گرفت و ویرا به برایتون، در کرانه جنوبی لندن می برد و در این هتل مکانش می داد. آیا ایو جینید، بازرگان اهل اسمیر نا، همجنس گراست و یا اینکه ضمیر «من» می برد و در این هتل مکانش می داد. آیا ایو جینید، بازرگان اهل اسمیر نا، همجنس گراست و یا اینکه ضمیر «من» در این سطور بهمه نوع خواننده ای اطلاق می شود که ضمناً امکان دارد زن باشد (ن باشد ۱۰۰۰)

۱۸۰ ــ سطر در گام نهاده ام در میان ژرفترین خانمهای مردگان» اشاره ای است به**اودیسه** سرودهٔ هومر که در آنجا اودیسبوس در جهان سفلی بدیدار ترزیاس ناثل میشود و او پیرامون سفر پرمخاطرهٔ وی پیشگوشیهاشی میکند. (کتاب بازدهم اودیسه)

۱۸۱ ــ چنانکه اشاره رفت آقای ایوجینید همان دریانورد فنیقیائی است و در عین حال بازرگان یک چشم نیز هست و چه بسا فردیناند شاهزادهٔ ناپل باشد و بهر حال هر سه در وجود ترزیاس جلوهگرند که هم مرد است و هم زن.

شعر شناسان اعتقاد دارند که این سطور در بند سوم، دنبالهای است از آنیچه در بند یکم از زبان مادام سوسوستریس، طالع بین نامآور آمده و وی با گرفتن فال ورق «تاروت» می پرسد که «آبا ورق تو آن دربانورد غیرقشدهٔ فنیقبائی است؟» و این دربانورد فنیقبائی، گاهی در سیمای فیشر شاه ظاهر می شود و گاهی در نقش بازرگان یک چشم ـ و سبب اینکه یک چشم دارد اینست که نقش روی ورق بازی چنین است. انستخاب کشمش برای بازرگانان اهل اسمیر نا دلیل دارد: کشمش یادآور انگور است و انگور مایهٔ اصلی شراب. در یونان باستان، باکوس، ربالنوع شراب، بزم باده گساری می آر است تا دلدادگان را مست و از خود بیخود کند و آنگاه آنان را بعدامان فسق و گناه بکشاند. کشمش نماد انگور و میخوارگی و گناه است، در عین حال ناماد زندگی گیاهی نیز هست که الیوت از نخستین سطور منظومهٔ سرزمین بیحاصل به آن اشاره میکند. الیوت با هوشیاری، و در عین حال بصورت افسانه و قصه و حکایت، داستان زندگی بشر امروز را بیان می کند و ضمن تصویرسازی از زندگی یک انسان در برهوت این دنیا، در نقش ترزیاس که در اساطیر یونان قدیم غیبگوی نابینائی بود و زبان پرندگان می دانست و از آینده خبر می داد و در عین حال تاریخ گذشتهٔ افراد را نیز می کرد، اشاره می کند که در ساعت بنفش (نماد ساعتی که دیو نفس حاکم بر و جود انسان مسی شود و بیان می کرد، اشاره می کند که در ساعت بنفش (نماد ساعتی که دیو نفس حاکم بر و جود انسان مسی شود و مراوده های جنسی و بدون عشق و احساس، اساس آرزوهای یکفسرد را تشکیل مسی دهد) در بسانورد یسا ماشین نویس به خانهٔ خویش باز می گرد تا با تکرار مکر رات، خویشتن را دلخوش بدارد.

ترزیاس در میان دو زندگی در تب و تاب است: هم مرده است و هم بحکم زندگی گیاهی، امکان زنده شدنش هست. شاعر در نقش ترزیاس بر زندگی یک زن ماشین نویس می نگرد: بهنگام فرو رفتن آفستاب به خانه باز می گردد؛ شتابان ظروف ناشسته را جمع آوری می کند و پس از روشن کردن بخاری و شستن لباسها و آویختن آنها بروی بالکن یا پنجره، بروی نیمکت بزرگ اتاق که در عین حال مبدل به تختخواب می شود، زیرپوشها و جورا بهای خود را انباشته می سازد. ساعت بنفش است، یعنی ساعتی که باید تسنیات جنسی را ارضاه کرد: جوانی که روزی منشی گمنام و حقیری بوده و در اثر پاره ای زدوبندها و ضمناً بخاطر روی سختی که داشته و پولی بهم زده بسراغش می آید. این جوان فرصت طلب و خوش گذران، از آن افرادی است که بقول شاعر، حیثیت و احترام و اعتبار بر او چون کلاه سیلندر بر سر یک میلیونر براد فورد است. براد فورد در ناحیهٔ پورکشایر، مرکز کارخانجات پارچههای پشمی است و وقتی جنگ اول جهانی آغاز گشت، سوداگران این ناحیه به ثروت فراوان دست یافتند اما در عین حال اکثر آنها نمونههای جالب گدایان تازه بدوران رسیده بودند. بانوی ماشین نویس غذای مختصر خود را که بصورت «کنسرو» است و از درون قوطیها بیرون چیده، صرف کرده است. خسته است و ملال زده. جوان می کوشد با نوازشهای خود او را به هیجان آورد و این نوازشها «نه خواستنی است و نه از خود راندنی». از آنجا که عشقی بین این دو وجود ندارد و اعمالشان تصنفی است بنابراین هیچگونه همآهنگی بین تفکر و کردار آنها نیست و از همین روست که شاعر، بدن آدمی را بسه یک تندهٔ منتظر تشبیه می کند که حرکت می کند اما جان ندارد.

ترزیاس در این هنگام به سخن درمی آید و میگوید که «من خود بر همچون بستری به بازیگری نشسته ام، منی که در حومهٔ شهر «تب» بهزیر حصاری نشسته و در میان ژرفترین خانه های مردگان قدم نهاده ام». ترزیاس چنانکه در اساطیر یونان آمده، بینوائی و سیهروزی شهر تب را پیش بینی کرده بسود. ایسنجا همان مکانسی است کسه «اودییوس» فرزند «لایوس» فرمانروای تب، ندانسته پدر خویش را در نبردی تن به تن به خاک هلاکت افکند و باز ندانسته با مادر جوان خویش، جوکاستا زناشوئی کرد. بخاطر همین گناهکاریها، شهر آباد تب به ویسرانی و فنا گرائید ۱۸۲.

اکنون الیوت همین صحنه ها را بگونه های متفاوت در شهر لندن آلوده می بیند: نگاه او معطوف آدمهائی است که زندگی «حیوان گونه» دارند و از این حیات خویش راضی اند. مرد به تصور خویش از تسن بانوی جوان لذّت برده و بدون آنکه با وی خداحافظی کند، خانه اش را ترک گفته و از پلکان تاریک، کورمالانه ره به خارج برده است. زن وقتی متوجه او می شود، چه می کند؛ برای تنجستم حالت وی، الیوت سخسن اولیور گولداسمیت، داستانسرای انگلیسی را در داستان کشیش و یکفیلد به عاریت می گیرد:

وقتی زن زیبا به الههٔ جهل تمکین میکند، و بسیار دیر متوجه می شود که مردان خیانتکارند، چه جذبه ای می تواند مالیخولیای او را تسکین بخشد؟ چه هنری می تواند لکهٔ خطایش را از دامانش بشوید؟ اینکه شرمساریش را از چشم دیگران مکتوم دارد، ندامتش را از خطائی که مرتکب شده بهوی بگوید، و در آغوش رفتنش را مرگ بیندارد ۱۸۳

بانوی ماشین نویس نیز بگونه ای دیگر پشیمانی خویش را از دل زدود: صفحه ای بر گرامافون نهاد تا با جنجال موسیقی، ملال زندگی را از یاد ببرد. الیوت در بند سوم بهسرودهٔ خویش ادامه می دهد:

> «این نغمه از سوی من بر آبها خزید ۱۸۰۳» و ره یافت در امتداد استراند بسوی شمال تا خیابان کوئین ویکتوریا. ای شهر شهر، گهگاه توانم هست که بشنوم در آستانهٔ میخانهای در خیابان تیمز جنوبی نالهٔ دلنواز ماندولینی را و همهمه و پچیج میگساران را از درون

۱۸۷ ــ رجوع شود به نمایشنامهٔ سوفوکل (۲۰۶-۲۹۵ پیش از میلاد) زیر عنوان اودپیوس شاه ۱۸۳ ــ ر. ک. منتخبات ادبیات آنگلیس از اکسفورد ــ جلد ۲ ــ صفحه ۱۹۹۲ ۱۸۲ ــ رجوع شود به نمایشنامهٔ طوفان سرودهٔ شکسیر. در بند دوم سطور ۲۸ و ۱۲۵ نیز بههمین نمایشنامه اشاره شده است. آنجا که ماهیگیران اتراق میکنند ظهر هنگام آنجا که دیوارهای صحن کلیسای ماگنوس شهید نمایشگر جلال وصفناپذیر سیمها و زرهای ایونی است<sup>۸۵</sup>

> رود عرق میفشاند روغن و قير كرجيها در نوسانند با گردش جزر و مدّ بادبانهای سرخ گستر ده بسوی بادیناه در رقصند بردگل سنگین دوبهها ميشويند الوارهای شناور را در شیب رود گرینویچ در امتداد «آیل اف داگز» و بالالا ليا YYU YYI, اليزابت و لستر میکوبند یاروها را دیدار در پس کشتی فراهم آمد صدفي زراندود سرخ و طلائی خيزابي چالاک بر دو سوی کرانه خزید باد جنوب غربي بر دامان رود وزید دنگ دنگ ناقوسها باروهای سیبدگون

۱۸۵ - الیوت دربارهٔ این کلیسا و زینتهای داخل آن یادداشتی دارد. می نویسد «بفکر من، درون این کلیسا، یکی از عالبترین کارهای «رن» است. سر کریستوفر رن (Sir Christopher Wren (1632-1723 معمار و طراحی بود که طی قرن هفدهم و آغاز قرن هجدهم، قریب ۵۳ کلیسای لندن را از درون آرایش و زینت داد و آثار ارزندهای از نقش و نگارها و طرحها بر آنها افزود. کلیسای سینت پسل یکی از ایس ۵۳ کلیسا است اما الیوت داخل کلیسای ماگوس شهید را بیشتر میرسندد.

ويالالا ليا والالا ليالالا

«تراموای و درختان غبارآلود هایبری ملالم بخشود. ریچموند و کیو بهفنایم کشاند. نزدیک ریچموند بلند کردم زانوانم را بر پشت خوابیدم بر سطح زورقی باریک.»

> «پایم در مورگیت است و قلبم بهزیر پایم پس از آن واقعه بگریست. بهمن وعدهٔ «آغاز جدیدی» بخشود نظری اظهار نکردم. بر چه ابراز نفرت کنم؟»

> > «بر شنزار مارگیت چنین توانم هست که پیوند دهم هیچ را با هیچ. خرده ناخنهای دستان چرکین قوم من تکریم میکنند اقوامی را که توقعشان هیچ است.» لا لا

میسوزد میسوزد میسوزد میسوزد ای خداوند، تو مرا از آن میان برگزین ای خداوند، تو مرا برگزین میسوزد

بند سوم منظومهٔ سرزمین بیحاصل با این سطور پایان می گیرد. الیوت همچنان رود تیمز و یا دریاچه لمان را بر ابر خویش مصور ساخته است: «رود عرق می افشاند: روغن و قبیر را». سطور نخستین، یادآور سرودسه دختران تیمز ۱۸۹۶ است که خود شاعر نیز در یادداشتهای الصاقی به آن اشاره کرده است. مضمون از ایسرای نیبلونگن ساختهٔ ریشارواگنر اقتباس شده است که خود او همآهنگ را ساخته و هم لیبرتروی آنرا بـر مـبنای اسطورهٔ کهننژاد ژرمن سروده است:

اپرای نیبلونگن مرکب از چهار اپراست زیر عناوین رایسن گولد والکیر و یکفرید و غروب خدایان ۱۸۸۰ در نخستین اپرا، موضوع گنجینهٔ زری مطرح است که در ژرفای رود راین مدفون است و حوریان رود از آن پاسداری می کنند. آلبریخت که زرگری کوته قدامت و زشت اندام است و به این راز وقوف دارد که هر کس به این گنج دست یافت، قدرت نامتناهی می بابد، با تمهید و تزویر، انبان زر را بدست می آورد و با آن حلقه ای سحر آمیز می سازد. و تان، ایزد ایزدان، تلاش دارد که کاخی عظیم برای خویش بسازد و در بر ابر رنج غولانی که در خدمت اویند و کاخ او را می سازند، «فریا» الههٔ زیبائی و جوانی را به آنان بخشیده است. بدون وجود «فریا» هر کس به پیری و زشتی می گرود و ایزد ایزدان که از بخشیدن وی به غولان پشیمان گشته، حلقه سحر آمیز را می رباید تا به یاری آن الهه را پس گیرد. آلبریخت حلقه را با لعن ابدی همراه ساخته و از اینروست که وقتی حلقه به دست «فافنر» غول ستبر پسیکر مسی افتد، وی بیدرنگ برادر خویش را به قتل می رساند. نخستین بخش از اپرا در صحنه ای پایان می گیرد که بیدرنگ برادر خویش را به قتل می رساند. نخستین بخش از اپرا در صحنه ای پایان می گیرد که خدایان از گذرگاه یل رنگین کمان بسوی کاخ افسانه ای و تان می روند.

در اپرای دوم زیر عنوان والکیر بیننده در می یابد که و تان، ایزد ایزدان صاحب دو فرزند است به نامهای «زیگموند و زیگلیند». این پسر و دختر از وجود هم بیخبرند. زیگلیند که دختر است با شوهر دلخواه زناشوئی می کند اما روزی که بحسب تصادف، برادرش زیگموند را می بیند، دلباختهٔ وی می شود و با او به جنگل می گریزد. فریکا، همسر و تان و الههٔ زناشوئی، و قتی از این راز با خبر می شود، از شوهر می خواهد که زیگموند را سخت میجازات کند. والکیر برون هیلد مأمور اینکار می شود اما وی از کشتن جوان خودداری می کند. سرانجام و تان در معیت شوهر زیگلیند، دو فراری را می بابند و پدر خشمگین، فرزند پسر خود، زیگموند را می کشد. زیگلیند که بارداراست بیاری برون هیلد از مهلکه می گریزد و پسری به دنیا می آورد می شود و تنها کسی می تواند او را رهائی دهد که قادر باشد از میان شراره های آتشی که از همه می شود و تنها کسی می تواند او را رهائی دهد که قادر باشد از میان شراره های آتشی که از همه سه او را در رگ فته باگذرد.

در اپرای سوم زیر عنوان زیگفرید تهمتن شکست ناپذیر ژرمن پدیدار میگردد. زیگفرید پس از مرگ دردناک مادر، بوسیلهٔ گوژپشتی پرورش یافته به نام «مایم». زیگفرید که نیروثی یزدانی دارد از وجود شمشیر پدر آگاه می شود و آنرا بدست گرفته اژدهائی را که در حقیقت «فافنر»، غول ستبریبکر است به قتل می رساند و با ریختن خون او بر بدن خویش، روئین تن می گردد و از آنجا که بهزبان پرندگان آشنائی داشته. محل اختفای برون هیلد را می یابد و پس از رهائی او. با وی زناشوئی میکند.

جهارمین بخش از ایرای نسیبلونگن ساختهٔ ریشارواگینر زیسر عنوان غروب خیدایان از سرگذشت زیگفرید سخن بهمیان میآورد و شرح میدهد که او حلقهٔ سحرآمیز را نزد همسر خود «برونهیلد» می گذارد و پهجستجوی حوادث سرگردان می شود. در دربسار «گسونتر» و خواهرش «گوترون» وقایع حیرت باری برای سلحشور روئینتن رخ میدهد. «هاگن» فرزند «آلبریخت» زرگر گوژیشت در اینجاست که وقتی بههویت زیگفریدیی میبرد، معجونی را بهاو می خوراند که وی حافظهٔ خویش را از دست می دهد و بیرون هیلد زسیا، همسر خبود را از بساد می برد. از سوئی زیگفرید دلباختهٔ گوترون می شود و برای اینکه رضایت بـرادرش «گـونتر» را جلب کند. بنا بهامر او. بسراغ برونهیلدهمسر خود سیرود و او را بـهجـور همراه سے آورد و تسلیم گونتر می سازد. برون هیلد که از راز معجون فراموشی آور شوهر خود آگاه نیست. فسریب هاگن مگار را می خورد و ندانسته وسیلهٔ مرگ شوهر خود را فیراهم می آورد. در سراسر بیدن زیگفرید، نقطهای بود که پخاطر افتادن برگی بر شت او، خون اژدها با آن تماس نیافته بیود و برون هیلد از آن وقوف داشت. روزیکه مراسم شکار بیرگزار می شود و حین شکار، زیگفیرید گذشتهٔ خویش را بیاد می آورد. در یکدم دشمنان او را هدف می گیرند و نیزهٔ زهر آلود را از آن نقطهٔ کوچک داخل بدن او میکنند. زیگفرید بهبستر مرگ می افتد و در لحظاتی که همسر خویش را می شناخته و بهاو ابراز وفاداری می کرده، چشم به حیات می بندد. جنازهٔ زیگفرید را میسوزانند و در هماندم برونهبلد نیز خود را بهمیان شعلههای آتش می افکند و بــهزنــدگی خوبش بابان می بخشد. اکنون حلقهٔ سحر آمیز در دست هاگن و گوننر مکّار است. آنـدو بـر سر تصاحب آن، یکدیگر را می کشند و وقتی حلقه بدست و تان می افتد کیاخ او نیز دچار حسریق بنیان کن می شود و همهٔ ایزدان نابود می گردند و سرانجام حلقه بهرود رایس باز مسی گسردد و دختران ياسدار بهحفاظت آن مشغول ميشوند.

در منظومهٔ الیوت که شاعر در یادداشت الحاقی به آن شاره می کند، حوریان پاسدار رود راین بسیار اندوهگینند و با چشم خویش می نگرند که رود همهٔ زیبائی خویش را از دست داده و بهمردایی تیره مبدل گشته است. آنان از زیگفرید می خواهند که چلقه سحر آمیز را به رود بازگرداند اما چنانکه دیدیم زیگفرید تهمتن آنرا با خویش می برد و حلقه بدست هرکس می افتد سر نوشتی اندوهزا و دردناک انتظارش را می کشد. در سرود سه دختران تیمز نیز وضع چنین است.

در افسانهٔ جام مقدس نیز وضع چنین بوده و لعن ابدی دامنگیر کسانی می شده که دست خویش را به بدکاریها می آلوده اند. الیوت در سراسر این سطور، گذشته را با امروز مقایسه می کند. وی تاریخ دو از ده جلدی انگلستان ۱۸۸ نوشتهٔ جیمز آنتونی فرود را برابر خود گذاشته و در جلد نخستین، مکتوبی را که نمایندهٔ پادشاه اسپانیا، «دو کادرا» به فیلیپ شاه نوشته از برابر نظر می گذراند:

«... بعد از ظهر بود. در کرجی بزرگی نشسته بودیم و تلاش مسابقه دهندگان را بروی رودخانهٔ
 تیمز تماشا می کردیم. ملکهٔ البزابت با لرد ربرت خله ت کرده بود و در عقب کشتی نشسته بود.
 من نیز آنجا بودم. صحبتهای آنها بیشتر شوخی و خنده بود و یکوقت از زبان لرد ربرت شنیدم
 که بهملکه می گفت ما چرا با هم ازدواج نکنیم؟ چه مانعی در راه است؟ ۱۸۸۰

الیوت در این تاریخ خوانده بود که لرد ربرتدادلی معروف به «ارل اف لستر» کاخ مجللی در گرینویج دارد. صمناً خوانده بود که الیزابت از این ازدواج سر باززد و دلیلش جز این نبود که ملکه عقیم بود و بدین سبب صلاح نمی دید برای خویش شوهر اختیار. کند. شاعر انگلیسی در سرودهٔ خود، پیاپی رود تیمز قرن بیستم را با تیمز قرن شانزده و هفده مقایسه می کند و هرگاه و بیگاه، مانند ایسرای ریشارواگنز، آهنگی را هم بصورت هویالالا با لیاست که این به می خواند

هایبری که ناحیه ایست در شمال لندن به شاعر ملال می بخشد و ریچموند و «کیو» که در کرانه غربی تیمز واقع شده اند و مرکز تجمع قایق رانان هستند به فنایشان می کشاند. الیوت این فکر را از دانته و کتاب کمدی الهی او اقتباس کرده است. شاعر بزرگ ایتالیائی در برزخ، از زبان «لاپیا» ملکهٔ سیمنا که بدست شوهرش به خاک هلاکت افتاد، می سر اید که:

مرا بخاطرآور، من «لاپیا» هستم سیهنا جانم بخشود و «مارهما» هستیم بگرفت '''.

در منظومهٔ الیوت، آن انسانی که خروش بر می دارد و می گوید «تسراموای و درختان غبار آلود ــ هایسبری ملالم بخشود؛ ریچموند و کیو به فنایم کشاند.» او نیز مانند «لاپیا» ملکه «سیه نا» در بسرزخ است و سراسر وجودش آکنده از درد و ناامیدی. این انسان بدبخت، در برهوت این دنیا، در سرزمین بیحاصل زندگی می کند و کارش اینست که «هیچ را با هیچ پیوند دهد». این درد بزرگی است. این بینوائی توانفرسائی است. چگونه می توان

188 - JAMES ANTHONY FROUDE (1818-1864): The History of England from the Fall of Cardinal Wolsey to the Spanish Armada.

۱۸۹ \_ رجوع شود به ادبیات منتخب انگلیس از اکسفورد ــ جلد ۲ صفحه ۱۹۹۲

190 - Remember me who am La Pia; Siena made me; Maremma ummade me.

Dante: Purgatorio; 1330

به حیاتی ادامه داد که در آن جز «هیچ» نباشد. شعر بظاهر از سرودهٔ دختران تسیمز است اما در حقیقت بسیان اندوهزای خود شاعر است. الیوت این سخن را در منظومهٔ قتل در کلیسا نیز آورده و گفته است:

... سفر بی ثمر، به سرزمین تهی...

و در جای دیگر، با اشاره بههمین سفر عبث، میسراید:

بدانسوی، بهدیار آنانکه انسان بودند و یارایشان نیست که اندیشهٔ خویش را باز گردانند. بدانسوی، آنجا که روان دستخوش فریب نیست، زیرا آرمانی نیست، ندائی نیست. بسوی پریشانی، فریب، رهائی در آغوش رؤیا، تظاهر. به آنجا که رنگ نیست، شکلی نیست که منحرف گرداند، روان را تغییر جهت دهد. با نگرشی بسوی خود، که مزورانه، جاودان بهم تنیده: هیچ را با هیچ.

نه آنچه را که ما مرگش نامیده ایم بلکه فراسوی مرگ است و نامش مرگ نیست ۱۹۰۰...

و اکنون بر این انسان درماندهٔ سرزمین بیحاصل بنگرید: بر شنز ارمارگیت ایستاده، و او را فقط چنین تـوانی هست که هیچ را با هیچ پیوند دهد، و آنجا کجاست: آنجائی است کـه خـرده نـاخنهای شکستهٔ دستان چـرکین هست؛ آنجائی است که قومش بر اقوامی تکریم میکنند که توقعشان هیچ است. آیـا شایـان تـمسخر و تــحقیر نست؟

آنوقت در این گیرودار نامرادیها و سرگشتگیها، شاعر به کارتاژ می آید: او کیست که به کار تاژ پای نهاده و خاطرهاش در نهن الیوت زنده گشته؟ او آگوستین قدیس است: اسقف بزرگ دنیای مسیحیت در قرن سوم و چهارم میلادی که در الجزیره از یک مادر مسیحی و پدر خداناشناس به دنیا آمد و پس از آنکه تحصیلات عالیه آموخت و بهمقام والای روحانیت رسید به کارتاژ و رم سفر کرد و کتابهائی نگاشت که توجه دنیای مسیحیت را بسوی خویش جلب کرد. آگوستین قدیس در کتاب اعترافات خویش می نویسد:

آنگاه به کارتاژ فرود آمدم: آنجا که غوغائی از عشقهای نامقدس، در گوشم ترانه میخواند<sup>۱۱۲</sup>...

بنظر میرسد که چنین نغمه هائی در گوش الیوت نیز پیچیده است؛ اما پیش از آنکه در روان او اثـری بگذارد و یکدم او را از خود بیخود کند. ناگهان بودا بر ابرش جلوه گری می کند و بر او نهیب می زند که امـیال و آرزوهای این جهان را بکش! آنها را بدرون آتش افکن! میسوزد میسوزد میسوزد میسوزد.

اما آیا شاعر قادر است که به تنهائی و در نهایت سهولت، همهٔ تمناهای خویش را بدرون آتش افکند و بسوزاند؟ اگر چنین آسان بود که هر کس اراده می کرد بهرستگاری می رسید و از رنج پشیمانی می رست. اینجاست که بار دیگر بیاد آگوستین قدیس می افتد و سطوری از کتاب اعترافات بر ابر نظرش مجسّم می شود:

> من پای خویش را بدرون دامهای دلبستگی این دنیا نهادهام: ای خدا تو مرا از آن میان رهائی بده! ای خدا تو مرا رهائی بده<sup>۱۱۳</sup>!

چرا الیوت از مسرتهای تن اینچنین هراس دارد که مدام می خواهد آرزوها را در دل بکشد و اگر توانش نبود از پروردگار خویش مدد گیرد؟ آیا شاعر از لذّتهای شهوانی گریزان است و چون در درون خود احساس انسزجار می کند، بودا و آئین رستگاری او را می پسند و در عین حال چون مسیحی است و به آگوستین قدیس اعتقاد ارد، گفته های او را از کتاب اعترافات سرمشق خویش قرار می دهد؟

در بند سوم زیر عنوان موع**ظهٔ آتش تلاش شاعر را مینگریم که برای رهائی خویش از آلام ایس زنـدگی، همهٔ** شهوات و هوسهای خویش را میکشد و میسوزاند. شاید اینهم معبری است در برهوت این جهان که شاعر از آن طریق میتواند از شدت ناامیدیهای خویش بکاهد.

اليوت ابدسرودة خود ادامه ميدهد:

فله باس فنیقیائی، که دو هفت روز گذشته از زمان مرگش

ازیاد ببرد:

غریو مرغان دریائی را، خیزاب دریای ژرف را و سود و زیان را.

جریانی در عمق دریا

استخوانش را در آغوش گرفت زمزمه کنان.

در آنحال که بهفراز میرفت و بهنشیب، از مراحل عمر و جوانی گذشت م

و بهگرداب اندر شد.

ای یهودی یا غیر یهودی ای آنکه بعدستداری سکّان را و مینگری بسوی باد.

بر فله باس نظرافکن که روزی همانند تو بود خوش سیما و بلند اندام.

این ده سطر، چهارمین بند از چکامهٔ سرزمین بیحاصل است و عنوان مرگ بوسیلهٔ آب بر خود دارد.

چنانکه از یادداشتهای الیوت بر می اید. شاعر انگلیسی بدان تصمیم بود که این بند را از منظومهٔ خود حذف کند و چون بر داوری دوست شاعر خود عزرا پاوند ارج بسیار می نهاد. طی یادداشتی نظر خود را با وی در میان گذاشت. پاسخ عزرا پاوند. که با شتاب نگاشته بود. چنین بود:

اندرز من اینست که موضوع ق**له باس فنیقیائی** را در شعر خــودحفـظ کــنی. در حقیقـــت در اینکار اصرار دارم. فله باس بخش مکمّل شعر است. در اوراق بازی او معرفی شده و دریانورد فنیقیائی غرق شده خود اوست. مصراً وجود او لازم است و باید در شعر باشد.

اليوت اين قطعه شعر را از منظومهٔ در رستوران سرودهٔ خودش که بسال ۱۹۱۷ بهيايان برده بود، اقتباس كـرد و در این چکامه آورد. شاید سبب اینکه روز نخست این بند را بهشعر خود افزود این بود که می خواست بین بند پیشین زیر عنوان موعظهٔ آتش و بند مرگ پوسیله آپ تضادی بوجود آورد. آنکس که باید بحکم آئین بودائی، همهٔ امال و شهوات خویش را پدرون آتش افکند تا رستگاری جاودانی پاید، شاید نتواند، و اگر نـتوانست آب در اختیار اوست تا چون دریانورد زادهٔ فنیقیه در ژرفای آن خانه گزیند. این آب نماد تسلیم است و آنکه تسلیم شد، خویشتن را رهانیده است. از سوئی، این آب و غرق دربانورد فنیقیائی، بادآور مراسم به آب سیاری ربالنوع باروری نیز هست که در روزگاران باستان معمول بوده: چنانکه بانو جسی وستون در کتاب از شعائر دینی تا داستانهای عاشقانه آورده، در اعصار کهن، در خاک مصر و دربندر اسکندریه، پیکرهٔ خدای طبیعت را که از چوب ساخته شده بود بدرون دریا می افکندند تا نشانهٔ آن باشد که به نیروی قهّار آن پایان بخشیده انـد و آب با جربان طبیعی خود این پیکره را به «بایبلوس» واقع در خاک لبنان امروزی می بسرد و در آنجا اهالی بسا تشریفاتی پیکره را از آب گرفته و بمنزلهٔ تولد مجدد ربالنوع در مــعرض ستایش و پــرستش مــردم قــرار می دادند "". در همین حال، چنانکه از یادداشت الیوت بر می آید، «بازرگان در وجود دریانورد فسنیقیائی جلوه گراست» و از اینروست که شاعر می سراید «از یاد ببرد: سودوزیان را». از آن سبب که نمایشنامهٔ منظوم طوفان سرودهٔ شکسییر نیز از خاطر شاعر بدور نبوده، در اینصورت دریانورد زادهٔ فنیقیه بموجب بادداشت خود شاعر، فردیناند شاهزادهٔ نایل نیز هست و این دو سطر اشاره بهاوست: «جسریانی تسند در عمق دریسا، استخوانش ، ۱ : ما مه کنان به آغوش گرفت». شاعر در سومین بند زیسر عنوان میوعظهٔ آتش، سرنیوشت وی را بگرنهای دیگر مصور کرده است «و استخوانها فرو ریخته بدرون حفرهٔ بست حقیر، که از میانشان، سال تما سال، جز موشى گذر نمى كرد».

در سطور بعدی. الیوت سخن از گرداب بهمیان می آورد و اینگونه می سراید:

در آنحال که بهفراز میرفت و بهنشیب، از مراحل عمر و جوانی گذشت. و بهگرداب اندر شد.

«از مراحل عمر و جوانی گذشت» متعلق است به ویلیام با تلریبتز، شاعر نامدار ایر لندی و همعصر الیوت، که بعقیدهٔ وی، مرگ، «رؤیای بازگشت» است و آنکه به عالم نیستی گام می نهد، به اصل خویش باز می گردد ۱۹۵ سر انجام فله باس فنیقیائی به «گرداب» اندر می شود و اینجاست که الیوت از لحظهٔ هر اس آلود تسلیم یاد می کند. وقتی بدرون «گرداب» افتاد از همهٔ علائق و دلبستگیها رها شده است. دیگر نه غریو مرغان دریائی را می شنود، نه از خیزاب دریای ژرف و حشت می کند، نه یادی از «سودوزیان» دارد و نه اندوهی از نامرادیهای هستی. دیگر موضوع عمر و جوانی و پیری و زمان برای او مطرح نیست. او به ابدیت و جاودانگی پیوسته است و رها از همهٔ بود و نبود جهان آفرینش ...

الیوت در اینجا بسوی «بهودی یا غیریهودی» فریاد بر می دارد و می گوید «ای آنکه بدست داری سکّان را و می نگری بسوی باد بر فله باس نظر افکن که روزی همانند تو بود، خوش سیما و بلند اندام». در ایندم شاعر بیاد انجیل مقدّس و رسالهٔ پولس رسول به رومیان افتاده است. پولس در باب ششم انجیل، رسالهٔ خویش را چنین آغاز می کند.

پس چه گوئیم؟ آیا در گناه بمانیم تا فیض افزون گردد؟ حاشا، مائی که از گناه مردیم چگونه دیگر در آن زیست کنیم. یا نمی دانید که جمع ما که در مسیح عیسی تعمید یافتیم، درموت او تعمید یافتیم با او دفن شدیم تا آنکه بهمین قسمی که مسیح بهجلال پدر از مردگان برخاست ما نیز در تازگی حیات پای نهیم.

پس به اعتقاد الیوت، یهودی یا مسیحی و یا هر یک از پیروکیش های دیگر با هم تفاوتی ندارد و اگر تعمیدی یابد زندگانی دیگری در انتظار اوست.

هسکان» در این شعر، چرخ سر نوشت است. همان چرخی است که مادام سوسوستریس، در بند اول منظومه حین قال ورق به آن اشاره می کند، و این چرخ سر نوشت، هزاران هزار انسان را، نظیر قبله باس، در دریسای مرگ و نیستی، بازیچهٔ امواج ساخته است.

## \* \* \*

در سراسر چکامهٔ الیوت، یکی از اندوهزاترین و زیباترین بندها، سطوری است که زیر عنوان تندر چه گفت

۱۹۵ ـ ر.ک. منتخبات ادبیات انگلیس از اکسفورد ـ جلد ۲ ـ صفحه ۱۹۹۳

\* رجوع کنید به یادداشتهائی بر مهمترین اضعار و نمایشنامههای تی ــ اس ــ الیوت ــ نوشتهٔ دکتر ربرت بی ــ کاپلان (بادداشتهای کولز) ص ۲۶ آمده است که بند پنجم است و دارای ۱۱۲ سطر. این آخـرین بـند مـــنظومه است و تـــرسیمی است روشن از جهانی که سراینده در ذهن خود از برهوت این دنیا داشته است:

> یس از نابش شعلهٔ آتشگون مشعل بر چهرههای عرق کرده یس از سکوت یخبندان بر بوستانها یس از رنج احتضار در میان حصارهای سنگی شیونها و زاریها زندان و کاخ و پژواک تندر بهاری بر کوهساری دوردست آنکه زندگی داشت امروز سیرده است جان ما که زنده بودیم در آستانهٔ مرگیم یس از شکیبی کوتاه.

در اینجا آیی نیست و همه سنگ است صخره است و بیآیی و گذرگاهی شنی جادهای پیچاپیچ بهفراز کوهستانها کوههائی با تختهسنگهای بی آب که اگر در آن نم آبی بود درنگ میکردیم و فرو مینشاندیم عطش را در میان این صخرهها، کسی را نیست یارای تأمل یا تفکّر

عرق خشک است و یای فرو رفته در شن چه میشد که در این سنگستان آیی بود

گشوده دهانی است از مرده کوهی با دندانهای یوسیده که بیرون نمیافکند تُفیّ در اینجا نه مجال ایستادن هست، نه خفتن و نه آرمیدن

در این کوهسارها حتی سکوت هم نیست

فقط تندر خشک سترون است که در آن نیست بارانی

در این سنگستان حتی نیست تنهائی

تنها چهرههای سرخ برافروخته هست که نیشخند میزنند و دندان قریّمه میروند. از درون زاغههای گلین ترکخورده.

> اگر بود آبی ر صخره نبود اگر سنگستان بود و آب هم بود

و آب چشمه ساری برکهای در دل کوهستان چه میشد که تنها زمزمهٔ جویبار بود و خزوک نبود و نغمهسرائی نمیکرد خار بوته و صدای آب بود بر تخته سنگها آنجا که مرغ زرین پرترانه میخواند بر شاخسارهای کاج قطره بود و چکه بود قطره چکه قطره قطره قطره دریغا که نیست آبی.

نوضيح اليوت در يادداشت الحاقي پيرامون بند پنجم چنين است:

در نخستین بخش از بند پنجم، سه متن موردنظر بوده است: نخست سفسر بسه «عمواس» در انجیل لوقا. دیگر نزدیک شدن به نمارخانهٔ «پر مخاطره» در کتاب از شعائر دینی تا داستانهای عاشقانه نوشتهٔ بانو وستون و سوم زوال کنونی اروپای خاوری.

در کتاب عهد جدید و در انجیل لوقا. باب بیستوچهارم. سفر بهعمواس چنین آمده است:

و اینک در همانروز دو نفر از ایشان می رفتند بسوی قریه که از اورشلیم به مسافت شصت تریر تاب دور بود و عمواس نام داشت، و با یکدیگر از تمام این وقایع گفتگو می کردند. و چون ایشان در مکالمه و مباحثه می بودند ناگاه خود عیسی نزدیک شده با ایشان همراه شد، ولی چشمان ایشان بسته شد تا او را نشناسند. او به ایشان گفت چه حرفهاست که با یکدیگر می زنید و راه را با کدورت می پیمائید. یکی که کلیوپاس نام داشت در جواب وی گفت مگر تو در اورشلیم غریب و تنها هستی و از آنچه در این ایام در اینجا واقع شد واقف نیستی. به ایشان گفت چه چیز است و گفتندش دربارهٔ عیسی ناصری که مردی بود نبی و قادر در فعل و قول در حضور خدا و تمام قوم، و چگونه رؤسای گهنه و حکّام ما او را به فتوای قبتل سپر دند و او را بر این همه، امروز از وقوع این امور روز سیام است، و بعضی از زنان ما هم او را به حیرت انداختند که بامدادان نزد قبر رفتند. و جسد او را نیافته آمدند و گفتند که فرشتگان را در رؤیا انداختند که بامدادان نزد قبر رفتند. و جسد او را نیافته آمدند و گفتند که فرشتگان را در رؤیا دییم که گفتند لو را ندیدند. او به ایشان گفت ای بی فهمان و سست دلان از ایسمانآوردن به آنچه یافتند لیکن او را ندیدند. او به ایشان گفت ای بی فهمان و سست دلان از ایسمانآوردن به آنچه انبیاه گفتهاند آیا نمی بایست که مسیع این زحمات را ببیند تا به جلال خود برسد. پس از موسی و سایر انبیاه شروع کرده اخبار خود را در تمام کتب برای ایشان شرح فرمود و چون به آن دهی

که عازم آن بودند رسیدند او قصد نمود که دور تررود، و ایشان الحاح کردند و گفتند که با سا باش چونکه شب نزدیک است و روز به آخر رسیده. پس داخل گشته با ایشان تموقف نمود، و چون با ایشان نشسته بود نانرا گرفته برکت داد و پاره کرد و به ایشان داد که ناگاه چشمانشان باز شده او را شناختند.

موضوع نمازخانهٔ «مخاطره آمیز» که الیوت به آن اشاره می کند، آخرین صحنهٔ حسّاس افسانهٔ «جام مقدس» است که سرپارسیوال، در جستجوی جام، به آن مکان می رسد و نکته سوم که از زوال اروپای شرقی سخب بهمیان می آورد داستان آشو بهای اروپای خاوری بسوده کسه پس از شروع جنگ بسین المللی اول و تسلط «بلشویکها» بر آن سرزمینها، خاطر الیوت را سخت آزرده بود. از سوئی الیوت، توجه خاص به نوشتهها و گفتههای هرمانهسه، فیلسوف معاصر خویش داشت و این سخن او را بخاطر می آورد که «اروپای شرقسی بسوی درهم پاشیدگی گام برمی دارد. امروز فریاد مستانهٔ خویش را که ناشی از جنون روحی است بهرسو بلند کرده است. بورژواها به این تر انه های مستانه می خندند و روحانیون و اصیل زادگان بر این تر انه می گریند.» بدین ترتیب، در نخستین سطر بند پنجم، مسیح در نظر او مجسّم است که در باغ «جنسیمانی» چنانکه در انجیل آمده است، به اسارت دشمنان در آمده و آنگاه او را بیر حمانه مصلوب ساخته اند. مشعلها مسی سوزند و در سر انجام آنکه زندگی داشت امروز جان سپرده است و ما که «زنده بودیم» پس از اندکی شکیبائی در آستانهٔ مرگیم آنچه را که ما زندگی می پنداریم در نظر او زندگی نیست و شبیه است به نوعی «مرگ آمیخته با زندگی» که در کتاب دوزخ دانته آمده است.

این ضمیر «او» که شاعر به آن اشاره می کند و می گوید «او که زندگی داشت سپرده است جان»، نها مسیع نیست بلکه آدونیس است. فیشرشاه است، فلهباس فنیقیائی است و جمعی دیگر که در این منظومه نقش آفرینی دارند. همه مرده اند و جز این فرجامی نداشته اند و نباید داشته باشند.

آنکه بند پیشین را زیر عنوان «مرگ پوسیلهٔ آپ» میخواند و آنگاه این سطور را از نظر میگذراند، متوجه می شود که این زندگی بمراتب هولناک تر و دردناکتر از «مرگ در آب» است. دربند نخست، الیوت برهوت این دنیا را اینگونه بیان داشته:

چیستند این ریشه هائی که چنگ انداخته اند؟ چه شاخه هائی بیرون می روید از درون این زباله های سنگی؟ ای زادهٔ انسان، تو نخواهی توانست گفتن یا حدس زدن. زیرا تو جز مشتی بت های شکسته نمی شناسی. آنجا که می کوید خورشید. و یناه نمی بخشند درختان مرده، امان نمی دهد زنجره،



الیوت در سراسر عمر هفتادوشش سالهاش تنها بود و جسز چند سالی بسیار کوتاه، از جهان هستی جز غم بیحاصلی و بیهودگی ندید. شاید سناسبترین سخنی که دربارهٔ او می تو ان گفت سرودهٔ خود او باشد که با اشاره به سطری در

بند پنجم از سرزمین بیحاصل «من صدای گردش کلید را در قسفل در یکبار شنیدم که فقط یکبار چرخید و جسز آن یکبار نسبود» از زبسان ادوارد. قسسهرمان

نمایشنامه میگوید: در آنجا دری بود

> که من توان گشودنش را نداشتم قادر نبودم که بر دستگیرهٔ آن دستی زنم

آخر چرا مرا یارای آن نبود که از زندان خویش خلاصی یابم؟ دوزخ چیست؟ دوزخ درون خود انسان است.

مکانی است تنها. مکانی است تنها.

هیچ مکانی نیست که بنوان از آن گریخت. و هیچ مکانی نیست که بنوان به آن پناه برد.

و نتیج منامی نیست که بنوان به آن پناه برد. تنهائی است و فقط تنهائی. برنمیخیزد زمزمهٔ آبی از سنگ خشک. تنها سایه است که مکان گرفته در زیر این صخرهٔ سرخفام.

و حالا دربند آخر میگوید:

در اینجا آبی نیست و همه سنگ است صغره است و بی آبی و گذرگاهی شنی.

از این دردانگیزتر سطوری است از این قبیل:

در اینجا نممجال ایستادن هست، نه خفتن و نه آرمیدن، در این کوهسارها حتی سکوت هم نیست. فقط تندر خشک سترون است که در آن نیست آبی، در این سنگستان حتی نیست تنهائی.

چنین است دنیای هراسناک الیوت، سرزمینی که او ناامیدانه بر آن مینگرد و نام «بیحاصل» بر آن مینهد. شاعر بهسرودهٔ خود ادامه مردهد:

آن سومین کیست که مدام دوان است در کنار تو؟
وقتی میشمرم تنها توثی و من که با یکدگریم
اما در آنزمان که پیشاپیش مینگرم گذرگاه سپید را
یکتن نیز هست که همواره گام برمیدارد با تو
مستور است در ردائی قهوهگون
پوشیده سر است و نمیدانم مرد است یا زن
اما براستی آن کیست که در کنار تست؟

آن صدا چیست که طنین انداز است در فضا مویههای سوگ مادرانه است؟ مویههای سوگ مادرانه است؟ چه کسانند آن توده آدمهای پوشیده سر که افتان و خیزانند بر صحراهای خشک بیکرانه، بر زمینهای خشک ترک برداشته که آنچه گرداگردشان است جز افق یکسان نیست جست آن شهر واقع بر فراز کوهستانها

غریو توپ، بازسازی، انفجار در آسمان بنفش دژها در حال ریزش اورشلیم آتن اسکندریه وین لندن وهمی

نقدنویسان و مفسرانی چون دکتر ربرت کاپلان، نویسندهٔ کتاب «یادداشتهائی پسر پسر گزیده تسرین اشعسار و نمایشنامه های الیوت» عقیده دارد که شاعر انگلیسی، بهنگام سرودن این سطور «آن سومین کیست که مدام دوان است در کنار تو وقتی می شمرم تنها توثی و من که با یکدیگریم اما در آنزمان که پیشاپیش می نگرم گذرگاه سپید را یکتن نیز هست که همواره گام برمی دارد با تو» بسیاد سرودهٔ والت و پستمن، شاعر نسوگرای آمریکائی بوده که در قطعه ای زیر عنوان «وقتی یاسمن های شکوفا در آستانهٔ در حیاط در تب و تابند» چنین سروده:

آنگاه با این آگاهی که مرگی هست و او چون هسفری در یکسویم گام برمیدارد و این اندیشه که اجل دوشادوشم در سوی دیگر گام برمیدارد و من در آن میان، چون مصاحبی که دو دست همسفرانش را بدست گرفته پای بهگریز نهادم بسوی پنهانگاه شب که سخنی بر لب نمیراند گریختم در تیرگی شب بسوی کرانهٔ دریا و گذرگاه باطلاقها شتاب کردم بسوی درختان سایه مانند و با متانت سدرها و کاجهای شبح آسای سکوتزده مرغ قهوه فام خاکستریگون که میشناختمش ماسه تن را پذیرا شد، و برایمان آوای مرگ سر داد...

شاعر انگلیسی در عین حال بسراغ کاشف قسطب جنوب، سر ارنست شاکسلتون ۱۹۰۱ رفسته است. او یکی از دلاورانی بود که در معیّت کاپیتان ربرت اسکات، طی سالهای ۱۹۰۱ تا ۱۹۰۴ به قطب جنوب سفر کرده بسود و از این مهلکه جان بدر برده بود. با وجود این، در سال ۱۹۲۱، زمانی که بسیش از ۴۷ سال نسداشت، در یک طوفان هر اس انگیز قطب جان سپرد و دیگر به خانه بازنگشت. شاکلتون در یادداشتهای خسویش از اوهام و پندارهائی صحبت می کند که بهوی و همر اهانش دست داده بود و در آن دشتها و کوهسارهای سر اسر پوشیده از برف، اینان می پنداشتند که «یکتن» دیگر با آنان هست، فرد دیگری که نه او را می دیدند و نه او را می شناختند اما حضور او را حس می کردند ۱۹۰۰. در این سطور، شاعر به گفتهٔ کاشف انگلیسی توجه داشته، در عین حال

می توان پنداشت که آن «شبح» نامعلوم عیسی مسیح است که در انجیل لوقا به آن اشاره شد، و اگسر چنین بپنداریم، مفهوم «مویههای سوگ مادرانه» نیز روشن می شود: این مریم ناصری است که بسر مسرگ بیدادگرانه فرزند خویش می گرید. از آنجا که دنیا در نظر شاعر یک بیابان خشک و بیحاصل است و این تصویس یک لحظه ذهن او را رها نمی کند، در میان آن دشت و کهسار قطبی، که باز هم بی حاصل و بسی شمر است، نسمای برهوت این جهان را می بیند که «توده های مردم، بر صحراهای بیکران، بر زمین خشک ترک برداشته، افتان و برهوت این جهان را می بیند که «توده های مردم، بر صحراهای بیکران، بر زمین خشک ترک برداشته، افتان و خیزانند و آنچه گرداگردشان است جز افق یکنواخت و یکسان نیست». اینکه چسرا توده های مسردم، پوشیده سرند، الیوت در منظومه دیگری زیر عنوان «مردان میان تهی» آنان را چنین توصیف می کند:

اشکال بدون پیکر مشخّص، سایههای بدون رنگ، نیروهای فلج شده، اشارات بدون حرکت<sup>۱۹۸</sup>

پس در این دشت بی آب، شگفت آور نیست که انسانها شکل ظاهری خود را از دست داده بساشند. در همانسحال الیوت بیاد اروپاست و بویژه اروپای شرقی، که پیش از جنگ نخستین سرزمین زیبائیها بود و اکنون همه چیز فرو می ریزد و روبه ویرانی می رود: خواه اور شلیم باشد، خواه آتن یا اسکندریه.

تصاویر ذهن الیوت و نقشهای اوهام او حیرتانگیز است: گوئی دیدگان روح او جـز رنـج و مـحنت انسان را نمی بیند. وی نظیر دانته است که فقط در دو رخ طی طریق می کند و آنـچه مـی نگرد شکنجــه است و بــیداد و نامرادی.

بند پنجم از چکامهٔ خود را چنین ادامه میدهد:

زنی با یکدیگر تنید تارهای گیسوان سیاه بلندش را و با آن تارها نوائی سر داد نجواگونه ۱۹۹۰ مفیرکشان با صورتهای کودکانه در پرتو بنفشگون صفیرکشان برهم میزدند بال را باژگونه پائین خزیدند از سطح دیوار دودزده و باروها در هوا جملگی بودند سرنگون ناتوسهای خاطره را که بودند شمارشگر گذشت زمان بهصدا درآوردند

۱۹۸ ـ ر. ک. سرزمین پیحاصل افر تی ـ اس ـ الیوت ـ تألیف دایسون ـ صفحه ۱۵۰

۱۹۹ ـ الیوت این تصویر ذهنی و وهمی را که یادآور شیرهٔ هنری وصور ر آلیسمه نیز هست، با صحنهٔ بعدی که از خفاش و باروهای ویران سخن بمیان میآورد، از تابلوهای هیرونیموس پوش (Hieronymus Boach (1450–1516) نقاش قرن یا نزدهم هلند اقسناس کرده و کوشیده است صحنهای ترس آور و سحر آمیز، نظیر آنچه در کتاب بانو وستون از ونمازخانهٔ مخاطره آمیز» ترسیم شده بر ابر چشم خواننده مجسم سازد (و. ک. متخات اکسف، د از ادساد، انگاه میاد ۲۰۵۰

و آواهائی بهگوش آمد از درون سردابههای تهی و چاههای فرسوده ```

در این حفرهٔ تباه گشته در دل کوهسارها در مهتاب بیفروغ، بهخنیاگری نشسته است: علف هرز برگورهای متروک پیرامون نمازخانه آنجاست آن کلیسای از یاد رفته که خانهٔ باد است'' آنرا نیست پنجرهای و در چرخان است در معرض باد استخوانهای خشک را جفائی بر کسی نیست. تنها خروسی است ایستاده بر دیوارهٔ بام. قو قو قو قو قو قو قو کم بادانزاست

گنگ فرو نشسته بود و برگهای خزانزده در انتظار باران بودند در آندم که ابرهای سیاه در دوردستهای آسمان هیماوانت گرد آمده بود جنگل سر فرود آورده و چنبر زده بود در سکوت آنگاه تندر بهسخن آمد

داتا: چه بخشیده ایم ما؟

يارمن، خون بەتپش افكنده است قلبم را

تهور هراسآلود لحظة تسليم

که عمری دوراندیشی هرگز ندارد توان بازگرداندنش را

زیسته ایر این، و تنها از این

که یافتنی نیست نعور فهرست آنها که مردهاند

نه در پردهٔ خاطراتی که عنکبوت تنیده است از راه بخشایندگی

و نه در پاکت لاک و مهر شدهای که گشوده است وکیل کممایه در آن را

در اتاقهای ما

۳۰۰ ـ در اپرای هسالومه اثر ریچارد اشتراوس، صحنه ای هست که یوحنای تعمید دهنده را درون سردابه ای نشان می دهد. در این سردابهٔ نیم تاریک، یوحنا آوای خویش را سر داده و الیوت این صحنه را از اپرای مزبور وام گرفته است (منتخبات اکسفورد از ادبیات انگلیس ــ جلد ۲ ــ ص ۱۹۹۶)

۲۰۱ ـ افتباس دیگری از ونمازخانهٔ مخاطره آمیز، نوشتهٔ بانو وستون در کتاب از فیعاثر دینی تا داستانهای عاشقانه.

دایاد هوام: من شنیدهام صدای گردش کلید را یکبار که فقط یکبار چرخید و جز آن یکبار نبود هر یک از ما بهجرخش این کلید اندیشیده ایم درون زندان خویش و هد اندیشهٔ ما گویای اینست که هست زندانی تنها بدهنگام شب است که نجواهای اثیری از نو زنده می گرداند برای لحظههای خاطرهٔ کوربولانوس شکست دیده را 6 دامیاتا: زورق پاسخ داد شادمانه دستی را که در بادبان افرازی و یاروزنی استاد بود دریا آرامش داشت و قلب تو شادمانه جواب میگفت. در آندم که ترا فرا میخواندند و بندهوار بهتیش میآمد برابر دستانی که زورق را بهزیر فرمان داشت.

سفر شاعر در برهوت این دنیا، با سرزمین بیحاصل ادامه دارد: در این سنگستان زندگی، که تشنگی هست و قطرهٔ آیی نیست، در این جادهٔ شنی آتش بیز، که خورشید می کوبد و نم آبسی نیست، زنسی تسنها نشسته است و تارهای گیسوانش را بهم تنیده و از موهای خویش سازی ساخته که زمزمه کنان درد خویش را باز گوید. این زن می تواند هیانوی صخرههای باشد که الیوت در بند یکم از چکامهٔ خویش به آن اشاره کرده و یا هر زن دیگری که از خشکی و تشنگی در این صخره سار شکتجه می بیند. این زن، در عین حال ممکنست همان زنبی باشد که شاعر در بند دوم از سرودهٔ خویش زیر عنوان «بازی شطرنج» از وی یاد کرده و چنین گفته است:

> اکنون چه کنم! چه کنم! سر بدبیرون خواهم نهاد بههمین سان که هستم و آواره خواهم گشت بدبرزن. با همین موهای فرو ریخته. ما را چه باید کرد فردا؟ همواره چه بايدمان كرد؟

> > و یا در همین بند، در سطوری دیگر:

بروی یله بهگوش میآمد خشخش گامها گیسوانش زیر نور مشعلها، زیر شانهٔ زلفآرا، افشان بود با تارهای آتش بیز، به کلام تابندگی داشت و آنگاه بیرحمانه به خاموشی می گروید. گیسو، چنانکه بانو وستون و سرفریزر هر دو در کتاب خویش مشروحاً یاد کرده اند، ناد باروری بوده و در روزگاران باستان، قربانی ها در پای گیسو داده می شد تا رب النوع باروری به این جهان باز گردد. الیوت در سطور بعدی از خفاشها سخن بهمیان می آورد که از دیوار دود زده، باژگونه به پائین مسی خسزند و در فسروغ بنفش گون سیمای کوچک زشتشان پدیدار است. اینجا و بر انه است، محیطی است منهدم که خفاشها در آن مکان گرفته اند. این و بر انه، دنیائی است که در بسر ابر دیدگان الیوت مصور شده، در عین حسال، کسلیسای «مخاطره آمیز» است که در کتاب بانو و ستون آمده است. ساعت بنفش یا رنگ بنفش که شاعر در مواردی به آن اشاره کرده، نشانهٔ غروب تمدن است. برج و باروها همه و بر ان گشته و ناقوسها نوای مرگ سر داده اند. آنیچه بگوش می رسد آواهائی است از درون سردایه های تهی و چاههای فرسوده که آبی ندارند.

در این صحنه از شعر الیوت، بجای ناامیدی که در سر اسر منظومهٔ سرز مین بیحاصل حکمفر ماست، وحشت و هر این صحنه از شعر الیوت، بجای ناامیدی که در سر اسر منظومهٔ سرز مین بیحاصل حکمفر ماست، وحشت و هر اس فرمانر واگشته. گوئیا رب النوع باروری مرده و دیگر امیدی به بازگشتش نیست. بدینسان دنیا در آستانهٔ فناست. در آغاز چکامه، اگر زنی بر ابر چشمش خودنمائی می کند که تنهاست و غمزده، لااقل در نور مشعلها، شانهٔ زلف آرا را بدست دارد و خویشتن را می آراید و یا در صحنهٔ بعد این زن، با «موهای فر و ریخته» سر به برزن ها می گذارد، اما در این چشم انداز، آنزن به چنان مرحلهٔ ناامیدی رسیده که با نفعهٔ تارهای گیسوان خویش، بر دنیای خویش می گرید. وحشت و بیم بحدی است که همه جا را ویران می بیند و همه سو را در فروغ «بنفش گون» انباشته از خفاش. کلیسای «مخاطره آمیز» که در کتاب بانو وستون به تفصیل آمده، آنچنان متروک و مخروبه است که در «مهتاب بی فروغ» علف به خنیاگری نشسته و این کلیسا را که نه پنجره ای است و نه دری. خانهٔ باد گشته است.

در گیر و دار این رعب و بیم و اضطراب. شاعر ناگهان بیاد هملت. شهزادهٔ دانمارک می افتد و بخاطر می آورد که خروس. منادی گذشت شب است و پایان تاریکی ها و ناامیدی ها:

## هوراشيو:

و آنگاه پای بهگریز نهاد. همانند گناهکاری

که هراسآلود ویرا بهحضور طلبند. چنین شنیدهام

که خروس منادی صبحگهان است. با آوای مغرورانه و شیونآسای خود،

ربالنوع روز را از خواب بیدار میکند. و با این آگاهی

چه در دریا و چه در آتش، چه زمین و چه آسمان

ارواح افراط کار و گمراه را بهمخفیگاه خود باز میگرداند.

این حقیقت. پندار ما را بهآزمایش در آورد.

## مارسلوس:

جلوهگری دیهیم خروس آنان را ناپدید ساخت

پارهای را اندیشه بر این است که هر آنگاه فصلی آغاز شود

که در آن جشن عید میلاد برگزار گردد، پرندهٔ صبح سراسر شب بهنغمه مینشیند

و آنگاه، میگویند، هیچ روحی را اذن آن نیست که گام بیرون نهد. شبان را آرامشی هست. در آنزمان اختری نمی کوبد. ملکی نمی ستاند و جادوگری را توان سحر نیست.زمان مشحون از امن و وقار است. هور آشیو: من نیز چنین شنیده ام و چنین باور دارم.

من نیز چنین شنیدهام و چنین باور دارم.
اما بنگر، ایزد بامداد خویشتن را بهردای حنائی آراسته،
بر شبنمهای آن کوهسارهای رفیع شرق گذر میکند.
شایسته است بهپاسداری خویش پایان دهیم و بهاندرز من،
آنچه را که امشب نگریستیم بههملت جوان باز گوئیم،
زیرا سوگند بهزندگانی من که این روح، هر چند برابر ما لب بهگفتار بسته بود،
با وی سخن خواهد گفت<sup>۲۰۲</sup>

این، از روزگاران بسیار دور، اندیشهٔ پیشینیان بود که خروس سنادی صبح است<sup>۲۰</sup>۲ و هر آنگاه بال گشاید و به آواز نشیند، ارواح پلید سر به گریز می نهند. گریز رب النوع ظلمت، نوید دیگری نیز می دهد و آن اینکه در تابش آذرخش، باد نمناک ابرهای بارانزا را بدنبال خویش می آورد.

باز هم پرندهٔ خیال شاعر، بدون لحظهای آرامش، بعبال گشائی بر میخیزد و اینبار بهسراغ اسطورههای ادبیات سانسکریت می رود. شیوهٔ کار الیوت چنین است که مدام معتقدات آئین مسیحیت را با دیگر ادبان بیامیزد و خوانندهٔ اشعار خود را با فرهنگ دیگر اقوام آئینا سازد. از رود «گنگ» سخن می گوید که در خاک هند، رودی مقدّس است و اشاره می کند که آبش فرو نشسته و بدینسان دیر زمانی است که باران نباریده است. در همانحال ابرهای سیاه در دور دستهای آسمان، در ارتفاعات هیمالایا و در اطراف قلهای که نامش «هیماوانت» است گرد ابرهای سیاه در دور دستهای آسمان، در ارتفاعات هیمالایا و در اطراف قلهای که نامش «هیماوانت» است گرد آمده. او با دیدگان خویش می نگرد که برگهای خزانزده در انتظار بارانند و بسیشهزارها، خمیده پشت، چنبر زدهاند. ناگهان با گوش خود می شنود که رعد فریاد می زنید: «دا داته اید الیوت از مفاهیم رمزی اسطوره ها آگاهی دارد: می داند که در افسانهٔ «بریهادار انهاگاه چنین آمده است که روزی خدایان، شیاطین و انسانها، رو به آفرینندهٔ بزرگ می کنند و از او می خواهند تا با آنان صحبت بدارد. تندری به خروش می آید و می گوید «داه به بخری می گوید «آفریننده گفت داته اسی بیبخش» دیگری می گوید «آفریننده گفت داته اسی بینی غمخوارباش» و سومی می گوید «آفریننده گفت دامیاتا به دیگری می گوید «آفریننده گفت دامیاتا به می نظارت کن». بدیهی است الیوت که در دانشگاه هاروارد زبان سانسکریت آموخته معانی این واژه ها را در در در م بیاد می آورد که در سر همین بیجاصل و در برهوت این جهان، هر سه مفهوم فرمان بر وردگار که می داند و در دم بیاد می آورد که در سر ومین بیجاصل و در برهوت این جهان، هر سه مفهوم فرمان بر وردگار که

۲۰۳ \_ برگردان از متن انگلیسی به فارسی بوسیلهٔ مؤلف این کتاب. هملته ههرزادهٔ دانمارک. پردهٔ اول ــ صحنهٔ اول. ۲۰۳ \_ بادآور این رباعی منسوب به خیام:

کیخسرو روز باده در جسام افکند آوازهٔ اشربسوا در ایسام افکند

از گذرگاه رعد به گوششان رسیده نقض شده و هیچکس به امر او اعتنائی نکرده است. نه بسوی «بخشش» روی کرده اند: نه بسوی «غمخواری» و نه در آنان توان آن بوده که بر چیزی یا کسی نظارت کنند. پس بلافاصله در شعر خود می برسد «چه بخشیده ایم ما؟» و آنگاه می افزاید که:

تهوّر هراسآلود لحظهٔ تسلیم که عمری دوراندیشی هرگز ندارد توان باز گشتش را زیست کردهایم از این، و تنها از این.

الماعر با خویشتن می اندیشد که شاید خداوند می گوید «خود را به عشق و محبت ببخش» با «عشق و مسحبت به کسی ببخش» اما در این میان چه شده؟ اگر زنی به مردی چیزی بخشیده، آن چیز عشق نبوده بلکه تن خویشتن بوده و اگر مردی به کسی بخشایشی کرده، آن چیز شهوت بوده نه محبّت. انسان را گزیری نیست جز تسلیم، و طبیعی است تهور بسیار می خواهد. این تسلیم همواره تسلیم در بر ابر هواهای نفسانی بوده: بسرای مثال زن جوانی که در «بازی شطرنج» تسلیم مرد دیگری غیر از شوهر خود شد، یا تسلیم در بر ابر مقدّرات، و آنچه را که بر او گذشته و نامی از او باقی گذاشته، کجا می توان خواند و نگریست؟ آیا در آگهی های ترحیم و فهرست افراد مرده، و یا «در پرده خاطراتی که عنکبوت بخشاینده آنرا تنیده است؟» و یا در وصیت نامهای که وی از خود باقی نهاده و «وکیل کیمایه» پاکت لاک و موم شده آنرا می گشاید؟ البوت تیمیر «عنکبوت بخشاینده» و «تارهای خاطرات تنیده شده» را از جان و بستر و منظومه «شیطان سپید» او بسعاریت گرفته. و بستر چنین «عسراید:

آنان بهازدواج رو خواهند کرد. دیری نخواهد گذشت که کرمها بدرون کفن رو کنند. و زمانی نخواهد گذشت که عنکبوتها کتیبهای بر مزارشان خواهند تنید.

آنگاه نوبت دایاد هوام میرسد یعنی غمخوار باش که دومین گروه پنداشتند. این غمخواری چهگونه است؟ چه کسی باید برای چه کس غمخواری کند؟ انسانی برای انسان دیگر یا خود انسان برای خود. آنکس که در زندان غرور و خویشتن خواهی اسیر است می تواند برای خود غمخواری کند؟ الیوت می گوید:

> من شنیدهام صدای گردش کلید را یکبار که فقط یکبار چرخید و ر آن یکبار نبود هر یک از ما بهگردش کلید اندیشیدیم درون زندان خویش و همین اندیشهٔ ما گویای اینست که هست زندانی

شاعر انگلیسی، این مضمون را از دانته، شاعر ایتالیائی و کتاب **کمدی الهی** او الهـام گـرفته. دانـته در **دو زخ** میسراید که:

> از آن پائین شنیدم که دروازهٔ عظیم بسته شد و قفل گردید. از درون آن باروی خوفانگیز

در اینصورت غمخواری در اینجا بگونهای دیگر است: جاودانه زیستن در دنیای دوزخی و آنگاه خود برای خود غمخواری کردن، خواه این زندان را غرور شخص پدید آورده باشد ۲۰۲۰ و خواه دست بیدادگر یک همنوع دیگر. سپس از کوریولانوس، قهرمان افسانهای رومی سخن بعمیان میآورد و میگوید:

تنها بههنگام شب است که نجواهای اثیری از نو زنده میگرداند برای لحظهای خاطرهٔ کوریولانوس شکست دیده را

کوریولانوس کدام قهرمان سیه فرجامی بوده که در ایندم در خاطره اش زنده می گردد؟ کردیولانوس که شکسپیر در نمایشنامه ای بهمین نام از او یاد کرده، کنسول روم بود که باد لاوری حیرتانگیزی برابر سیل مهاجمان «ولسکیان» ایستادگی کرد و آنانرا تار و مار ساخت اما مردم روم در دوران قمعط و غلا به فرمان او وقعی ننهادند و خدمت او را ارج نگذاشتند و ویرا از مقام خود معزول کردند. کوریولانوس بهدشمنان پیوست و پایتخت امپراتوری را بممعاصره گرفت. در ایندم که روم می رفت تا نابود دشمنان شود، همسر و مادر او بعدامانش آویختند که از این تصمیم بگذرد و سرانجام سردار رومی سر به تسلیم نهاد و امپراتوری نجات یافت. اینک از درون نجواهای اثیری، الیوت سر گذشت غرور درهم شکسته و افتخار بر باد رفته وی را می شنود که جز باد و خاطره حیزی از آن بجای نمانده است.

جز یاد و خاطره چیزی از آن بجای نمانده است. شاعر انگلیسی آنگاه واژه سوم را بکار می گیرد: «دامیاتا» بمعنی «نظارت کن». او بر چه نظارت کسند؟ بسر سرنوشت خویش؟ در دریای بظاهر آرام زندگانی، زورق ظاهراً بعزیر فرمان دستان قدرتمند اوست اما چگونه و تا چند؟ این مبارزه تا کی می تواند ادامه یابد؟ دریانورد فنیقیائی، در پسهنهٔ دریساها، روزی بسر سفینهٔ خسود فرمانروا بود اما دیدیم که سر انجام از پای در آمد و مقهور دریاها شد.

در این سطور، زورق بظاهر قلب آدمی است و آن دستانی که در بادبان افرازی و پارو زنبی استاد است خون اوست. این پاسخ مساعد قلب است که خون را به گردش و حرکت می آورد و چنانچه دریای زندگانی آرام باشد زورق پهنهٔ دریاها را می پیماید و دریانورد را چون فنیقیائی نگون بخت، اسیر گرداب مرگبار نسمی سازد. در عین حال، چه بیمی از مرگ هست؟ اگر دریانورد زنده بماند و نسیرد، او بسار دیگر حیات را از سر نسمی گیرد. پس فرمان پروردگار چه مفهومی دارد که «نظارت کن». نظارت بر مرگ یا نظارت بر زندگی؟

۲۰۴ ــ بموجب اشارهای که خود الیوت کرده. کتاب **ظاهر و حقیقت** نوشتهٔ فیلسوف قرن نوزده انگلستان فرانسیس هربرت بمرادلی نمیز در ایس مضمون دگردش کلید در زندان» الهام بخش او پوده است. اليوت منظومة جاودان خويش را بدينگونه بهيايان ميبرد:

بر کرانه نشسته بودم
و ماهی میگرفتم در حالیکه بیابان خشک پشت من بود
آیا مرا حداقل این رخصت هست که مرتب کنم خانهٔ خویشتن را؟
لندن بریج فرو میریزد فرو میریزد فرو میریزد
بهنگام رنج من بهمن بیندیش
در چه زمان من همچو تو خواهم شد — ای پرستو پرستو
شهزاده آکیتین در قلمهٔ ویرانه
اینهاست خردههای متلاشی شده ای که من بهساحل کشاندم علیرغم نابودیم
آری بی تردید منم شایستهٔ تو. هیرونیمو را بار دگر در بر گرفته است جنون.
داتا. دایادوهام. دامیاتا.

چکامهٔ سرزمین پیحاصل رو بهپایان است و هیچ تغییری در این «ویسرانسرا» و «بیهوده سرا» حسادث نشده است. برهوت این عالم همچنان باقی است و دگرگون نشده است. قهرمان منظومه همچنان بسر کرانه نشسته است و امید گرفتن ماهی دارد در حالیکه پشت سرش بیابان خشک است و خودش تشنه. در این زندگی مسرگ مانند و یا مرگ زندگی مانند، بیاد دعای حزقیای نبی می افتد که وقتی بیمار و مشرف بمصوت بسود از خداوند میخواهد که بعوی آنقدر رخصت دهد که خانهٔ خویش را مرتب کند و آنگاه جان بهجهان آفرین بسپارد. همین آرزو را «فیشر شاه» دارد اما تمنایش بر آورده نمی شود و با حسرت جان می سپارد. تحدن رو بسه فسنا است. پایتخت رو بهویرانی است. لندن بریج در حال فرو ریختن است و واپسین دقایق عمر فرا رسیده است. در ایس هنگامهٔ دردانگیز، بیاد دانته و کتاب کمدی الهی او می افتد و ابیاتی از برزخ:

در ایندم بهتو التماس میکنم نرا سوگند بههمان تقوائی که ترا بهفراز پلکان میکشاند. ۲۰۰۰ ز من یاد کنی در آنزمان که درد من آغاز میشود...<sup>۲۰۵</sup>

اینها سخنانی است که آرنو دانی یل، شاعر اهل پرووانس بر زبان راند و دانته با حیرت و اندوه، شرح عشق بیفرجام او را شنید. برای شاعر ایتالیائی گفت که چگونه در ایس بسرزخ، از حیاصل عشق و زندگی سراسر آلوده ای که در زمین داشت، رنج می کشد و عذاب می بیند و آنگاه:

خویشتن را بعمیان شرارهها در افکند تا شاید روان آلودهاش را یاک گرداند.

سپس بار دیگر خاطرهٔ «فیلومل» رنجدیده در ذهنش زنده می شود. بلبل تر انه سر می دهد و از این طریق، داستان زندگی غمانگیزش را که از یاد همه رفته است، بر زبان می آورد. اما شاعر چه کند که چاره ای جــز سکوت ندارد. باید مدام بگرید و در تنهائی و سکوت، اشک بریزد. پسروکنه، همسر تسریوس شاه و خــواهر فــیلومل، بصورت پرستو در آمده، او هم در د دارد اما چون بلبل امکان چهچه زدنش نیست. فقط ناله هائی است که گهگاه بصورت فریاد از درونش بر می خیزد. الیوت در این و اپسین سطور شعر خود نمی خواهد همهٔ سرگذشت این دو خواهر را بازگو کند. فقط بهمین چند و اژه اکتفا می کند که بگوید «ای پرستو پرستو، در چه زمان من همچو تسو خواهم شد؟»

شاعر در این لحظه های پایان، موضوع کتاب از ارث محروم شده نوشنهٔ ژراردو نـروال را بـیاد مـی آورد کـه شهرزاد آکیتین از همه چیز محروم گشته و در باروئی ویران به خاک سیاه نشسته است، امـا ایــن امـید هنوز در دلش زنده است که شاید بار دیگر این امکان را بیابد که حیاتی تازه آغاز کند.

سپس می گوید «اینهاست خرده های متلاشی شده ای که من به ساحل کشاندم علیر غم نابودیم». این خرده های متلاشی شده چیست؟ اینها ذرّات ریز و ناچیز حقیقت است در دنیای سراسر دروغ. شاید هم نیمه جان خویشتن بود که با تحمل رنج و شکنجهٔ بسیار، از میان امواج مرگبار نامرادیها بدر برد تا زنده باند و سر گذشت خویش و جهانی را که در آن زیست می کند بر زبان آرد. او نیز نظیر فیشر شاه بود که رنج بسیار کشید اما فرجامش بیحاصل بود. او نیز همانند دریانورد فنیقیائی بود که امواج خروشان او را در بر گرفت و در سینه گرداب جاش داد.

سپس دو سطر از نمایشنامهٔ منظوم تراژدی اسپانیائی سرودهٔ توماس کید، درام نویس قرن شانزده انگلستان را نقل میکند که:

> آری بی تردید منم شایستهٔ تو هیرونیمو را بار دگر در بر گرفته است جنون

«هیرونیمو» در نمایشنامهٔ «تراژدی اسپانیائی» نظیر هملت، قهرمان نمایشنامهٔ شکسپیر به د. مه، ع) نیز خیانت شده بود. پسرش را کشته بودند و او در انتظار فرصتی بود که بتواند انتقام مرگ فرزند خویش را بگیرد. اعمال او بگونهای بود که ویرا دیوانه میپنداشتند نظیر هملت او دیوانه نبود. وقتی بهوی پیشنهاد میکنند که نمایشنامه ای فراهم آورد تا برابر پادشاه اجرا شود، متفکّرانه میگوید،

آری من شایستهٔ این خدمتم. بیش از این مگو. وقتی جوان بودم. عقل خویش را باختم. و خویشتن را وقف شعرهای بیهوده ساختم. که هر چند برای استادان هیچ است. اما برای جهانیان. مسرتی گذرا است<sup>۲۰۶</sup>.

چرا الیوت، در واپسین سطور شعر خود بیاد هیر و نیمو و سخنان او می افستد؟ پاسخ آن روشن است: شاعر انگلیسی می خواهد بگوید که من در ایندم که سرودهٔ خویش را به پایان می بر م. شاید در نظر جمعی دیوانه جلوه کنم، شاید مرا نامتعادل بخوانند و بر عقل من تردید کنند اما چنین نیست. منهم نظیر هملتم. من نیز نظیر هیر و نیمو هستم، که در این پهنهٔ جهان هستی خیانت دیده ام و در درون خویش رنج کشیده ام. شاید این شعر وسیلهٔ انتقام من باشد، همانگونه که نمایشنامهٔ هیرونیمو وسیلهٔ انتقام او بود. هیرونیمو نیز در نمایشنامهٔ خویش پر اکنده گوشی کرد: بلبلی بود نظیر «فیلومل» که چهچه می زد اما در حقیقست سرگذشت درد آلود خسویش را می گفت. هیرونیمو، بر رغم تصور خویش انتقامی از کسی نگرفت. همانگونه که الیوت از فردی انتقام باز نستاند.

در پایان منظومه، پیام خروش آسای تندر بار دیگر تکرار میشود: داتا. دایاد هاوام. دامیاتا

بدین مفهوم که:

ببخش. غمخوار باش. نظارت کن. و آنگاه، پس از تکرار این پیام، دعای خیر پایان خوانده میشود: شانتیه. شانتیه. شانتیه.

این واژه از سروده ها و نبشته های «او پانیشاد» ۱۳۰۷ اقتباس شده که به زبان سانسکریت است و پیرامون سعرفت اهل راز سخن می راند و می توان آنرا بخشی از «ودایه ها، کتاب مقدس هندوها بشمار آورد. در این مجموعهٔ دعاها و مناجات های منظوم و منثور، سخن از قادر متعال است با ایزدان مقدس هندوها: برهمن، ویشنو و شیوا، و سراسر آن مشحون است از آن معتقداتی که می توان در مذاهب شرق بویژه بودائی مشاهده کرد. الیوت چنانکه در یادداشت الحاقی خویش افزوده، این واژه را که در «او پانیشاد» چنین معنی می دهد «صلحی که تفاهم به بار آورد» بصورت دعائی در انتهای منظومهٔ خویش بکار برده است. اکنون باید دید این صلح و این آرامش دسترس پذیر نیست مگر از طریق تولد مجدد و تولد مجدد امکان آرامش خویش بدارد مگر آنکه مرگ حادث شود. در اینزمان انسان از سرزمین بسیحاصل گذشته است و ایسن جهان ندارد مگر آنکه مرگ حادث شود. در اینزمان انسان از سرزمین بسیحاصل گذشته است و ایسن جهان شود در اینزمان انسان از سرزمین بسیحاصل گذشته است و ایسن جهان شوره در شوت آسا» را طی کرده است. بهر طریقی بوده داخل این دوزخ گردیده و رنجها و شکنجه های آنرا تحمل

کرده است. «آتش» و «آب» او را غسنل تعمید داده اند و بنابر این می تو آن پنداشت که از اینپس زمان مرگ و فسنا فرا رسیده و بشر بهرستگاری خویش رسیده است.

#### \* \* \*

تی — اس — الیوت را نباید تنها یک شاعر شناخت بلکه او علاوه بر قریحهٔ شاعری، درام نویس، منتقد ادبی و سردبیر دانشمندی نیز بود. در سالهای بین دو جنگ اول و دوم جهانی، شعر الیوت تأثیر مستقیم و غیر قابل انکاری بر فرهنگ غرب داشت و سبک شعر و شیوهٔ بیان و پر داخت مضمون او بگونه ای بود که نظم انگلیسی را حبات دوباره بخشید و با یک سلسله مقالات انتقادی و نوشتارهای منطقی، اصول کهنهٔ شاعری را برچید و بنیان تازه ای برپا نهاد که جهانگیر شد و بسیاری از شاعران بزرگ دیگر جوامع غرب از او پیروی کردند. آن در مقام مدیر انبشارات «فیبر — اند فیبر فیبر" که که از مؤسسات معتبر چاپ کتاب در انگلیس بود، از هر نوع یاری نسبت به شاعران جوان دریغ نکرد و و قتی ماهنامهٔ ادبی خود را زیبر عنوان کر ایتریون منتشر ساخت، مجموعه هائی از ادب نو به شیفتگان ادب انگلیسی تقدیم داشت که پیش از آن سابقه و مانند نداشت، دو شعر او یکی بسال ۱۹۲۲ زیر عنوان سرزمین بیحاصل و دیگری بسال ۱۹۲۳ بسا نسام چهسار کوارتت شهسرت و محبوبیت او را بجائی رساند که در سال ۱۹۲۸ بهوی هم جائزهٔ پر افتخار «اور در — اف — مریت آه بر ااعطاء کردند و هم در آنسال جائزهٔ ادبی نوبل را دادند و این نخستین بار نسبود که در یکسال دو جسائزه بسزرگ و ارزشمند می گرفت. سرزمین بیحاصل چنان توجه ادب شناسان جهان را بر انگیخت که نشریهٔ ادبی دایسال و چاپ آمریکا، بزرگترین جائزهٔ خود را بمبلغ دو هزار دلار بهوی اهداء کرد و همین سرآغاز تحولی در زندگی شاعر شاعر شد، تحولی که او را در راه کمال جوشی کشاند و سر انجام ویرا بر پایگاه بزرگترین شاعر زبان انگلیسی شاعر شد، بست قرار داد.

هیأت داوران جائزه نوبل، چنانکه مرسوم است، برای انتخاب وی بعنوان نامزد دریافت جائزه، بیانیه ای انتشار دادند که از هر جهت شایستهٔ توجه است. آندرس اوستر لینگ <sup>۲۱۱</sup>، دبیر دائمی آکادمی سوئد، در تالار بزرگ فرهنگستان و در حضور ولیعهد سوئسد و دیگر مسعاریف آنکشور و همچنین بسرندگان جسوائز در رشتههای گوناگون، چنین آغاز سخن کرد<sup>۲۱۲</sup>:

در توالی اثر بخش مراسم اعطای جائزهٔ نوبل در رشتهٔ ادبیات، تی ــ اس ــ الیوت نشانه گذار راهی است که با دیگر سخن پردازان جهان که اکثر به اشتهار رسیده اند تفاوت دارد. عموم

۲۰۸ ـ بریتانهکا ـ ماکروبیدیا ـ جلد ۶ ـ صفحه ۷۲۲

209 - Faber and Faber Publishing Co.

210 - Order of Merit

211 - Anders Osterling, permanent secretary of Swedish Academy.

۳۱۲ ـ متن سخنرانی از کتاب Nobel Prize Library اقتباس شده و توسط نگارنده از انگلیسی به فارسی برگردان شده است. این متن کامل نیست و فقط دو بخش آغاز و انجام نرجمه شده است. افرادی که جائزه دریافت کرده اند، نمایندگان آنگونه آثار ادبی بوده اند که احساسهای طبیعی خود را از درون آگاهیهای مردم جستجو کرده بودند و برای حصول به این آرمان، از وسائلی سود برده بودند که بیش و کم در اختیار همه هست. برندهٔ سال کنونی کسی است که بسرای رسیدن به این هدف، طریق دیگری را برگزیده است. دوران کوشش و تبلاش او در ادبیات از آنجهت شاخص است که وی از یک پایگاه انزواجویانهٔ خودآگاه و کاملا استثنائی، به بدریج به جائی رسید که درورای تصور، دیگران را تحت تأثیر قبرار داد. در آغاز، سخن او در دائرهٔ معدودی از ابتکارات. خطاب به خویشتن بود اما این دایره رفته رفته ندون آنکه در نظر آید که ارادهٔ خود او در آن دخالت داشته، گسترده گشته است. بنابر این باید به این نکته اشاره کرد که در شعر و نثر الیوت، لحن خاصی وجود دارد که در عصر ما، تبوجه را سخت بسرمی انگیزد و جونان برندگی یک الماس، بر احساس نسل ما اثر می گذارد.

در یکی از رسالات خویش، الیوت با نتیجه گیری روشن و مشخّص و کاملا قساطع ایسنگونه برداشت می کند که شاعران در تمدن امروزی ما باید بگونهای سخن خود را در میان نهند که فهم آن مشکل باشد. گفته او اینست که «تمدن ما متضمّن تنوّع بسیار و پیچیدگیهای بیشمار است و این تنوّع و پیچیدگیهای بیچیده بهبار آورد.

شاعر باید بیش از پیش جامع، بیش از گذشته کنایهگو و غیرمستقیم باشد تا منظور خود را القاء کند و حتی در صورت نیاز، زبان را در قالب معنی با توسل بهزور به گنجاند.

با توجه به این ادعا، باید نتائج حاصله را بررسی کنیم و بیاموزیم که اهمیت وظیفه ای را که او بر عهده گرفته درک کنیم. این نتیجه شایان توجه است. الیوت نخست شهرت خویش را در نتیجه تعربهٔ شکوهمند خود در شعر بدست آورد. سرزمین بیحاصل که به سال ۱۹۲۲ منتشر شد ممرهٔ این تلاش است و بخاطر زبان سمبولیک پیچیده، تکنیک موزائیک مانند و ابزارهای بیان سراسر کنایه ای فاضلانه، تا دورانی همه را دچار دوار و حیرت ساخته بود. باید بخاطر آورد که این اثر زمانی انتشار یافت که در همان دوران در شیوهٔ نوآوری اثری منتشر شده بود که بر ادبیات مدرن تأثیر هیجان انگیز تری باقی نهاد و آن کتاب یولیسیس بود که به خامهٔ یک ایرلندی بنام جیمز جویس به رشتهٔ تحریر آمده بود.

آفرینش این آثار بهیچوجه اتفاقی نبود بلکه ایسن آفریده های بین سال ۱۹۲۰ تا ۱۹۳۰، هم از جهت روح و هم ترکیب، با هم قرابت دارند.

سرزمین بیحاصل شعری است که وقتی کسی خواند و از رسوز و اسرار الگوی واژهها و اسلوب مشکل آن سر درآورد غیر ممکنست از تأثیر هراسآور آن بدور ساند. آهنگ وهمانگیز و اندوه آفرین آن متوجه بی شعری و بی باری تعدن اسروزی ساست که بصورت یک سلسله رویدادهای گاهی واقعی و گاهی افسانه ای بیان شده و ایس صور بگونه ای محکم با یکدیگر

تنیده شده که اثری غیرقابل وصف بوجود آورده است. مجموعهٔ شعر ۴۳۶ سطر است ۱۸۳ اسا در حقیقت کتابی است عظیم و فشرده. منظومهٔ سرزمین بیحاصل ثمرهٔ نزدیک به یک ربع قرن پیش است اما به ثبوت رسیده است که بدبختانه دور نماهای فاجعه آور آن در ایس عصر نیروی هسته ای با واقعیّت بیشتر به حقیقت نزدیک می شود.

از آن زمان تا امروز، الیوت در ادامهٔ تشریح رنج و تلاش انسان برای یافتن راه رهائی، دست به آفرینش آثاری زده که همه تا همان حد از تمرکز اندیشهای تابنده بسرخوردارند. «خسلا وحشت» انسان امروزی در دنیای تنهائی، دنیائی که در آن نه نظامی هست نه معنی و نه زیبائی، با همان صمیمیت تلخ و سوزندهٔ خود بجای مانده است. الیوت در آخرین اثرش زیر عنوان چهار کوار تت به نغمه ای دست یافته که واسطه ای است برای کلمات که از طریق تمرکیب و تکرار سرود مانند و زبان وصفی دقیق و روحنواز، آزمونهای روحی خود را بسر زبان آورده است؟

آقای الیوت. بر مبنای این دیپلم که به شما تقدیم می شود، اعطای جائزه، بیشتر بخاطر قدردانی از موفقیتهای درخشانی است که شما بعنوان یک شاعر پسیشرو در شعسر امسروز بسدست آورده اید. آنچه در این مختصر بیان گردید، مروری بس کوتاه بود از خدمت خطیری که شما انجام داده اید و در این جامعه با شوق و ستایش بسیار از آن یاد می شود. درست بیست و پنجسال پیش، در همین مکانی که شما ایستاده اید، شاعر نامور دیگری ایستاده بود بنام ویلیام باتلر پیتز که به زبان انگلیسی شعر سروده بود. این افتخار اکنون به شما ارزائی مسی شود که راهبر و قهرمانی در جهان هستید.

با درود بسیار از سوی فرهنگستان سوئد، از شما خواهش می شود که جائزهٔ خویش را از دست والاحضرت ولایتعهد سوئد دربافت دارید.

توماس استرنز الیوت وقتی در روز ۲۶ سپتامبر سال ۱۸۸۸ در شهر سینت لوئیز واقع در ایالت میسوری در آمریکا دیده بهجهان میگشود، پدرش هنری ویر الیوت که بازرگانی مرفه بود، شایسد هرگسز پسیش خسویش نمی توانست تصور کند که روزی این نوزاد بزرگترین شاعر انگلیسی زبان در قرن بیست شود. خاندان الیوت از دو قرن پیش از آن تاریخ در ناحیهٔ نیوانگلند در شمال خاوری آمریکا زیست می کردند و زمانی بس طولانی نبود که به استان میسوری سفر کرده بودند. جد پدری او، آندرو الیوت۲۰۰ یک کفاش بود که از «سامرست» انگلستان راهی سرزمین آمریکا شده و بسال ۱۶۷۰ در شهر بوستن رحل اقامت افکنده بود. پدربزرگ شاعر،

۲۱۳ ـ در سخنرانی دبیر داشی، مجموع سطور شعر الیوت ۳۳۶ سطر ذکر شده در حالیکه در اکثر چاپهای امروزی ۳۳۳ سطر آمده (در منتخبات آکسفوره از اهبیات انگلیس ۴۳۴ سطر است) بنابراین اختلاف ناشی از دگرگونی چاپ است که بعضی از ناشران، واژه ای را بطور تنها بجای یک سطر گذاشته اند.

۲۱۴ ــ برای جلوگیری از اطالهٔ کلام. بقیهٔ سخنرانی ترجمه نشد مگر آخرین بخش که خطاب بعشاعر است.

عالیجناب ویلیام گرین لیف الیوت ۱۸۳۴ با اینکه در حوزهٔ کلیسای بوستن احتر امی داشت همواره آرزو داشت از آن شهر مهاجرت کند و همینکه در سال ۱۸۳۴ از دانشگاه هاروارد فارغ التحصیل شد، بسوی سینت لو شیز مهاجرت کرد. از آنجا که استان میسوری در آن سالهای پر التهاب نیمهٔ قرن نوزدهم، مرکز اجتماع بردگان سیاه بود، ویلیام الیوت سخت بحال آنان رقت آورد و چون یکتاپرست و متدیّن و هواخواه اتبحاد و یگانگی بسود، بهمخالفان آئین بردگی پیوست و هم او بود که دانشگاه واشینگتن را در این شهر بسوجود آورد. هواخواهانش مشتای بودند که دانشگاه بنام خود وی نامگذاری شود اما الیوت این تقاضا را نیذیرفت و بهمین امر اکتفا کرد که تا سال ۱۸۷۲ بمعقام ریاست آن باقی بماند. اینکه چه پیش آمد فرزند ذکور او و پدر تس اس الیوت، برای زندگی خویش راهی دیگر برگزید، شاید باره ای مشکلات مالی بود که بر ای خانواده پیش آمده بود. اما این امر در پرورش نبوغ ذاتی او تأثیر نداشت. بهر حال الیوت متعلق بهخاندانی بود که در سیان آنان ادیب و دانشمند و دانش پرور زیاد بوده اند: سی دبلیو — الیوت ۲۰۰۰ پدر ویلیام الیوت خود روزگاری رئیس دانشگاه هاروارد بود و در این خانواده، بودند خویشان و نزدیکانی که مشاعری و نویسندگی ذوق فر اوان داشتند. مادر الیوت بنام شارلوت استر نز ۱۸۰۳ گهگاه اشعاری می سرود و از اینر اه شهر تی بسهم زده بود و ضمناً کتابی نسیز بیرامون زندگی پدرشوهر خویش نگاشته بود که احترام او را در میان هواخواهان این خاندان بالا برده بسود. در بیدها فرزند شاعرش دیباچهای بر آن نگاشت.

روزی که توماس استر نز الیوت به دنیا می آمد حدود پنجاه و چهار سال بود که افر اد این خانواده در میسوری زندگی می کردند اما اینان هر گز فرهنگ مذهبی و سیاسی نیوانگلاند را از دست نداده بودند و علیرغم نفوذ زبان و ادب و معتقدات مردم جنوبی و غربی آمسریکا، همچنان «انگلیسی» از نسوع انگلیسهای آمسریکائی نیوانگلاند باقی مانده بودند. از اینرو عجیب نیست که شاعر جوان، روزگاری که به انگلستان سفر کرد، زادگاه خویش را از یاد ببرد و برای همیشه تبعیت انگلیسی را یذیرفت.

الیوت تحصیلات متوسطه را در آکادمی اسمیت در سینت لوثیز بهپایان برد و از تحصیل در این کانون فرهنگی بسیار خوشنود بود. خود او مینویسد:

«دو زبان لاتین و یونانی را آموختم و همچنین تواریخ یونان و روم و انگلیس و آمریکا را دقیقاً مطالعه کردم. با ریاضیات تا حدی آشنا شدم و بعد از آن بسراغ زبانهای فرانسوی و آلمانی رفتم و جالبتر از همه اینکه زبان «انگلیسی» را آموختم. خیلی خوشحالم از اینکه در آن دورانی که من در مدرسه درس میخواندم، علم بیان بجای انشاء انگلیسی تدریس می شد. من شکسپیر را می خواندم اما خوشم نمی آمد. تنها مسرتی که از مطالعهٔ شکسپیر حاصل من می شد اینکه

<sup>216 -</sup> Rev. William Greenleaf Eliot

<sup>217 -</sup> C. W. Eliot

<sup>218 -</sup> Charlotte Champe Stearns

<sup>219 -</sup> Savonarola, 15th century Italian religious reformer.

دیگر آن تعریفم را می کردند که دارم شکننپیر میخوانم. راستش اگر اختیار در دست خودم بسود ایدا لای کتاب او را باز نمی کردم. در عوض از عمرخیام و رباعیات او خوشم می آمد. وقتی ترجمهٔ فیتز جرالد را از نظر می گذراندم ناگهان رنگهای روشنی در نظرم جلوه گر می شد که هم لذت بخش بود و هم دردناک، و من تحت تأثیر ایس اشعار، شروع بسرودن رباعی کسردم. رباعیاتی که خیال انگیز و غمفزا بودند ۲۲.

تی ــ اس ــ الیوت شانزده ساله بود که پاره ای از سروده ها و نوشته های خویش را در نشریهٔ اسمیت آک ادمی به چاپ رساند. در آنزمان سخت تحت تأثیر نامورانی چون بایرون ــ کیتز ــ روسه تی و سوئسین بسرن بـود. از آکادمی اسمیت در سینت لوئیز به آکادمی میلتون در ماساچوست رفت و یکسال بـعد، در سال ۱۹۰۶، داخــل دانشگاه هاروارد بطول انجامید و باستثناه یکسال که مـقیم پـاریس بـود، تـا سال ۱۹۱۴ در آن کانون فرهنگی باقی ماند.

باید در نظر داشت که مطالعهٔ دقیق در زندگانی نوابغی چون الیوت، برای شناخت شخصیت راستین آنان و پسی بردن به شیوهٔ تفکر آنان مؤثر است. او از جمله متفکر ان آمریکائی بود که بدرستی نمی دانست تعلق بکدام جامعه از جوامع بشری دارد. در نامه ای که بتاریخ ۲۳ آوریل سال ۱۹۲۸ به سر هر بسرت رید، شاعر و منتقد بسزرگ انگلیسی نوشته، دربارهٔ خویش چنین اظهار نظر می کند:

یکروز چنین تصمیم دارم که نوشتاری دربارهٔ شیوهٔ اندیشهٔ یک آمریکائی بنویسم که آمریکائی نبویسم که آمریکائی نبست زیرا او در جنوب آمریکا به دنیا آمده و وقتی طفل کسالی بوده با لهجهٔ بردگان جنوبی به نیوانگلند رفته و در همانحال جنوبی نبوده زیرا همهٔ کسانش شمالی بوده اند و بر جنوبی ها با نظر حقارت می نگریسته اند و او هرگز بدرستی ندانسته که چه بوده و که بوده و پارهای موارد اندیشیده که بیشتر فرانسوی است تا آمریکائی و بعضی مواقع پنداشته بیشتر انگلیسی است تا فرانسوی در حالیکه مدام حس می کرده آمریکا تا یکصد سال پیش از آن تاریخ تعلق به خانوادهٔ او داشته است

در سالهائی که در هاروارد درس میخواند و پیشرفتش در تـحصیل حیرتآور بـود. چنانکه دورهٔ چهـار سالهٔ لیسانس را سه ساله پیمود، با متفکّرانی چون جرج سانتایانا، شاعر و فـیلسوف و مـنتقد ۲۲ و مـتفکری چــون ایروینگ بابیت۲۲۳ آشنا شد و تحت تأثیر مشرب فکری آنان قرار گرفت و از همین منتقد اخیر بود کـه از شیوهٔ

۲۲۰ ـ نقل از کتاب زندگانی الیوت تالیف برنارد برگونزی ــ صفحه ۳

۲۲۱ \_ كتاب زندگاني البوت \_ تاليف برنارد برگونزي \_ صفحة ۴

۳۷۲ - جرج سانتایانا (George Santayana (1863-1952) فیلسوف اسپانیائی الاصل آمریکائی است که با وجود آنکه سراسر عمر در آمریکا بزیست همواره به اسپانیائی بودن خویش بالید و ترک تابعیت نکرد. کتابهای بسیاری به نظم و نثر از او انتشار یافته که بیشتر فلسفی. دینی و اخلاقی است.

۷۷۳ ــ ایروینگ بایبت (Irving Babbitt (1865-1933) منتقد مشهور آمریکائی و استاد ادبیات و رهبر نهضتی در انتقاد ادبی مشهور بهنیوهیوماتیزم New Humanism همهٔ عمر بکار تدریس اشتغال داشت و در ادبیات تطبیقی استادی عالیقدر بشمار میآمد.

رمانتیسیسم بیزار شد و بسوی کلاسیسیسم روی آورد و سفرش به فرانسه و آشنائی با فلسفهٔ هانری برگسون و همچنین مطالعهٔ دقیق و بر قراری الفت با آثار شاعران «سمبولیست» نظیر شارل بودلر و استفان سالارمه در ساختن فکر و سلیقهٔ او مؤثر افتاد. از میان این ناموران، که هر یک بنیانگذار شیوه ای نو در ادب قرن بیستم اروپا بودند، از همه مهمتر عزرا پاوند بود که با وی در سال ۱۹۱۴ آشنا شد و با ایسنکه از مشرب سیاسی او خوشش نمی آمد، تعلق خاطری به خود او و اشعار او پیدا کرد. اینان هر دو آمریکائی بودند اما جالب اینجاست که هر دو به شاعران اندیشمندی دل بستند که به زبانهای دیگری غیر از انگلیسی شعر می گفتند. پاوند عاشق شاعران بزمی و دوره گرد قرون یازده و دو ازده و سیزده فرانسه و سخنسر ایان آغاز عصر رنسانس ایتالیا بود و الیوت عاشق دانته و «لافورگ"۲۰ » شاعر مکتب سمبولیسم فرانسه، و هم اینان بودند که سبک آفرین شعر یاوند و الیوت شدند.

تحصیل دانش برای او نوعی تجربه بود، تجربهٔ آمیخته با تحقیق و مطالعه. در هر فرصتی، شعری تازه میسرود و با مطلبی نو می نوثیت و این سروده ها و نوشته ها را در نشر به دانشگاه بنام و کیل ۲۲۵ به چاپ می رساند. شیفتهٔ ادیبات بود اما بطور اخص فلسفه را اساس کار خود قر از داده پیود و پیهمین سبب، در سال ۱۹۱۰، در حیالیکه دانشنامهٔ فوق لیسانس در دست داشت به پاریس آمد تا با تفکر ات فلسفی هانری بسر گسون از نیزدیک آشنائی حاصل کند. فرضیههای این دانشمند در زمینه زمان و کشف و شهود، توجه او را سخت بر انگیخته بـود. یکسال اقامت او در پاریس، اثر فراوان روی تفکرات و ذوقیات او باقی گذاشت و چون به هاروارد بازگشت و به امید دریافت دانشنامهٔ دکترا، با پشتکار بهبحث و تحقیق و تدریس دل بست، ناگهان دلش هوای اروپا را کرد و بهاین منظور، در تابستان سال ۱۹۱۴ - اهی آلمان شد تا در ماربورگ اقامت گزیند امیا در سیتامبیر همانسال، نیاثره جنگ بین المللی بر افروخته عدو ناگزیر بسوی انگلستان و اکسفورد سفر کبرد تبا در کبلاس درس پسرفسور فرانسیس هربرت بر دلی ۲۲۶، از فلاسفهٔ سرشناس جهان حاضر شود و رسالهٔ دکترای خسود را بسا نسظر او بنویسد، دلی این آرز. هرگز برآورده نشد زیرا استاد سخت بیمار بود و نسمی توانست بکار تـدریس پـردازد. اليوت حير ان بودجه كند. از لندن بدش مي آمد و بموجب يادداشتي كه بعدوست نزديك انگليسي خود، كـنر اد آیکن ۲۲۷ نوشته، متذکر شده است که «مردمی که از خوردن چنین غذاهائی خسوشنودند بسهیجوجه مستمدن نیستند!» و در جای دیگر درباره اکسفورد اظهار نظر کرده بود که «اکسفورد خیلی زیباست اما دلم نسی خواهد در شمار مردگان درآیم». با اینحال طی سالهای ۱۹۱۴ و ۱۹۱۵ در انگلستان باقی ماند و دلیلش آمیزش او با عزرا باوند بود و بهترین ساعات عمرش را در این می دید که به آبار تمان حقیر او در «کنزینگتون» بیرود و بیا او به حث و گفتگو منشمند ۲۲۸.

۳۷۴ ــ زول لافورگ (Jules Laforgue (1860-1887 شاعر سمپولیست فرانسه ــ استاد شعر طنزی تغزّلی و یکی از آفرینندگان مکتب شعر آزاد که عزرا پاوند سخت شیفتهاش بود و میگفت شعر ۱ - رقص هوش در جمع واژگان» است. شعر او در آفرینش آثار منظوم سورر ٹالیست ها نیز تأثیر داشته است.

225- The Advocate

226- Francis Herbert Bradley (1846-1924)

227- Conrad Aiken

توجه الیوت به شرق نامتناهی بود. بین سالهای ۱۹۱۱ تا تابستان ۱۹۱۴ که به اروپا سفر کرد، نسزد پسر فسور چارلز لنمن ۲۲۰ در هاروارد زبان سانسکریت و فلسفهٔ هند می آموخت و این شوق مطالعه را بویژه در مذاهب و معتقدات هند، در انگلستان هم ادامه داد. آفرینش هنری در این دوران، گهگاه او را خوشنود می کرد اما هنوز الیوت نامی شناخته شده در دنیای انگلیسی زبان نبود. با اینحال تا آغاز جنگ، وی خویشتن را در چند مرحله آزموده بود و بثبوت رسانده بود که روشنگری است جهان بسین و انسدیشمندی قسدر تمند در عرصهٔ گستردهٔ ادبیات. بین سالهای ۱۹۱۰ تا ۱۹۱۲، چهار منظومه از او به زبان انگلیسی انتشار یافته بود که سخت تسوجه ادب آفرینان را بخود مشغول داشته بود. این منظومه ها عبارت بودند از تصویر یک بانو ۲۳۰ سرود عاشقانهٔ ادب آفرینان را بخود مشغول داشته بود. این منظومه عبارت بودند از تصویر یک بانو ۲۳۰ سرود عاشقانهٔ جی آلفرد پسروفراک او را نیز به زبان فرانسه سروده بود ۳۰۰ شعر شناسان و قتی منظومهٔ سرود عاشقانهٔ جی آلفرد پسروفراک او را خواندند دانستند که ستاره ای تابان در آسمان ادب قرن بیست زبان انگلیسی ظهور کرده است. بویژه چند سطر غواندند دانستند که ستاره ای تابان در آسمان ادب قرن بیست زبان انگلیسی ظهور کرده است. بویژه چند سطر آغاز منظومه:

```
پس بیا تا من و تو ره سپریم،
در آن هنگام که تیرگی شام بر دامان افق فرو افتاده.
چون بیماری که بر تخت عمل جراحی از هوش رفته،
بگذریم از کوچههای مشخص نیمه تهی
و بهصبح آوریم ماجرای گوشههای دنج پنهانی شبهای ناآرام را
در اتاق هتلهای ارزان بهای یک شبه،
و رستورانهای مسکین انباشته از پوستهٔ صدف اویستر.
از کوچههائی که از پی هم میگذرند همانند یک قال و مقال ملالانگیز
که در آن نیتی خاننانه نهفته است،
تا سرانجام ترا بسوی پرسشی خردکننده بکشاند:
مپرس! مگو چیست؟
اجازه بده با یکدیگر رهسپر شویم و با دیدهٔ خویش بنگریم
```

این شعر با اشعاری که پیش از الیوت در زبان انگلیسی بهچاپ میرسید تفاوت بسیار داشت. بـرای خـوانندهٔ

229- Charles Lanman

230- Portrait of a Lady

231- The Love Song of J. Alfred Prufrock

232- Preludes

233- Rhapsody on the Windy Night

234- La Figlia che Piange

متعارف انگلیسی که با شیوه های شاعر انی چون ساموئل تیلر کولریج و ویلیام ورد زورث آشنائسی داشتند این نوع شعر بسیار غریب جلوه می نمود و بهمین سبب وقتی عزرا پاوند نسخه ای از آنر ا بسرای سردبیر ماهنامهٔ ادبی شعر فرستاد، سر دبیر از چاپ آن خودداری کرد و تا یکسال مشکوک بود که آیا آنر ا به طبع برساند یا خیر. اما همین شعر سر آغاز انقلابی در شعر انگلیسی بود. انقلابی که مآلاهمهٔ جوامع انگلیسی زبان را بسوی خود کشاند و نام الیوت را همه جا بر یهنه گیتی بر سر زبانها انداخت.

تی ــ اس ــ الیوت، با آنهمه دانش گسترده و ذوق بیمانند، در پیش پسای خسود چهسارراه داشت کسه یکی را انتخاب کند و تجاربی را که آموخته بود به کار بندد، اما شروع جنگ همهٔ آرمانهای او را بسر بساد داد. ایسن چهارراه عبارت بودند از سردبیری یک نشریهٔ ادبی، درام نویسی، نقدنگاری و یا سرودن اشعار فلسفی. اما او که در این سالها مقیم انگلستان بود و ثروتی از خویش نداشت ناگزیر بود پولی درآورد و به زندگانی خویش ادامه دهد. ناچار دورانی کوتاه در کار تدریس زبان لاتین و فرانسه خویشتن را مشغول کرد و چون از ایسن ادامه دهد. ناچار دورانی کوتاه در کار تدریس زبان لاتین و فرانسه خویشتن شد. این زمان سال ۱۹۱۷ میلادی بود و قریب سه سال از آغاز جنگ میگذشت. در همانحال نقدهائی بر آثار منظوم و منثور و نیز مقالاتی فلسفی مینگاشت.

در این سالیان دیرگذر، الیوت تنها زندگی نمی کرد. تابستان ۱۹۱۵ بود که با هسر آیندهٔ خود، ویسوین هی وود <sup>۳۳۶</sup>، برخورد کرد و از آن نظر که سخت تنها بود و گوشه گیر، به این اندیشه افتاد که با او ازدواج کند. ویوین دختر یک نقاش بود و از زیبائی ظاهری چندان بی بهره نبود. الیوت که مسألهٔ رابطهٔ جنسی از آغاز نوجوانی برای او مشکلی پدید آورده بود، می پنداشت با زناشوئی با وی، که از جهات ذوقی مورد پسند او بود، می تواند بر این مشکل فائق آید اما همین پیوند ناگهانی، چنان طومار امید و آرزوی او را درهم نوردید که آشار بدیبنانهٔ آن در همهٔ اشعار وی پدیدار گشت.

دربارهٔ این زن و رفتار و کردار او، سخن گونهگون است. جمعی او را زنی شاداب و خندان و یذله گو و پرحرف دانسته اند و گروهی، نامتعادل و اسیر جنون، که وقتی به او رو می کرد و همهٔ نشانه های هیستری در وی پدیدار می شد، هیچکس قادر نبود جلو او را بگیرد. از داوریهای موثق پیرامون او، یادداشتی است که بتاریخ ۷ ژوئیه سال ۱۹۱۵ از سوی برتراند راسل، فیلسوف نامدار انگلیسی باقی مانده است. راسل می نویسد:

من با الیوت، دانشجوی هاروارد خویش، و عروسش ناهار صرف کردم. از حالت پوشیده از اسرار الیوت میپنداشتم که این زن وحشتناک است اما او را چندان بد ندیدم. دختری بود سبکروح، کمی عامیانه، حادثه جو و پر از شور زندگی. یادم هست که الیوت می گفت او نقاش است، اما این زن بیشتر بنظرم یک هنرپیشه می آمد. الیوت بسیار اهل ذوق است اما بیحال و بیعلاقه بنظرم آمد. هسرش می گفت با او ازدواج کرده تا الهام بخشش باشد اما متوجه شده که

قادر نیست منبع الهامش باشد. بنظرم اینطور می آید که بزودی این زن از او خسته شود. حاضر نیست همراه شوهر به آمریکا برود تا کسان او را ببیند باین علت که از زیردریا تیها می ترسد. الیوت از ادواج خویش شرمسار است و از هر کسی که با زنش مسهربان بساشد سپاسگزار است

در تابستان ۱۹۱۵ الیوت به تنهائی به آمریکا رفت و این آخرین باری بود که پدر خویش را می دید زیر اوی در سال ۱۹۱۹ درگذشت و شاعر جوان دیگر به زادگاه خویش باز نگشت تا سال ۱۹۳۲ که واپسین دیدارش بود. فیلسوف نام آور انگلیسی، راسل، تعلق خاطری به الیوت داشت و بر او با دیدهٔ پسدری بسه فسرزند خسویش می نگریست. در یادداشت دیگری مورّخ نوامبر ۱۹۱۵ می نگارد:

برای من کاملاً جالب است که بدانم چرا از این مردخوشم می آید و مثل اینست که او پسر منست. با گذشت زمان می بینم که از مقام یک مرد فر اتر می رود. به همسر خود ایثار عمیق و کاملاً عاری از خودخواهی دارد و می بینم که این زن هم از او خیلی خوشش می آید اما گهگاه در او انگیزه های بیر حمانه نسبت به شوهرش پیدا می شود ۲۲۸

در روزهای سخت کمپولی و درماندگی، برتر اند راسل از اعطای هر نوع پاری بـهالیوت خـودداری نکرد. در آپارتمان خویش اتاقی به آنها داد و حدود سه هزار لیره او راق قرضه، کـه بـر ای زن و مـرد جـوان ارزش بسیار داشت و الیوت پس از جنگ، دین خویش را باز پرداخت.

از جمله دیگر کسانی که پیرامون همسر الیوت اظهار نظر کرده اند، آلدوس هکسلی، داستانسرای نامدار است که در ناحیهٔ «مارلو» در «بوکینگهام شایر» در خانه ای که برتر اند راسل در اختیار آندو گذاشته بود بعدیدار آنان می رفت. هکسلی می نویسد:

همسر الیوت یک زن مخصوص بخود است. آدم عامی است امـا اصر اری نـدارد کــه سلیقــهٔ عوام سندانه خود را پنهان کند. از آن نوع تظاهرات خودنمائی ندارد که بگوید مـن از بـاخ یـا سزان خوشم میآید در حالیکه باطناً از هر دو بیزار باشد ۲۳۹.

با این احوال. آنچه پایان زندگانی ویوین الیوت نشان میدهد اینکه او روحاً بیمار بود زیرا با گذشت ایام حال جسمانی او روبه وخامت رفت و در سالهای میانسالی دچار بیماری روانی گردید.

اليوت با همسر خويش و نامراديهاي ديگر مي ساخت و كار مي كرد و در عين حال از نوشتن اب نداشت. ب

۲۳۷ \_ نقل از کتاب زندگانی الیوت تألیف برنارد برگونزی \_ صفحه ۲۳ ۲۳۸ \_ از کتاب زندگانی الیوت تألیف برنارد برگونزی \_ صفحه ۲۳

۲۳۹ \_ کتاب زندگانی الّیوت تألیف برنارد برگونزی \_ صفحه ۲۳

اینکه حقوق او در بانک در آغاز کار ناچیز بود و در سال ۱۹۲۲ به شسصد لیره در سال رسید که رقم نسبتاً قابل ملاحظه ای بود، آنچه برای او رنج آور و دردانگیز بود اینکه باید کار کند و زیاد کار کند و بجای آفرینش آثار هنری، بکاری بپردازد که روحاً کمترین علاقه ای به آن نداشت. وقتی ساعات کارش در بانک به پایان می آمد به خانه ای باز می گشت که در آن کمترین نوری از شادی نبود. هسرش بیمار و شکوه و مویه و غم در انتظارش بود. با اینحال پشت میز کار می نشست و علیرغم اینکه از خستگی تن و فرسودگی روح رنج می بسرد، تا دیرگاه شب می نوشت. دوستان و آشنایانش می دیدند که او بسرعت بسوی بیماری و فنا می رود اما کاری از دستشان ساخته نه د.

در سال ۱۹۱۶ پایان نامه خویش را در رشتهٔ فلسفه نگاشت و بمهاروارد فرستاد. رسالهٔ او موجب تسحسین فراوان استادان او چون «جوزیا رویس» شد و حتی کار الیوت را پیژوهشی از سوی یک استاد خبره نسامید و قرار چنین شد که او سفری کوتاه به آمریکا بکند و پس از حضور در دانشگاه و گذران مراسم دفاع از رسالهٔ خود، دانشنامهٔ دکترا را بگیرد اما الیوت هرگز به این سفر نرفت. کسمسولی، بسیماری همسر، تسرس از زیر دریائیهای آلمانی و یا علل دیگر موجب گردید که وی هرگز عنوان دکترای خود را دریافت نکند. آفرینش ادب، علیرغم نامرادیها، ادامه داشت. در سال ۱۹۱۷، یک کتاب او زیر عنوان پیروفراک و دیگر ملاحظات ۲۳۰ و دیگری پیشهٔ مقدس ۲۳۲.

از جمله حوادث جالب زندگی او در این دوران، سفری بهپاریس و برخورد او با جمیز جویس، داستانسرای ایرلندی بود که الیوت در آغاز اشتیاق فر اوان بهدیدار او داشت اما حاصل این دیدار بسیار بیأس آلود بسود. ماجرا بدینگونه اتفاق افتاد که در ژوئن سال ۱۹۲۰، الیوت بر آن شد که سفری کوتاه بهپاریس بکند و در این سفر دوست نویسندهٔ او، ویندهام لوئیس ۲۳۳ همراهش باشد. عزرا پاوند که به این تصمیم الیوت و اقف شده بود، از وی خواهش کرد تا بسته ای کوچک با خود بهپاریس ببرد و تحویل دوستی بدهد. الیوت در بر ابر این تقاضا سر فرود آورد و پرسید گیرندهٔ بسته کیست و وقتی شنید جیمزجویس است از شادی سر از پای نشناخت. بسته برخلاف انتظار کوچک نبود و حمل آن بهفر انسه بهراحتی انجام نمی گرفت با اینحال الیوت خوشنود بود از برخلاف انتظار کوچک

240- Prufrock and Other Observations(1917) 241- Poems (1920)

در مجموعة اشمار سال ۱۹۲۰، هنت قطعه شعر از وی مندرج بود. اینان عبارتند از:
The Hippopotamus

Sweeny Among the Nightingales

Whispers of Immortality

Mr. Ellot's Sunday Morning Service

A Cooking Egg

Burbank With a Baedecker: Bleistein with a Cigar

Sweeney Erect.

242- The Sacred Wood: Essays on Poetry and Criticism (1920)

243- Windham Lewis

اینکه خدمتی بهدوست خویش عزرا پاوند می کند و در عین حال بهدیدار جویس نائل می شود. برای الیوت که سخت شیفتهٔ کتاب تصویر یک هنرمند نوشتهٔ او بود این ملاقات افتخاری محسوب می شد. ویندهام لوئیس در یا دداشتهای خویش پیرامون این برخورد چنین می نویسد:

جویس در یک صندلی ناراحت نشسته و یک پای خود را افقی بگونهای بر پای دیگر انداخته بود که گوئی پایش مصنوعی است و کلاه حصیری معروفش بگونهای بسر سر آوینزان بسود که گوئی میخواست بر زمین بیفتد. ما در دو سوی یک میز نشسته بسودیم و آن بسته بسزرگ اسرارآمیز برابر ما بود و جویس توجهی به آن نداشت. الیوت به پاخاست و در حالیکه یک ابرویش بسمت بالا معطوف بود و با انگشتش به بسته اشاره می کسرد گفت «آقا. این آن بسته است که تلگرافی به شما اطلاع داده شده و من در سراسر راه همراه می آوردم و مواظبش بودم» و گوئی الیوت به این ترتیب می حواست از مأموریتی که به او محول شده سخنی به بیان آورد. جویس در حالیکه سعی می کرد بی اعتنائی اشراف گونه خود را که در پس آن نبوعی خستگی پنهان بود از خویش دور کند گفت «عجب؛ که این آن بسته است!» و الیوت جواب مثبت داد و پنهان بود از خویش نشست.

جیمز جویس در ایندم خود را سرگرم این ساخته بود که گرههای کور و درهم و سخت را که عزرا پاوند بربسته پیچیده بود یک به یک باز کند و در این کار موفق نسمی شد و مسا همچنان ساکت نشسته و ناتوانی او را نظاره می کردیم. بعد از مدتی با اخم از پسرش خواست تا چاقوی قلم تر اشی خود را بهوی بدهد و پسر جواب داد که او چاقو ندارد. الیوت باز از جای بسرخاست و پرسید «مثل اینکه احتیاج به قیچی دارید و ما همراه نداریم» با اینحال همگی بسه جستجو پرداختیم و ناخن گیر خود را در اختیار او گذاشتیم تا ریسمانها را پاره کند. عاقبت بندها گسسته شد و در جعبه برداشته شد. جویس کوچک اندام زنجبیل گون، بسته را که در کمال شلختگی با کاغذ رطوبت گرفته قهوه ای انگلیسی قنداق شده بود و آن آمریکائی خوش قلب آز ا بسته بندی کرده بود بیرون آورد و بر ابر ما گذاشت. ما همگی با چشمان کنجکاو و علاقمند به آن می نگریستیم و منتظر بودیم تا لفاف آن که مقداری پارچه کهنه بود برداشته شود و محتوی آز ا ببینیم. سر انجام اینکار به پایان رسید و از درون بسته یک جفت کفش قهوه ای مستعمل بیرون آمد و در پیش چشم ما بروی میز نوع بورژوای فرانسه گذاشته شد "

اليوت ظاهراً از جويس خوشش نميآمد و يكبار در برابر پرسش دوست خود لوئيس گفت:

اوه بله، جويس آدم مؤدبي است، خيلي مؤدب، و همين دليلش است كه متفرعن بنظر مي آيد. من

# بیشتر ترجیح میدادم که او اینقدر مؤدب نبود.<sup>۲۲۵</sup>

و البوت وقتی این جملات را بر لب میآورد. گره بر پیشانی انداخته بود.

سرانجام دسامبر سال ۱۹۲۲ فرا رسید و در پانزدهم آن ماه، منظومهٔ سرزمین پسیحاصل بصورت جروه ای در آمریکا انتشار یافت. یکسال پیش از آن تاریخ، الیوت وقتی در پاریس بدیدار عزرا پاوند رفت مسودهٔ شمر خود را در اختیار او گذاشت ۲۰۰ پاوند با یک نگاه بر آن دانست که با اثری روبروست که زائیدهٔ اندیشه و فوق یک نبوغ استثنائی است با اینحال از وی خواست تا شتاب نکند و اجازه دهد او با دقت و شکیبائی بسیار بر آن نظر افکند. اینکار چندین ماه بهطول کشید و سر انجام شعر الیوت از حدود هشتصد سطر، به ۳۳۳ سطر تقلیل یافت و در یکزمان واحد در نخستین شمارهٔ کر ایتریون که زیر نظر خود شاعر بهطبع می رسید و در مجلهٔ ادبی دایال چاپ آمریکا انتشار یافت. این سر آغاز تحرکی در زندگی الیوت بود زیر ا ادب شناسان انگلیسی زبان در بافتند که از اینیس سروکار آنان با شاعر قدر تمندی است که چه بسا تمام اصول و رسوم شاعری قرن گذشتهٔ زبان انگلیسی را بهم ریزد. چاپ آن در انگلستان در سال ۱۹۲۳ انجام شد و در ماه سپتامبر بدست عاشقان شعر رسید. جنجال بروی سرودهٔ او تا دورانی بس در از ادامه یافت و اکثر منتقدانی که بر آن خسرده مسی گسرفتند جماعاتی بودند که حاضر نبودند از نفوذ شعر سنتی زبان انگلیسی بیرون روند. الیوت بسر این عیبجوئیها و خرده گیریها با دیدهٔ اغماض نگریست و بکار خویش ادامه می داد. سعی او در این دوران بر این بود که ماهنامهٔ جدی گذشت نامورانی چون مارسل پروست، پل والری، ژان کوکتو، هانری ماسیس، دی \_ اج \_ لارنس، این نشریه گذشت نامورانی چون مارسل پروست، پل والری، ژان کوکتو، هانری ماسیس، دی \_ اج \_ لارنس، جریس، آلدوس هکسلی، ویرجینیا و ولف، ویندهام لوئیس در آن، آثار منظوم و منثور خود را نگاشتند ۲۰۰ بطر جویس، آلدوس هکسلی، ویرجینیا و ولف، ویندهام لوئیس در آن، آثار منظوم و منثور خود را نگاشتند ۲۰۰ بر برخورس، آلدوس هرسور و با نگاشتند ۲۰۰ بر برخورس، آلدوس هرسور و در و بران هاشور و را نگاشتند ۲۰۰ برخورس، آلوس هرسور و در در انگاشتند ۲۰۰ برخورس، آلور خود و انگاشتند خود برخورس، آلور خود و را نگاشتند برخورس، آلورس هرسور خود و به برخور برخورس ایست برخورس ایس برخورس ایست برخورس برخورس ایست برخورس ایست برخورس برخورس ایست برخورس برخ

۲۲۵ \_ همان کتاب صفحه ۲۶

۲۳۶ پیرامون اینکه چگونه الیوت در بستر بیماری قرار گرفت و دوستانش بویژه عزرا یاوند کوشیدند تا و برا از بانک خارج کنند و بعسفر بغر است. نکه مهم اینکه الیوت نخست به مبارگیت رفت و در هتل آلبه سارل Albermarle Hotel in Margate بفرستند. قبلاً اشاره شده است. نکه مهم اینکه الیوت نخست به مبارگیت، چنین تبوانم هست که هیچ را بنا هیچ پیوند دهم مربوط به همین ایام است) ولی و خامت حال او بگونه ای بود که روبه بهبود نسرفت. نساچار بستوصیهٔ پسترشکان راهی آسایشگاه لوزان در سوئیس شد و در آنجا بود که شعر خود را به پایان برد. الیوت این درماندگی و پریشانحالی و بیقراری خویش را موهبتی بنزرگ می شعرد که حاصل آن آفرینش سرز مین به بیحاصل به بود. در کناب انتقادی خویش زیر عنوان قسایدهٔ شعسر و قسایدهٔ انستقاد که حاصل آن آفرینش مرزوسین به The Use of Poetry and the Use of Criticism.

من میدانم که برای مثال بعضی از توعهای بیماری مانند ضعف شدید یا کهخونی ممکنست (در صورتیکه عواصل دیگر مساعد باشد) چنان طبع روان و زایندهای را در شاعر بوجود آورد که بی اختیار بنویسد و پیاپی بنویسد. ولی باید گفت محه زمینه قبلاً باید در شاعر وجود داشته باشد و شاعر پیش از آن بموضوعی اندیشیده باشد و گرنه خلق یک اثر ارزنده، هدیدای نیست که از سوی یک جنّ فضول یا ملک مهربان بعشاعر اهداء شود.

۳۴۷ ماهنامهٔ گرایتریون Criterion که شاید بتوان آنرا معهار ترجمه کرد، در زندگی البوت مصببت بزرگی بشمار آمد. این نشریه که در آغاز ماهنامه و کند و منافعات ماهنامه بود و بعد «فصلنامه» شد روح خسته و جسم بیمار البوت را بیشتر تحلیل برد. در آغاز امید شاعر این بود که با وقف تسمام ساعات فراغت خویش و یاری دوستان، نشریه را یک عامل قدر تمند در پیشبرد ادب نو سازد اما متاسفانه دیده شد که همیشه این تسامه در سطحی پاتین تر از انتظار او و دیگر همکاران ادب شناس بود. بهای آن گران و تعداد شماره ای که چاپ می شد محدود بسود. پس از سال ۱۹۳۰، حتی کسانی که در سالهای قبل با مجله همکاری داشتند، از دادن مقاله خودداری می کردند (بدویژه شاعران و نسوسندگان غیرانگلیسی د

طی سالهای ۱۹۲۱ تا ۱۹۲۵. سالهائی که شاعر سنین بین ۳۳ تا ۳۷ سالگی خود را می پسیمود، کار او سرودن شعر، خدمت در بانک، سردبیری مجلهٔ گرایتریون، نمایندگی دو نشریهٔ دایال و لانوول روو فرانسز ۲۲۸ در انگلیس و در همانحال نوشتن نقد ادبی بود اما بسال ۱۹۲۵، سر انجام از خدمت در بانک بسجان آمد و پس از کناره گیری از آن بهموسسهٔ چاپ فیبر به اند فیبر پیوست. ضمنا مجموعهای از اشعار خویش انتشار داد که منظومهٔ مشهور مردان میان تهی در میان آن بود. در سال ۱۹۲۷، کلیسای انگلیس پیوستن او را به این مجمع دینی مورد تاثید قرار داد از اینرو الیوت تقاضای تابعیت انگلیس کرد و از آن تاریخ رسماً یک شهروند انگلیسی شناخته شد.

در سال ۱۹۲۶ میلادی بود که الیوت، با علاقهٔ شایانی که بکار نمایشنامه نویسی داشت، نمایشنامه ای منتشر کرد زیر عنوان سوثینی آگونیستس: قطعاتی از یک ملودرام آریستوفان وار ۲۲۰ و برای آفرینش این اشر، دورانی نسبتاً طولانی اندیشیده بود. الیوت مشتاق بود این خدمت را با همفکری و همکاری آرنولد بسنت. داستانسرا، نمایشنامه نویس و روزنامه نگار معاصر انگلیسی انجام دهد و چندی با او بهمشورت نشست. اما اینکار تقریباً غیرممکن بود زیرا سلیقهٔ آنان در آفرینش اثر بکلی با هم تفاوت داشت. سوشینی آگونیستس، مانند اشعار الیوت، هر چند از موسیقی سرشار کلام برخوردار بود اما فهم آن برای همه امکان نداشت و ظاهراً خود الیوت نیز متوجه این نکته شده بود، زیرا تا هشت سال بعد در زمینهٔ تئاتراثری منتشر نکرد و در سال ۱۹۳۳ بود که نمایشنامهٔ صخره آن را نگاشت و تا پنج سال بعد قتل در کلیسا و بهم پیوستگی خانواده ۲۵۰ و در سال بود که نمایشنامه ای کسه الیوت نگاشت در ایستا در عنوان سیاستمدار مهتر ۲۵۰ بود.

از مسائل مهم و قابل دقت در زندگی الیوت، مذهب و معتقدات مذهبی وی بود. اشعار او، بسویژه آشاری چسون

کشورهای ازوپائی) و این امر یک دلیل مهم داشت: نویسندگان و شاعران ازوپائی عموماً در بسرابر قسدت روزافسوزن سوسیالیسم و کمونیسم از یکسو و فاشیسم و نازیسم از سوی دیگر گیج و پلاتکلیف مانده بودند و طبیعی است چپگرایان با هترآفرینان سنّت گرا سخت بهجدال برخاسته بودند و بویژه با آن جماعاتی از نویسندگان مبارزه می کردند که مذهب برای آنان حرمتی داشت. حاصل این تکرویها این بود که مجله بدون مقاله بماند و از آنجا که الیوت مدام نگران بود مبادا نشریه تحلیل شود. بدین سبب قادر نبود که خود آثاری بیزرگ خلق

کند. در سال ۱۹۳۳، در نامهای که شاعر انگلیسی بعدوست خود جان کوئین John Quinn نگاشت چنین اشاره میکند:

برای اینکه به نشریهٔ کرایتریون برسم و سروسامانی بموضع پریشان آن بدهم ناچارم که نه تنها از نـوشتن آن مـطالبی کـه بــاید پنویسم غفلت ورزم بلکه از کارهای ضروری شخصی خودم که باید به آنها میرسیدم عقب بــمانم. مـــن حتی فـــرصت رفـــتن بعدندان پزشک یا آرایشگر را ندارم. بکلی فرسوده شدهام و میبینم که دیگر توان ادامهٔ آنرا ندارم.

248 - La Nouvelle Revue Française

249 - Sweeney Agonistes: Fragments of an Aristophanic Melodrama. (1926)

250 - The Rock (1934)

251 - Murder in the Cathedral (1935)

252 - The Family Reunion (1939)

253 - The Cocktail Party (1950)

254 - The Confidential Clerk (1954)

255 - The Elder Statesman (1959)

سرزمین بیحاصل نشان می داد که او اعتقادی بعمذهب ندارد و اگر هم توجهی در کار است، متوجه ادیان شرق است مانند بودائی نه ترسائی. صاحب نظران در آثار الیوت می دیدند که وی به مسیح همانند یک انسان عادی می نگرد و اگر ارج و مقامی برای او قائل است از جنبهٔ انسانی اوست نه خدائی او. اما شگفتا که طبی سالیان زندگی، هر چه بر عمر او افزوده می گشت توجه او بعدین نیز بیشتر می شد و زمانی رسید که بازگشت رسمی او به مسیحیت، علناً موجب حیرت و حتی جدال بین معاصران او شد. در آغاز، چنین بنظر می رسید که شاعر، در دنیای خویش، شعر را یکلی جدا از معتقدات می داند و عقاید دینی شخصی خود را کمترین دخالتی در آفرینش هنری نمی دهد اما زمانی رسید که او چنین نوشت:

در من آن قدرت نیست که ببینم شعر جدا از چیزی باشد که من آنزا ایمان مینامم و چنین توانم نیست که برهانی بیابم تا ایمان را انکار کنم ۲۵۶۰.

بسبب همین تفکرات و معتقدات بود که در سال ۱۹۲۷ ویرا از نوغسل تعمید دادند و کلیسای انگلیس او را بعنوان یک مسیحی پذیرفت. از آن تاریخ بود که دوستانش می دیدند در خانهٔ او انجیلی یافت می شود که وی بدان نظر اندازد و یا بعضی از روزهای هفته، پیش از ساعت هفت صبح، برای پاره ای فرایض دیسنی پای بمحوطهٔ کلیسا گذارد.

بین سالهای ۱۹۳۵ تا ۱۹۴۱، بیشتر توجه الیوت معطوف شعری بود که پارهای از شعر شناسان انگلیسی آنبرا شاهکاروی می شمارند و آنرا حتی برتر از منظومهٔ سرزمین بیحاصل می دانند. عنوان این شعر چهار کوار تت است که در چهار بند سروده شده است و گروهی از منتقدان را نظر بر این است که انستشار مسنظومهٔ چهار کوار تت سبب گردید تا جائزهٔ ادبی نوبل و همچنین اور در اف سد مربت به وی اعطاء گردد. ساختمان شعری چهار کوار تت بسیار پیچیده است: نخست اینکه کوار تت ها بسر منوال یک سنفونی ساخته شده که در آن چهار «موومان» بکار رفته و هر «موومان» برای خود «سوناتی» جداگانه است. هر یک از آواها

سده که در آن چهار هموومان» بخار رفته و هر هموومان» برای خود هسوت نی ، جندا نامه است. هر یک از اواها در این شعر نمایندهٔ یک ساز ارکستر است. آهنگ کلی، آهنگ سخنوری است اما ایس سخنوری بگونهای است که تنوع می یابد و برای مثال از زبان عامیانه به گفتار ادیبانه مبدل می شود. استادی الیوت در آفرینش ایس اثر به پایهٔ اعجاز است و همین امر حکایتگر این واقعیّت است که خلاقیّت شاعر در این اثر به اوج کمال خویش رسیده است.

از سال ۱۹۵۱ سلامت جسمانی تی ـ اس ـ الیوت رو به نقصان گذاشت و بتدریج آثار کهولت در وی ظاهر شد. در آنسال حملهٔ قلبی خفیفی به او عارض شد و همین امر توجه وی را به تندرستی خویش بیشتر بر انگیخت. همسر او ویوین، نزدیک به چهار سال بود در گذشته بود و او تنها می زیست اما این تنهاشی تا پایان حیات او بسال ۱۹۶۵ دامه نیافت. الیوت در سال ۱۹۵۶ کتابی منتشر کرد زیر عنوان پیرامون شعر و شاعران ۲۵۷ که

۲۵۶ ـ از کتاب زندگانی الیوت نوشتهٔ برنارد برگونزی ــ صفحه ۱۹۹

این اثر بعدوشیزه ای بنام «والری» اهدا شده بود. دوستان نزدیک او می دانستند که والری فیلچر مستمی برگزار شد که فداکار و وفادار اوست که سالهاست با وی زیسته است. در روز ۱۰ ژانسویه ۱۹۵۷، مراسمی برگزار شد که موجب حیرت جمعی از هواخواهان او شد و آن ازدواج وی با والری فلچر بود. از روزیکه این ازدواج صورت گرفت، همهٔ آشنایان نزدیک او تغییر فیاحشی در روحیه و رفتار او می دیسدند. او دیگر یک انسان غمگین و گرفت، همهٔ آشنایان نزدیک او تغییر فیاحشی در را بین سالها با وی بسیار نزدیک بود، درباره اش نوشته است:

با نگاهی به گذشته می بینم مهمترین واقعهٔ شگفت آوری که طی سالیان متمادی، نزدیک به بیست سال که من افتخار دوستی با او را داشته ام، رخ داد اختلافی بود بین هاله ای از غم تنهائی و بیکسی که طی سالیان اولیه وجود او را در بر گرفته بود و نسوری از شادی کسه در سالهای واپسین بر حیات او تابندگی می کرد. واژهٔ «تابندگی» شاید کلمهٔ مناسبی نباشد که برای بیان زندگی تی اس الیوت بکار برد در عین حال شاید درست ترین تعبیری باشد که بتوان برای آخرین هشت نه سال عمر او توشت و این امر بخاطر ازدواج او بود با والری فلچر که در سال ۱۹۵۷ صورت گرفت. من خود بیش از یک بار از زبانش شنیدم کسه مسی گفت «مسن خوشبخت ترین مرد روی زمین هستم» آق

در همانحال دوست نزدیک و دیرین او آلدوس هکسلی، پس از دیداری از وی و همسر جوانش، نکتهای بیان داشته که جالب توجه و کنایه آمیز است. هکسلی گفته است «تام الیوت بحد حیرت آوری ملال آنگیز شده است و دلیل این امر، نمی دانم، شاید بخاطر این باشد که در ازدواج دوم خود آدم خوشبختی است» (۲۶۱ ... تی \_ اس \_ الیوت و همسرش بارها به امریکا سفر کردند و سعی الیوت در این دیدارها در این بود که در باره گذشتگان خود بیشتر مطالعه کند و اسنادی بدست آورد. یکبار که دوست نیزدیکی از وی پس سید «تسو بسیشتر به بدام جامعه تعلق داری؟ آمریکا یا انگلیس؟» در پاسخ گفته بود:

من از اینکه این شادمانی را دارم که بین دو فرهنگ زندگی کنم سپاسگزارم و هر یک از این دو بخاطر تضادی که با هم دارند برای من جالبترند. اگر حقیقتش را بخواهید از بعضی جهات من خیلی آمریکائیم... ولی خوب... در عین حال خیلی هم انگلیسی!

الیوت سالهای آخر عمر را در جزائر هند غربی گذراند و همین امر در پایان بسخشیدن بـهحیات او مـوْثر افـتاد زیرا بارها بیمار بود و می بایستی به غرب سفر کند و خویشتن را در اختیار پـزشکان حـاذق گـذارد امـا اهمیتی

258 - Valerie Fletcher 259 - Robert Giroux

۳۶۰ ــ کتاب زندگانی الیوت نوشته برنارد برگونزی صفحه ۱۸۰ ۳۶۱ ــ کتاب زندگانی الیوت نوشتهٔ برنارد برگونزی ــ صفحه ۱۸۰

نمیداد. طی ماههای زمستان سال ۱۹۶۲ و آغاز ۱۹۶۳، حال او روبوخامت رفت اما بستدریج رو بسهبسود گذاشت. در دسامبر ۱۹۶۳، او و همسرش برای آخرین بار در شهر نیویورک دیده شدند و این سفر بخاطر آن بود که الیوت میخواست برای گذران هفته ای به جزیرهٔ تغریحی «ناسا» بسرود. در نیویورک، با چند تسن از دوستانش، ازجمله کمدین مشهور آمریکائی، گروچو مارکس<sup>۴۴۲</sup>که همیشه مورد علاقمهاش ببود و او راحتی به چارلی چاپلین ترجیح می داد. شام صرف کرد. در آنشب حال الیوت چندان مساعد نبود هر چند که می کوشید خود را سالم و خندان نشان دهد. حیات او تا پایان سال ۱۹۶۴ در لندن ادامه یافت و در زمستان آنسال. دوستان و پاران و عاشقانش می دیدند که او سخت رنجور و نیمه جان است. کریسمس آنسال و سرمای شدید و بی سابقه آن در لندن، ورای تواناثی او برای ادامه حیات بود. سرانجام در روز چهارم ژانسویه سال ۱۹۶۵، تسی به اس پ البوت، شاعر بزرگ زمان، در هفتادوشش سالگی بدرود زندگی گفت.

او در سراسر عمرش تنها بود و جز چند سالی بسیار کوناه، از جهان هستی جز غم بیحاصلی و بیهودگی ندید. شاید مناسبترین سخنی که دربارهٔ او می توان گفت، سرودهٔ خود او باشد در نمایشنامهٔ کو کتل پارتی که با اشاره به سطری دربند پنجم از سرزمین بیحاصل «من صدای گردش کلید را در قفل در یکبار شنیدم که فقط یکبار چرخید و جز آن یکبار نبود»، از زبان ادوارد، قهرمان نماشنامه، میگوید:

در آنجا دری بود

که من توان گشودنش را نداشتم.

قادر نبودم که بر دستگیرهٔ آن دستی زنم.

آخر چرا مرا یارای آن نبود که از زندان خویش خلاصی یابم؟

دوزخ چیست؟ دوزخ درون خود انسان است.

مكانى است تنها. و آنانكه بدرونش فرو افتادهاند تنها نقشهائي هستند خيالي.

هیج مکانی نیست که بتوان از آن گریخت.

و هیچ مکانی نیست که بتوان بدان پناه برد:

تنهائي است و فقط تنهائي.



# سروده ها و نوشته های تی ـ اس ـ الیوت

آثار اليوت را بطور مجموع بهينج گروه ميتوان تقسيم كرد: اشعار

نقد ادبی نوشتههای منثور نمایشنامه ترجمه برگزیدهای از آنان عبارتند از: اشعار:

سرود عاشقانهٔ جی ــ آلفرد پروفراک سرزمین بیحاصل مردان میانتهی سفر پیرمغان<sup>۲۶۳</sup> پیری نخستین روز برهیز و روزهگیری مسیحیا نخستین روز برهیز و روزهگیری مسیحیا

نخستین روز پرهیز و روزهگیری مسیحیان (چهارشنبه خاکستر)<sup>۴۴۲</sup> چهار کوارتت

نقدهای ادبی:

عزرا پاوند: وزن شعر و شعر او <sup>150</sup> بیشهٔ مقدس ستایش بر جان درایدن <sup>155</sup> شاعران متافیزیک دانته بهرهگیری از شعر و بهرهگیری از نقد موسیقی شعر <sup>157</sup> یک اثر کلاسیک چیست <sup>157</sup>؟ میلتن شعر و درام چگونه می توان از منتقد انتقاد کرد <sup>157</sup>؟

263 - Journey of the Magi (1927)

264 - Ash Wednesday

265 - Ezra Pound: His Metric and Poetry (1917)

266 - Homage to John Dryden (1924)

267 - The Music of Poetry

268 - What is a Classic?

269 - To Criticise a Critic and Other Writings (1965)

#### ۵۰۲ سیری در بزرگترین کتابهای جهان

نوشتههای منثور:

بجستجوی خدایان شگرف<sup>۲۷۰</sup> عقیدهٔ یک جامعهٔ مسیحیی<sup>۲۷۱</sup> یادداشتهائی پیرامون تعریف فرهنگ<sup>۲۷۲</sup>

نمایشنامه:

سوئینی آگونیستس: پارههائی از یک ملودرام آریستوفانوار

سخره

قتل در کلیسا

بهم پیوستگی خانواده

کوکتل پارتی

منشى محرمانه

سياستمدار مهتر

ترجمه:

آناباسیس: شعری از سن ژانپرس

<sup>270 -</sup> After Strange Gods

<sup>271 -</sup> The Idea of a Christian Society.

<sup>272 -</sup> Notes towards definition of Culture (1948)

<sup>273 -</sup> Anabasis - A poem by St. J. Perse (1930)

## زندگانی و آثار توماس استرنزالیوت در جند سطر بر حسب تاریخ

- ۱۸۸۸ در شهر سینت اوئیز، ایالت میسوری بعدنیا آمد.
- ۹-۱۹۰۶ از دانشگاه هاروارد لیسانس گرفت و برای اخذ درجهٔ فوق لیسانس در فسلسفه به تحصیل ادامه داد و در عین حال با مکتب سمبولیسم در شعر آشنا شد و سخت شیفتهٔ آثار «لافورگ» شاعر سمبولیست فرانسه گردید.
- ۱۹۰۹-۱۰ تحصیل در رشتهٔ فسلسفه در دانشگاه هاروارد ادامه داشت و سردبسیری نشریسهٔ دانشگاهی و کیل را پذیرفت و شعر تصویر یک بانو را سرود و نخستین بخش از شعر پروفراک را بهیایان برد.
- ۱۹۱۰-۱۱ در فرانسه به تحصیل فلسفه ادامه داد و با افکار هانری برگسون آشنائی یافت و شعر پروفراک را کامل کرد.
- ۱۹۱۱-۱۴ با در دست داشتن دانشنامهٔ فوق لیسانس، به امید دریافت درجه دکتر ا به تحصیل خویش ادامه داد و در ایسن دوران سخت شیفتهٔ تسفکرات فسلسفی فرانسیس هربرت برادلی گردید.
- ۱۹۱۴-۱۵ اقامتش در آلمان بسبب شروع جنگ پایان گرفت و بهاکسفورد انگلستان آمد. در همین زمان (ژوئن سال ۱۹۱۵) شعر پروفراک او در شیگاگو به طبع رسید.
- ۱۹۱۵-۱۶ برای ادامه معیشت بکار تدریس پرداخت و نقد کتاب می نسوشت و پایان نسامهٔ تحصیلی خویش را پیرامون تفکرات فلسفی برادلی کامل کرد.
- ۱۹۱۷-۲۰ در بانک لویدزلندن شروع بکار کرد. هم مقالات انتقادی می نوشت و هم شعیر به به بخیان انگلیسی و فرانسه می سرود. آثاری که در اینزمان انتشار داد عبارت بودند از پیری. پروفراک و دیگر ملاحظات. مجموعهٔ اشعار و مجموعهٔ نقدهای ادبی زیر عنوان بیشهٔ مقدس
- ۱۹۲۱-۲۵ آغاز انتشار نشریهٔ ادبی کرایتریون (اکتبر ۱۹۲۲) دریافت جائزهٔ ادبی دایال بمبلغ ۲۰۰۰ دلار بخاطر سرودن شعر سرزمین بیحاصل و انتشار منظومهٔ مردان میان تهی و همچنین اشعار (۱۹۲۵-۱۹۰۹) و قبول مدیریت انتشارات فیبر اند به فیبر . . . فیبر .
- ۱۹۲۷-۳۱ پذیرش او در کلیسای انگلیس و ترک تابعیت آمریکائی و قبول تابعیت انگلیسی. انتشار اشعار و نقدهائی زیر عنوان شعرهای صحراب چهار شنبه خاکستر ــ

سیری در بزرگترین کتابهای جهان

نقدی پیرامون دانته و کوریالان. ترجمهٔ شعر «آناباسیس» از سنژانپرس، شاعر فر انسوي

۱۹۳۲ انتشار کتاب انتقادی نوشتارهای برگزیده شامل بخشهائی از بیشهٔ مقدس ۲۳-۳۴ انتشار فایدهٔ شعر و فایدهٔ انتقاد بجستجری خدایان شکرف صخره نقدی بر آبار دانته ... نقدهائي بيرامون آبار عصر ملكة اليزابت.

۱۹۳۵ انتشار نمایشنامهٔ منظوم قتل در کلیسا ... انتشار مجموعهٔ اشعار

١٩٣٩ انتشار نمايشنامة بهم ييوستكي خانواده ۱۹۴۰-۴۲ انتشار مجموعهٔ مشهور جهار کو ارتت نوشتارهای تحقیقی موسیقی شعر و آنار کلاسیک و مرد ادب

۱۹۴۷ درگذشت نخستین همسر الیوت ویوین هی وودیس از یک بیماری طولانی روانی ۱۹۴۸ دریافت جائزهٔ ادبی نوبل ــ انتشار یادداشتهائی بیرامون تعریف فرهنگ ۱۹۵۰ انتشار نمایشنامهٔ منظوم کوکتل بارتی

1900 انتشار نمایشنامهٔ منظوم منشی محرمانه

۱۹۵۷ زناشوشی مجدّد \_ ازدواج با منشی خود بنام والری فلجر \_ انتشار کتاب انتقادی پیرامون شعر و شاعران

١٩٥٩ انتشار نمايشنامهٔ منظوم سياستمدار مهتر ۱۹۶۵ (۴ ژانویه) درگذشت شاعر انگلیسی.

# سرزمین بیحاصل ۱۹۲۲

من برای یکبار با چشم خویش سیبیل را در کومه دیدم که در قفسی آویخته بـود و چـون پسران از او پــرسیدند «سیبیل، چه آرزوئی داری؟» پاسخ داد «آرزوئی جز مرگ ندارم»\*.

> برای عسزرا پاوند هنسرمند برتر

# اليوت دو جملة وجه أرزوش داري آه و دأرزوش جز مرك ندارجه را عيناً با حروف لاتين نقل كرده است.

## ۱ \_ خاکسیاری مرده

آوريل ببرحمترين ماه است که می رویاند از خاک بیجان یاسها را با هم میآمیزد خاطرهها و هوسها را و بهجنبش می آورد ریشههای افسرده را با باران بهار. زمستان گرممان نگاه میداشت و می یوشاند زمین را با برف فراموشی و حیاتی ناچیز می دماند از گذرگاه ساقههای خشک. تابستان بهشگفته مان کشاند وقتی بر دربای اشتارنبرگر فرود آمد با رگیاری از باران. در نهالستان درنگی کردیم و آنگاه ره سپردیم بسوی هو فگارتن در آندم که خورشید نورافشان بود.  $() \cdot )$ و قهوهای نوشیدیم در آنجا و بهگفتگو نشستیم ساعتی را با یکدیگر. من بهیچوجه روسی نیستم. از لیتوانی آمدهام. آلمانی اصیل هستم. و در آندوران که طفل بودیم و سکنی داشتیم نزد دائیزادهام دوکاعظم. مرا نشاند بر سورتمهای و بیرونم برد. و من هراسناک بودم و در گوشیم گفت، ماری، ماری، محکم نگاهدار خویشتن را، و ما بهسر اشب اندر شدیم. در کوهساران، آنجاست که حس میکنی از بند رستهای. من می خوانم در بیشترین بخش شب و آنگاه بسوی جنوب ره می سیرم فصل زمستان

چیستند این ریشه هائی که چنگ انداخته اند و چه شاخه هائی برون می روید از درون این زباله های سنگی؟ ای زادهٔ انسان، تو نخواهی توانست گفتن یا حدس زدن زیرا تو جز مشتی بت های شکسته نمی شناسی. آنجا که می کوبد خور شید؛ و پناهی نمی بخشند درختان مرده؛ امان نمی دهد زنجره؛ و بر نمی خیزد زمزمهٔ آبی از سنگ خشک، تنها سایه است که مکان گرفته در زیر این صخرهٔ سرخفام

(تو بيا در ساية ابن صخرة أتشكون) و بر تو نشان خواهم داد چیزی دگرگونه خواه از سایهٔ تو بهنگام یگاه که برمیدارد گام در قفای تو با سابهٔ تو در شامگهان که برمیخیزد برای دیدار تو بهتو خواهم نمایاند هراس را از درون مشتی غبار.  $(\Upsilon \cdot)$ 

> مىوزد باد لطيف سوی زادگاهمان ای کودک ایرلندی من تو در كجا انتظار مىكشى؟

«سالی پیش از این تو بهمن بخشیدی نخست چند گل سنبل را مرا دختر سنيل ناميدند.» در همانحال وقتی بازگشتیم دیرگاه شب از بوستان سنبل زمانی که بر بود آغوشت و خیس بود گیسوانت نه توان سخن گفتنم بود و نه یارای دیدنم (4.) نه جان برتن و نه تنی داشتم بیجان و نه میدانستم چیزی دیده دوخته بودم بر ژرفای نور، بر سکوت. چه تهی است دریای یهناور.

مادام سوسوستريس، طالع بين نامآور، بهسردی طبع شهره بود، با اینحال با آن چند دست ورق بازی شوم. معروف است که خردمندترین زن اروپاست. چنین پرسید در اینجا که آیا ورق تو آن دریانورد غرق شدهٔ فنیقیائی است؟ (آنان مرواریدند که چشمانش بودند. بنگر!) ويراببين نيز. بلاً دونا است، بانوى سنگستانها  $(\Delta \cdot)$ بانوي حالتها، اینهم مردی با صلیب، و اینهم چرخ و اینهم بازرگان یک چشم

و این برگ بازی که نسبت نقشی بر آن.

چیزی بر دوش میکشد که مرااذن دیدن آن نیست. نمی یابم آن مرد بهدار آویخته را. بهراس از مرگ ناشی از آب. مینگرم انبوهی از مردم را که حلقهوار گام پیش می نهند بر تو سپاس می نهم. گر تو یافتی بانو اکیتون گرامی را بگو که طالع نما را من خود خواهم آورد: بهر حال یکتن باید هوشیار باشد در این روزان.

شهر وهمی،

زیر مه قهوه فام یک پگاه زمستانی.

روان گشت جمعیتی سیلآسا بر لندن بریج.

نیندیشیده بودم اینچنین بسیار مرگ بسوی عدم کشانده.

برمیخواست نالههای کوته و گهگاه از سینهها.

بر پیش پای خویش دوخته بود هر رهسپری نگاهش را.

میرفتند بر دامان تپه و بر نشیب خیابان کینگ ویلیام.

بهآنجا که ناقوس کلیسای سینتمری وولنات

گذشت زمان را اعلام میداشت با طنین مرگباری آخرین ضربهٔ ساعت نه را،

در آنجا دیدم یکنن را که می شناختمش. نگهش داشتم و بانگ زدم «استنسون!» این تو بودی که با من در مایلی همسفر دریا بودی!

.ی و او ک آن جنازه را که کاشنی سال پیش در بوستانت.

شروع بهجوانه زدن كرده است؟ شكوفه مىدهد امسال؟

دروع به بود ویل طرفه است. استوان میهانده است. یا یخیندان بی انتظار بسترش را آشفته ساخته؟

یا یحبندان بی انتظار بسترش را اشفته ساخته! راستی دور نگاهدار آن سگ را از این مکان. او دوستدار انسانهاست.

چه بسا بیرون کشد با چنگال خویش از نو آن جنازه را. -

پ بند پیرون صند با چخون طویس از نو آن جاره رد.! تو ای رباکار خواننده! تو ای همسان من! ای برادر من!

# ۲ \_ بازی شط\_\_رنج

تختی که وی بر آن آرمیده بود. جون اورنگی جلابافته. تابندگی داشت بر مرمر، و آنجا بود که آئینهها بر افراشته بر پایههای تزئین یافته از تاکهای خوشهدار. که از درونش سکرهٔ زرین کویپدون سر بر کشیده بود (A - )(و تندیس دیگری چشمانش را پنهان کرده بود پشت یال او) دو چندان میساخت شعلمهای شمعدان هفت شاخه را و باز می تاباند درخشش آنرا بر میز و با تلا کو هرهای او که بیرون می تر اویدند سرشار از درون جعبه های اطلسین برخورد میداشت. از درون عطردانهای عاج و بلورهای رنگین، که بسته نبود محکم درشان. عطرهای ترکیبی شگفتآورش، روغن گونه، گرد مانند. آب سان. برمىخاست رايحهها، و مرآزرد و آشفته مرکرد و غرقه میساخت شامه را، و شمیم را بهم میآمیخت هروزش نسیمی که از پنجره هوای تازه بدرون میآورد. (۹۰) و چون وزیدن میگرفت، پروارتر میکرد شعلههای شمع سربرکشیده را. و بعدرون رواقها مهرراکند دود آنها را و مواج میساخت نقش و نگارها را بر سقف قاسدار. هبزمهای ستیر جوب دربا، آغشته با ماده مسین، سبز و نارنجی میسوخت درون بخاری سنگی الوان و در نور غمبارش، گوئی شنا می کرد دولفینی که بر دیوار منقوش بود. بر بالای پیش بخاری عتیق، چونانکه پنجرهای بر نمائی روستائی گشوده شده باشد. در معرض تماشا بود تغییر شمایل فیلومل از سوی شهریار خون آشام که آنسان سبعانه بر او تحمیل کرد  $() \cdots )$ و در همانحال هزار دستان پرکرده بود عرصهٔ بیابان را با آوای قدسی خویش و همچنان میگریست و همچنان جهان فرو میخواند.

چه چه خوش را بهگوشهای بلند.

و بر بالای دیوارها بازگو میکردند

دیگر بازماندههای از یاد رفتهٔ زمان را.

شبحهای خیره چشم. اتاق مجاور را بهسکوت فرا میخواندند زار و نزار.

بروی پله بهگوش میآمد خشخش گامها.

گیسوانش زیر نور مشعلها، زیر شانهٔ زلفآرا،

افشان بود با تارهای آتشبیز،

به کلام تابندگی داشت و آنگاه بیرحمانه بهخاموشی می گرائید. (۱۱۰)

اعصاب من امشب ویران است. آری ویران. به کنارم باش

با من سخن بگو. چرا هرگز لب بهسخن نمیگشائی؟ بگو.

بهچه میاندیشی؟ بهکدام پنداری؟ چه؟

مرا نه آنچنان توان هست که اندیشهات را دریابم. بگو.

گوئیا در برزن موشان مکان داریم در آن دبار که گم کردهاند مردگان استخوانهای خویش را

حست أن صدا؟

وزش بادی بهزیر در

اکنون بگو چیست آن صدا؟ چه درسر است باد را؟

هیچ و دیگر باره هیچ.

آیا خبر از جائی نیست ترا؟ نمینگری کسی را؟

بهخاطر نمیآوری چیزی را؟

هيج؟

مرا چنین یاد میآید

آنها مرواریدند که چشمانش بودند.

آیا در تن تو جانی هست یا تنی هستی تهی از جان؟ آیا نیست در سرت سودائی؟ . .

اما

وای وای وای وای. آن نمایش پرهیاهوی شکسپیری ــ

چه آراسته است

چه هوشيارانه است

(14.)

اکنون چه کنم؟ چه کنم؟

سر بهبیرون خواهم نهاد بدینسان که هستم و آواره خواهم گشت بهبرزنها

با همین موهای فروریخته. ما را چه باید کرد فردا؟

همواره چه بایدمان کرد؟

آب داغ بساعت ده

و اگر بارانی آغازد. اتومبیل دربستهای بهساعت چهار.

و به بازی شطرنج خواهیم نشست.

بر هم فشار خواهیم آورد پلکهای بی مژه را، و به انتظار خواهیم نشست کسی را که دستی بعدر بکوید.

وقتی بیرون شد همسر لیل از ارتش

خطاب بهآن زن گفتم. و سخنم نبود درپرده:

سب به از اسم، و سعم بود در بردد. بشتاب لطفاً که فرارسیده است زمان رفتن.

اکنون آلبرت در راه بازگشت است. هوشیارگردان اندکی خویشتن را

میخواهد بداند یولی را که بهتو پرداخت چه کردهای

خریدی برای خویش دندانهائی؟ او چنین پرسش کرد و من آنجا بودم.

بکش تو آن دندانها را لیل و یکدست خوش ترکیب بجای آن بنه.

گفت که سوگند مرا یارای آن نیست که افکنم بروی تو نگاهی

و من گفتم که بیش از اینم نیست نتوانستن. بیندیش بهآلبرت بینوا.

چهار سال در ارتش بود و نیاز دارد بهشادی

و گفتم که اگر تو بهاو نبخشائی دیگرانی هستند.

و پرسید هستند بر استی و پاسخش گفتم چیزی شبیه بهآن.

و گفت که اینک میدانم سپاسگزار چه کس باشم. و نظری برمن افکند راست

بشتاب لطفاً که فرارسیده است زمان رفتن

و گفتم اگر آنرا نمی پسندی می توانی با آن مدارا کنی

اگر نیست ترا چنین قدرتی، دگرانی هستند که بردارند و برگزینند.

اما اگر رفت آلبرت بهراه خویشتن، نیست سببش بخاطر خودداری از گفتن

گفتم تو باید شرمسار باشی از اینکه فرتوت بنظرآئی

(و او را فقط سیویکسالست)

و گفت با سیمای غمین بهمن که این نیست در اختیار من

و اینست بهسبب حبهائی که خوردهام تا نکنم سقط جنین

(14-)

(10.)

(تا آنزمان او را پنج فرزند بود و چیزی نمانده بود که جان سپارد بخاطر جرج) (۱۶۰) دارو فروش گفت که مراگزندی نخواهد رسید اما من هرگز نبودهام چنین.

گفتم که تو یک نادان شایسته هستی

و افزودم اگر آلبرت تنهایت رها نمیسازد جز اینش سبب نیست.

اگر تو فرزند نمیخواستی بهچه سبب تن سپردی بهزناشوئی؟

بشتاب لطفاً که فرارسیده است زمان رفتن.

آری آن یکشنبه را آلبرت در خانه گذراند و صرف کردند با هم غذای گرم گامون را و از من خواستند تا بیپوندم بهآنان برای شام و دریابم گوارائی آن غذای گرم را بشتاب لطفاً که فرارسیده است زمان رفتن.

بشتاب لطفاً که فرارسیده است زمان رفتن.

شب بخیر بیل. شب بخیرلو. شب بخیر می. شب بخیر.

ای فلانی. فلانی. شببخیر. شببخیر.

شبتان بخیر بادبانوان. شبتان بخیر باد خانمهای زیبا. شبتان بخیر باد.

بخير باد.

## ٣\_ موعظة أتش

خیمه برکرانهٔ رود در هم شکسته: آخرین پنجههای برگ چنگ زدهاند ساحل نمناک را و خزیدهاند بدرون خاک باد میگذرد ناشنیده از دشت قهوهگون. رهسپار گشتهاند پریان. ای تیمز دلنواز، گذر بهآرامی کن تا من ترانهٔ خویش را پایان برم. رود دیگر با خود همراه نساخته: بطریهای خالی را، یاره کاغذهای ساندویج را،

رود دیتر به خود نصره نصاحه. بسریهای صافی را به پاره تا صفحه ایر شمین دستمالها را مقوائی قوطیها را ته مانده سیگارها را ا

یا دیگر شواهد شبهای زمستانی را. پریان ره سپردهاند.

و پارانشان. آن هرزهگرد میرانگران مدیران شهر

که گم گشتهاند و ننهادهاند بجا نشانی از خویش

برکرانهٔ دریاچهٔ لمان، نشستم و باریدم از دیده اشکها را

ای تیمز دلنواز، گذر بهآرامی کن تا من ترانهٔ خویش را پایان برم.

ای تیمز دلنواز، گذر بهآرامی کن که مرا نه آوائی هست رسا و نه سخنی بدرازا

می شنوم در ایندم: در تند باد سرما آوری که از پشتم وزان است: تق تق استخوانها را بهمرهی نیشخندهها که می رسد از گوشی به گوش دیگر.

 $(\Lambda A \cdot )$ 

**(1Y+)** 

موشى بەنرمى خزيدن گرفت بەدرون علفزار، با شکم لجن آلوده که برکرانه میکشاند درآندم که صید ماهی میکردم، در آب تیره فام ترعه (19.)دریک شام زمستانی پشت کارخانهٔ برق مى انديشيدم با خويش بيرامون غرقه گشتن برادرم يادشاه و مرگ یدرم یادشاه که پیش از آنش رخ داده بود. پیکرهای سیید عربان، فکنده برزمین گود نمآلود و استخوانها فروریخته در حفرهٔ یست خشک، جز موشی گذر نمی کرد از میانشان سال تا سال اما دمیدم میشنوم در پشت خویش غربو بوقها و غرش موتورها را که نزد بانو پورتر می آورند آقای سوئینی را در فصل بهار وه که ماه بر این بانو چه تابندگی داشت ــ  $(Y \cdot \cdot)$ و بر دختر او ابنان یاهای خویش را در آب سودا میشویند و ای آوای کودکان که طنین افکندهاید بدرون گنبد. براستی چه بیرحمانه بر او تحمیل گشت. تريوس

شهر وهمى زير مه قهوه فام نيمروز زمستان آقای ایوجینید، بازرگان اسمیرنائی ما صورت نتراشیده و جیبی انباشته از کشمش بیدانه  $(Y) \cdot )$ سیف لندن، اسناد در دست، از من دعوت کرد بهزبان فرانسوی عامیانه

تا با او ناهار صرف کنم در میهمانسرای کانن استریت و با او بگذرانم پایان هفته را در مترویل در ساعت بنفش، وقتی بسوی بالا معطوف میشود چشمان و گرده من از پشت میزنحربر، و وقتی چشم بدراه میماند ماشین بدن آدمی.

نظیر یک تاکسی تب تب کنندهٔ منتظر، من نیرزیاس، با وجود نابینائی، در تب و تابم در میان دوزندگی، پیری فرتوت با بستانهای زنانهٔ بر چین، قادرم بنگرم در ساعت بنفش گذشت شامگاهی را، که بسوی خانه می کشاند: (YY -)دربانورد را از بهنهٔ دربا ماشین نویس را برای صرف چای بهخانه تا میز چاشت را جمع آورد. روشن سازد بخاری را و بیرون چیند غذا را از درون قوطیها و بیرون بنجره بگستراند جامههای شسته را جنون آسا. تا برآنها دست نوازش كشد وايسين انوار خورشيد، و انباشته سازد بردیوانی که شب هنگام بستر خوابش نیز هست: جورابها، سریائیها، زیریوشها و شکمبندها را من تیرزیاس، پیری سالخورده با پستانهای چروکین نگریستم آن صحنه را و پیشگوئی کردم بقیه را، (YY-)من نیز چشم به راه بودم میهمان دعوت شده را، آن جوان گوهر بهائی که یای بدرون خانه مینهد. منشى مؤسسة حقيرى از معاملات املاک بوده که روثى داشته سخت فردی از خاندانهای پست که اعتبار بر او، همچون کلاه ابریشیمین است بر سر یک میلیونر برادفورد. همانگونه که حدس زده، مساعداست برایش فرصت در ایندم شام صرف شده و خسته و ملال زده است بانو میکوشد که بههیجان آورد ویرا با نوازشهای خویش نوازشهائی که اگر خواستنی نیست از خود راندنی نیز نیست. برافروخته و مصمم، بسویش یورش می برد در یکدم. دستهای جستجوگر را نیست دفاعی در بر ابر (YF-)نخوتش را نیازی بهیاسخ نه. و خوش آمدهایش آمیخته با بی تفاوتی. (و من، تیرزیاس، خود بردهام از این رنجها بر همچون دیوانی یا تختی بهبازیگری برداختهام منی که پیرامون تبس بهزیر حصاری آرمیده و گام نهادهام در میان ژرفترین خانههای مردگان.) مرد واپسین بوسهٔ نوازشگرانه را ارزانی میدارد بر زن و کورمال ره بهخارج میبرد در یلکانی که چراغی افروخته نیست.... زن واپس مینگرد و نظر میافکند لحظهای برآئینهای نمیداند بدرستی که فاسقش ترک گفته او را مخزش گذر میدهد اندیشهای را که هنوز شکل نگرفته:

«کاری است که شده و خوشنودم که پایان یافته.»

وقتی زنی زیبا فرود میآورد سر در برابر الههٔ جهل و گام برمیدارد بهرسو در اتاق خویش تنها بی اراده دست میکشد برگیسوان آشفتهٔ خویش و آنگاه مینهد صفحهای بهدرون گرامافون.

این نفعه از سوی من برآبها خزید و ره یافت در امتداد استراند بسوی شمال تا خیابان کوئین ویکتوریا. ای شهر شهر، گهگاه توانم هست که بشنوم در آستانهٔ میخانهای در خیابان تیمز جنوبی نالهٔ دلنواز ماندولینی را و همهمه و پچ پچ میگساران را از درون آنجا که ماهیگیران اتراق میکنند ظهر هنگام آنجا که دیوارهای صحن کلیسای ماگنوس قدیس نمایشگر جلال وصف نایذیر سیمها و زرهای ایونی است

رود عرق می فشاند روغن و قیر کرجی ها درنوسانند با گردش جزر و مد بادبانهای سرخ گسترده بسوی باد پناه، در رقصند بردگل سنگین دوبه ها می شویند الوارهای شناور را در شیب رود گرینیچ

ويا لالا ليا UKK MKK اليزابت و لستر می کوبند یاروها را (YA+) دیدار در پس کشتی فراهم آمد. صدفي زراندود سرخ و طلائی خيزابي جالاك بر دو سوی کرانه خزید باد جنوب غربي بر دامان رود وزید دنگدنگ ناقوسها باروهای سییدگون (44.)UYYL, פוצע ש אצ

> «تراموای و درختان غبارآلود هایبری ملالم بخشود، ریچموند و کیو بهفنایم کشاند. نزدیک ریچموند بلند کردم زانوانم را بر پشت خوابیدم بر سطح زورقی باریک

> > پایم در مورگیت است و قلبم بهزیر پایم پس از آن واقعه بگریست بهمن وعدهٔ «آغاز جدیدی» بخشود. نظری اظهار نکردم. بر چه ابراز نفرت کنم؟»

«بر شنزار مارگیت
 چنین توانم هست که پیوند دهم
 هیچ را با هیچ.
 خرده ناخنهای دستان چرکین
 قوم من تکریم میکنند اقوامی را
 که توقشان هیچ است.»

33

آنگاه یای نهادم بهاقلیم کارتاژ

میسوزد میسوزد میسوزد میسوزد ای خداوند. تو مرا از آن میان برگزین ای خداوند. تو مرا برگزین میسوزد

(T1 -)

## ۴ \_ مرگ ناشی از آب

فلهباس فنیقیائی، که دو هفت روز گذشته از زمان مرگش

از یاد ببرد:

غریو مرغان دریائی را، خیزاب دریای ژرف را، و سود و زیان را

جریانی در عمق دریا

استخوانش را در آغوش گرفت زمزمه کنان

در آنحال که بهفراز مهرفت و بهنشیب، از مراحل عمر و جوانی گذشت

و بهگرداب اندرون شد.

ای یهودی یا غیر یهودی

ای آنکه بعدست داری سُکّان را و می نگری بسوی باد

بر فله باس نظر افکن که روزی همانند تو بود: خوشسیما و بلند اندام.

#### ۵ ـ تندر چه گفت؟

پس از تابش شعلهٔ آتشگون مشعل بر چهرههای عرق کرده پس از سکوت یخبندان بر بوستانها پس از رنج احتضار در میان حصارهای سنگی شیونها و زاریها

زندان و کاخ

و پژواک تندر بهاری بر کوهسارهای دور دست آنکه زندگی داشت امروز سیرده است جان

(\* 1 • )

ما که زنده بودیم در آستانهٔ مرگیم یس از شکیبی کو تاه.

> در اینجا آبی نیست و همه سنگ است صخره است و بیآبی و گذرگاهی شنی جادهای پیچاپیج بهفراز کوهستانها کوههائی با تختهسنگهای بیآب

که اگر در آن نم آبی بود درنگ میکردیم و فرو مینشاندیم عطش را

در میان این صخرهها، کسی را نیست یارای تأمل یا تفکر

عرق خشک است و یای فرو رفته در شن

چه می شد که در این سنگستان آبی بود

گشوده دهانی است از مرده کوهی با دندانهای پوسیده که بیرون نمیافکند تفی

در اینجا نه مجال ایستادن هست، نه خفتن و نه آرمیدن

در این کوهسارها حتی سکوت هم نیست

فقط تندر خشک سترون است که در آن نیست بارانی

در این سنگستان حتی نیست تنهائی

تنها چهرههای سرخ برافروخته هست که نیشخند میزنند و دندان قرچّه میروند

از درون زاغههای گلین ترک خورده.

اگر بود آبی

و صخره نبود

اگر بود سنگستان

و آب هم بود

و آب

حشمه ساري (70.)

برکهای در دل کوهستان

چه می شد که تنها زمزمهٔ جویبار بود

و خزوک نبود

و نغمه سرائی نمی کرد خار بوته

و صدای آب بود بر تخته سنگها

آنجا که مرغ زرین پرترانه میخواند بر شاخسارهای کاج

قطره بود و چکه بود قطره چکه قطره قطره قطره

دريغا كه نيست آبي.

(TT+)

(TF.)

آن سومین کیست که مدام دوان است در کنار تو؟ وقتی میشمرم تنها توثی و من که با یکدیگریم (48.) اما در آنزمان که بیشایش مینگرم گذرگاه سید را یکتن نیز هست که همواره گام بر می دارد با تو مستور است در ردائی قهوهگون یوشیده سر است و نمیدانم مرد است با زن اما براستی آن کست که در کنار تست؟

آن صدا جیست که طنینانداز است در فضا مویههای سوگ مادرانه است؟ چه کسانند آن توده آدمهای پوشیدهسر که افتان و خیزانند بر صحراهای یکسان بیکرانه، بر زمینهای خشک ترک برداشته که آنچه گرداگردشان است جز افق بکسان نیست **(27.)** چیست آن شهر واقع بر فراز کوهستانها غریو توپ، بازسازی، انفجار در آسمان بنفش دزها در حال ریزش اورشليم أتن اسكندريه وين لندن

زنی با یکدیگر تنید تارهای گسوان سیاه بلندش را و با آن تارها نواثی سر داد نجواگونه و خفاشها با صورتهای کودکوار در برتو بنفشگون صفیر کشان برهم میزدند بال را **(**YA+) باژگونه پائین خزیدند از سطح دیوار دودزده و باروها در هوا جملگی بودند سرنگون ناقوسیای خاطره را که بودند شمارشگر گذشت زمان. به صدا درآوردند و آواهائی بهگوش آمد از درون سردایههای تهی و چاههای فرسوده

در این حفرهٔ تباه گشته در دل کوهسارها

وهمى

در مهتاب بيفروغ، بهخنياگرى نشسته است: علف هرز بر گورهای متروک پیرامون نمازخانه آنجاست آن کلیسای از یاد رفته که خانهٔ باد است آنرا نیست پنجرهای و در چرخان است در معرض باد (**44.**) استخوانهای خشک را جفائی نیست بر کسی. تنها خروسی است ایستاده بر دیوارهٔ بام تو تو توتو تو تو در تابش آذرخشی و آنگاه تندبادی نمناک که بار آن زاست. گنگ فرو نشسته بود و برگهای خزانزده در انتظار باران بودند در آندم که ابرهای سیاه در دور دستهای آسمان هیماوانت گرد آمده بود جنگل سر فرود آورده و چنبر زده بود در سکوت أنكاه تندر بهسخن أمد (4..) دا داتا: چه بخشیدهایم ما؟ يار من، خون بهتيش افكنده است قلبم را تهور هراسآلود لحظة تسليم که عمری دوراندیشی هرگز ندارد توان بازگرداندنش را زیسته ایم از این، و تنها از این که یافتنی نیست، نه در فهرست آنها که مردهاند نه در بردهٔ خاطراتی که تنیده است عنکبوت از راه بخشایندگی و نه در یاکت لاک و مهر شدهای که گشوده است وکیل کیمایه در آن را در اتاقهای ما. 12  $( ? ) \cdot )$ دایاد هوام: من شنیدهام صدای گردش کلید را یکبار که فقط یکبار چرخید و جز آن یکبار نبود هر یک از ما بهچرخش این کلید اندیشیدهایم درون زندان خویش و همین اندیشهٔ ما گویای اینست که هست زندانی

تنها بعهنگام شب است که نجواهای اثیری

از نو زنده می گرداند برای لحظه ای خاطرهٔ کوریولانوس شکست دیده را

3

دامیاتا: زورق پاسخ داد شادمانه،

دستی را که در بادبان افرازی و پاروزنی استاد بود.

دریا آرامش داشت و قلب تو شادمانه جواب می گفت، در آندم که ترا فرا می خواندند

و بندهوار بهتیش میآمد برابر دستانی که زورق را بهزیر فرمان داشت.

بر کرانه نشسته بودم

و ماهی میگرفتم در حالیکه بیابان خشک پشت من بود

آیا مرا حداقل این رخصت هست که مرتب کنم خانهٔ خویشتن را؟

لندن بریج فرو میریزد فرو میریزد فرو میریزد بهنگام رنج من بعمن بیندیش

بهنام ربج من بعن بیندیس در چه زمان همچو تو خواهم شد ــ ای پرستو پرستو

شهزاده آکیتین در قلعهٔ ویرانه

اینهاست خرده های متلاشی شده را که من به ساحل کشاندم علیرغم نابودیم آری بی تردید منم شایستهٔ تو. هیرونیمو را بار دگر در بر گرفته است جنون.

(**\*\***\*)

داتا. دايادوهام. دامياتا.

شانتيه شانتيه شانتيه

(1111 - 1111)

## کتابهائی که برای ترجمه و تفسیر اشعار و نگارش این پژوهشنامه مورد بهرهوری قرار گرفتهاند°:

- 1- F.O. MATTHIESSEN: The Achievement of T.S. Eliot; An Essay of the Nature of Poetry; Oxford University Press; 1976.
- 2- CAROL H. SMITH: T.S. Eliot's Dramatic Theory and Practice; from Sweeney Agonistes to the Elder Statesman; Princeton University Press; 1963.
- 3- T.S. MATTHEWS: Great Tom-Notes Towards the Definition of T.S. Eliot. Weidenfeld and Nicolson,
  London; 1974.
- 4- GEORGE WILLIAMSON: A Reader's Guide to T.S. Elio; A Poem by Poem Analysis; Thames and Hudson; London 1974.
- 5- A. J. WILKS: T. S. ELIOT-The Waste Land; Macmillan Education Ltd; 1971.
- 6- A COLLECTION OF CRITICAL ESSAYS ON THE WASTE LAND; Edited by Jay Martin; A Spectrum Book New Jersey, USA; 1968.
- 7- THE LITERARY CRITICISM OF T. S. ELIOT; New Essays; edited by David Newton-De Molina;
  The Athlone Press; University of London; 1977.
- 8- BERNARD BERGONZI: T. S. Eliot; The Macmillan Company; New York; 1972.
- 9- T. S. ELIOT: A COLLECTION OF CRITICAL ESSAYS; Edited by Hugh Kenner; A Spectrum
  Book; New Jersey; 1962.
- 10- T.S. ELIOT: THE WASTE LAND; Edited by A.E. DYSON; (Special Editors: C.B. Cox and Arnold Hinchliffe); The Macmillan Press Ltd; London; 1975.
- 11- ROBERT B. KAPLAN, PH.D.: Major Poems and Plays of T. S. Eliot; Coles Publishing Company Ltd; Canada; 1972.
  - \* کلیهٔ کتابهای مندرج در این فهرست و همچنین کتابهائی که در منن پژوهشنامه از آنها باد شده تعلق دارند به کتابخانهٔ شخصی نویسنده.

- 12- THE OXFORD ANTHOLOGY OF ENGLISH LITERATURE; Vol II; Oxford University Press; London; 1973.
- 13- DELMORE SCHWARTZ: The Literary Dictatorship of T. S. Eliot; The University of Chicago Press; Chicago; 1970.
- 14- NOBEL PRIZE LIBRARY; Published Under the Sponsorship of the Nobel Foundation and the Swedish Academy; Alexis Gregory New York and CRM Publishing, Del Mar, Calif; 1971.
- ١٥\_ كتاب مقدس ــ يعني كتب عهد عتيق و عهد جديد ــ بريتيش و فورن بيبل سوسايتي ــ ١٩٥٣ ـ
- 16- T.S. ELIOT: Selected Poems; Faber and Faber; London 1972.
- 17- T.S. ELIOT: Murder In the Cathedral; Faber & Faber; 1969.
- 18- T.S. ELIOT: The Use of Poetry and the Use of Criticism; Faber and Faber; London; 1970.
- 19- T.S. ELIOT: The Metaphysical Poets; edited by Gerlad Hammond; The Macmillan Press Ltd; 1974.
- 20- THE PELICAN GUIDE TO ENGLISH LITERATURE; Vol. 7; The Modern Age; Penguin Books; London; 1970.
- 21- FRANK SWINNERTON: The Georgian Literary Scene (1910-1935); Thomas Steams Eliot; Radius Boo-Hutchinson; London; 1939.
- 22- INTRODUCTIONS TO ENGLISH LITERATURE; Vol V; The Present Age from 1920; by David Daiches; The Creset Press; London; 1962.
- 23- T.S. ELIOT: Waste Land And Other Poems; Faber and Faber; London 1973 Edition.
- 24- Encyclopaedia Britannica 1974 edition.
- 25- Encyclopaedia Americana; 1965 edition.

داستان مکتب دسیلان ذهنی،

# هياهو و خشم

The Sound and the Fury

نخستین سال انتشار: ۱۹۲۹ میلادی

و بليام فاكنر

William Faulkner

(1494-1994)

امر یکالی



ویلیام فاکنر در شصتوپنجمین سال زندگی و سه ماه پیش از مرگ. این داستانسرای بزرگ آمریکائی، علاوه بر ایـنکه عمر پــر باری داشته است و

متجاوز از سی رمان و داستان کوتاه و مجموعهٔ شعـر و سناریــوی فــیلم نگاشته است بلکه بهقسمت اعظم جهان سفر کرده و در دانشگاههای مختلف و مــراکز

علمی و ادبی عالم به ایر اد سخنر انی پر داخته و چندین جایزه ادبی نیز دریافت داشته است.

فاکنر نمونهٔ بارز و شاخص نسلی بود که معدودی داستانسر ایان آن می کوشیدند تا به شیوهٔ داستانسر اثی آمریکائی، رنگ و جلای تازه ای بدهند. او آغازگر ایس تلاش بود و در آرمان بزرگ خویش کامیاب گشت. احتمالاً برترین اثر او. اینکه نمی توان با صراحت دربارهٔ او و برگزیده ترین کتابش داوری کرد اینست که ایس داستان آفرین در کشور خویش از شهرت و محبوبیتی که دیگر نویسندگان بزرگ آمریکائی برخوردارند نیست در حالیکه منتقدان ادب شناس جهان بویژه مردم اروپای غربی، او را والاترین داستان نویس معاصر قرارهٔ نو

وللمام فاكنر شايد بزرگترين داستانسراي آمريكا در قرن بيستم باشد و يك كيتاب او زيير عنوان هياهو و خشم

می شمارند و ضمناً داستان هیاهو و خشم او هر چند در نظر نقدنویسان عالم بهترین کتاب اوست با اینحال نظر خود او بگونهٔ دیگری است: یکبار که جمعی از دانشجویان دانشگاه مسی سی پسی از وی پسر سیده بسودند «شاهکار شما چیست؟» فاکتر دو کتاب در آنحال که در بستر مسرگ بسودم و هیاهو و خشم را نسام بسرد و کتمنیان سیدان آن در سال ۱۹۸۴ هنگاه کولیس شدت کرایشد شدند فاک در با شگفت کتاب کرد قدم م

کوتهزمانی پس از آن، در سال ۱۹۵۳، هنگامی که این پرسش تکرار شد، فاکنر در پاسخ گفت کتاب یک قصه. با اینحال، از بسیاری جهات، داستان هیاهو و خشم او بر دیگر نوشتههایش رجحان دارد و آنرا باید شاهکار وی به حساب آورد\*. و آفرینش بیش از سی رمان و داستان کوتاه و شعر و سناریوی فسیلم،

هرگز نتوانست جامعهٔ کتابخوان آمریکائی را راضی کند و توجه و علاقهٔ آنانرا بسوی آثار خود منطوف دارد و با اینکه در سال ۱۹۴۹ جایزهٔ ادبی نوبل را دریافت داشت و این خود افتخاری بزرگ برای مردم آمریکا بـود و همچنین در سال ۱۹۵۴ و ۱۹۶۳، دو جایزه پولیتزر بهوی تعلق گـرفت و نـامش در صدر فـهرست نـوابغ ادب

آنسر رمین ثبت شد. معهذا تودهٔ آمریکائی بسوی او روی نیاورد و جز گروه معینی از روشنفکر ان، کتابهای او \* نقل از کتاب ویلهام فاکتر نالیف ایروینگ هو IRVING HOWE: William Faulkner صفحهٔ ۱۵۷. دربارهٔ نظر نقدنویسان نامدار

۱ ـ فاکنر مجموعاً پنجاه شعر. نود داستان کوتاه، هفده داستان طولانی (رمان) یک نمایشنامهٔ سه پردهای، پنج سناریوی فیلم و تعدادی مقاله از خویشتن باقی گذاشته است و این مقدار آثار برای نویسندهای که بیش از ۴۵ سال زندگی نکرده قبابل شوجه است. (ر. ک. کستاب ویسلهام فاکنر، تألیف لارنس تومیسون ــ دانشگاه پربنستون آمریکا.)

آمریکائی پیرامون مقام فاکنر در ادب دنیا و آمریکا. رجوع شود بهصفحات پایان این پژوهشنامه.

را نخواندند . این عدم توجه و بیعلاقگی تا بجائی رسید که اگر در سال ۱۹۴۶، مالکم کاولی، تاریخ نگار و نقدنویس مشهور آمریکائی ، با نگارش کتابی زیر عنوان پروندهٔ فاکنر کاولی و انتشار مجموعه ای از نوشته های منتخب او با نام فاکنر در یک کتاب جیبی به باری او بر نمی خاست چه بسا نام او برای همیشه از اذهان مردم آمریکا محو می شد. مالکم کاولی در حقیقت امکانی برای تولد مجدد او فراهم آورد. سبب این بی علاقگی و بی توجهی چیست؟ مورخ و منتقد آمریکائی که با آثار فاکنر نسیک آشناست، چنین توضیح می دهد:

داستانهای فاکنر هر چند از نظر موضوع کلی، از وحدت فکر برخوردارند اما نحوهٔ ارائهٔ آنها بسیار گونهگون است. در هر یک از آنها شیوه ای جدید و چه بسیار موارد شیوههای تــازه ای را بکار گرفته که مشکل او را حل کند. بعضی مواقع داستان با یک تصویر ذهنی شروع می شود. برای مثال در داستان روشنائی ماه اوت، ما زن حامله ای را می بینیم که با یای برهنه در یک جادهٔ خاکی و ناهموار سرگردان است. حین مطالعه خواننده درمی یابد که نویسنده به ایسن مشکل روبروست که توضیح دهد چرا این زن باردار به این جادهٔ یوشیده از گردوغبار آمده و حوادث بعدی چه خواهد بود؟ اشکال از اینجا ناشی میشود که داستانسر ا قبلاً فکر نکرده کـه چرا این زن را بهاین محل آورده است. البته در همهٔ داستانها چنین نیست. در داستان در آنحال که در بستر مرگ بودم چنین پیداست که فاکنر دقیقاً صحنهها را در ذهن خویش ترسیم کرده بود و بعد با شتاب آنها را بر صفحهٔ کاغذ آورده (بگفتهٔ خودش کاغذ را بسر پشت یک ارّابــهٔ دستی واژگون می نهاد و بی وقفه می نوشت). سه کتاب دیگر او با عناویس میغلوب نساننده، دهکده و فرود آی موسی نخست بصورت داستان کوتاه در مجلات به چاپ رسید و بعداً مصنف تصمیم گرفت آنانر ا بعداستان مفصل تبدیل کند و همین امر مشکلات جداگانهای برای او بوجود آورد. یارهای از سبکهائی که فاکنر در کار نویسندگی اختیار کرد از داستانسر ایسان مكاتب «سمبوليسم» و «مدرنيسم» الهام گرفت. براي مثال شيوه «خود گفتگوش درونسي» كه بوسیلهٔ جیمزجویس و چند تن دیگر ارائه شده بود و در همانحال می کیوشید کیه میانند داستانسرایان بزرگ. سبکی را که ویژهٔ خود او بود ابداع کند و در هر یک از داستانهای خود بکار بندد. بدین ترتیب موضوع «خود گفتگوئی درونی» خاص نقش آفرینانی شد که دیـوانه بودند و یا در آستانهٔ جنون قرار داشتند. از جملهٔ روشهائی که او در نبو سندگی بیرای خبو ش

۲ فاکنر، علاوه بر در جایزهٔ نوبل و پولینزر، در سال ۱۹۳۹ جایزهٔ یادبود اسدهنری The O'Henry Memorial Award و چندین جو ایز دیگر
 را ربود که در این نوشتار بعضه آنها اشاره خواهد شد.

۳ ـ مالکم کاولی (-Malcolm Cowley (1898) علاوه بر اینکه در آمریکا بنام یک منتقد ادبی و تاریخ نویس آمریکائی در مسائل اجتماعی بلندآوازه بود، از آنرو که در مقام نقد نویس ادبی نشریه The New Republic از سال ۱۹۲۹ نا ۱۹۲۹ فعالیت می کرد، از شهیرت و محبوبیت فراوان برخوردار بود. کاولی کتابهای کسه اندیشهٔ مساوا تسفییر داد فراوان برخوردار بود. کاولی کتابهای کسه اندیشهٔ مساوا تسفییر داد Books That Changed Our Minds (1939)

<sup>4-</sup> Faulkner - Cowley File (1946)

<sup>5-</sup> The Portable Faulkner (1946)

برگزید این بود که برای ارائهٔ یک معنی تعلّل ورزد و بگرد موضوعی آنسان طواف کند که گری دیار گمشده ای است درون یک جنگل انبوه. در کار نبویسندگی غالباً شیوهٔ مدرن را با روش سنّتی بهم می آمیخت و بدون آنکه نیازی باشد ساده نبویسی را بسر ابر مشکل نبویسی و مبهم نویسی قرار می داد و زبان مطنطن شکسپیری را با لحن تمسخر آلود مردم جنوب باختری آمریکا مخلوط می کرد. شعارش این بود که «آزمایش کن» و بهمین سبب در بسیاری موارد این آزمایشها با شکست روبرو می شد اما در هما تحال بعضی از روشهای او چنان موفقیت آمیز بود که در سالهای بعد ابعاد و لحن داستانسرائی را در آمریکا تغییر داد.

نفوذ گستردهٔ او دیرزمان آغاز شد. در سالهای نخستین پس از ۱۹۴۰، فاکنر تقریباً از یادها رفته بود. تنها در کشور فر انسه بود که داستانهایش تسرجمه مسی شد و ایسنکار بسوسیله داستانسرایان آمریکائی مقیم فر انسه که بعضی از آنها نبوشته هایش را می پسندیدند صورت نمی گرفت بلکه دیگر آمریکائیان این کار را می کردند. هر چند دو داستان دهکده و فرودآی موسی از جملهٔ بهترین نوشته های او هستند و یکی از آنها متضمّن داستان کوتاه خرس است که اثری است برگزیده، با اینحال کسی توجهی به این نوشته ها نداشت. در سال ۱۹۴۵، فاکنر و آثارش به ورطهٔ فراموشی سپرده شده بود و جز نسخه هائی از داستان پشمها اثری از او در دسترس خوانندگان نبود. از آنجا که داستانسرا قادر نبود که از راه نویسندگی به زندگی خویش ادامه دهد، ناچار شغلی برای خویش برگزید و آن اینکه به هالیود برود و با حقوق متوسطی برای کارخانه های فیلمبرداری مطلب بنویسد .

تولد مجدد در زندگانی فاکنر از زمانی آغاز گردید که مالکم کاولی تسوجهش بسوی او معطوف شد و کستایی پیرامون نوشته های او منتشر کرد و همچنین مستخباتی از آنسار او در یکجلد انستشار داد. از آنسزمان بسبعد، داستانسرای آمریکا در شاهراه شهرت و محبوبیت قرار گرفت و زندگانی او سروسامانی یافت. با اینحال در مقام مقایسه با دیگر داستانسرایان نامور، فاکنر هیچگاه محبوبیت مشاهیر دیگری چون سینکلر لوئیس<sup>۷</sup>، پسرل باک و ارنست همینگوی<sup>۸</sup> را که آنان نیز بعدریافت جایزهٔ نوبل مفتخر گردیدند، احراز نکرد. مسردم آمسریکا نمی تو انستند با سبک او انس بگیرند و از اینرو فاکنر، از دیدگاه ادب شناسان جهان بیزرگترین داستانسرای معاصر آمریکائی است نه از نظرگاه هموطنانش .

#### \* \* \*

ع بریتانیکا برماکروبندیا برحلد ۷ برصفحات ۱۹۶ و ۱۹۷.

۷ \_ پیرامون سینکلر لوئیس و کتاب شهور او بنام مین استریت رجوع کنید بهجلد یکم از سیری در پزرگترین کتابهای جهان.

۸ ــ پیرامون ارنست همینگوی و اثر برگزیده او، وداع با اسلحه، رجوع کنید بهجلد دوم از سیری در بزرگترین کتابهای جهان.

۹ \_ برای داوری دقیقتر دربارهٔ مقام فاکنر میان داستانسرابان آمریکا و نظر پارهای از استادان ادب. رجوع کنید بهپایان این نوشتار.

ویلیام هربسون فاکنر '' در روز ۲۵ سپتامبر سال ۱۸۹۷ در شهر کوچک نسیوآلبانی واقسع در شمال ایسالت می سی سی پی پای به جهان هستی نهاد. او بزرگترین فرزند ذکور خانو اده ای بود که غیر از وی سه پسر داشتند و پدرش، موری سی فاکنر ''. پیش از آنکه رئیس ادارهٔ مسعاملات دانشگاه دولتی در شهسر اکسف ورد شود، صاحب یک فروشگاه لوازم فلزی و یک اصطبل اسب بود. پدربزرگ ویلیام، جان وزلی تامیسون فاکنر '' یک سرهنگ ارتش جنوب بود که پس از ترک خدمت، دانشنامهٔ دکتر ا در حقوق گرفت و دورانسی در مسقام یک حقوقدان و قانونگذار خدمت کرد و در سالهای کهولت ریاست یکی از بانکها را بعهده داشت. جدّ پسدری ویلیام سرهنگ ویلیام سسی سے فاکنر '' بود که با افتخار فراوان در جنگهای داخلی آمریکا شرکت جست و ضمناً راه آهن جنوب را از شهر «ریپلی» به ایالت تنسی کشید و از آنجا که ادیب و نیویسنده بیود، داستانسی نییز نگاشت زیر عنوان رز سپید معفیس '' که طی سالها به سی و ششمین چاپ نیز رسید و چنین نوشته اند که و هتی بزرگ شدی می خواهی چه شغلی داشته باشی، آموزگار ویلیام فاکنر در دوران طفولیت از وی پرسید که و قتی بزرگ شدی می خواهی چه شغلی داشته باشی، آموزگار ویلیام فاکنر در دوران طفولیت از وی پرسید که و قتی بزرگ شدی می خواهی چه شغلی داشته باشی، ویلیام بیدرنگ پاسخ داده بود که «می خواهم مثل جدّ پدریم یک نویسنده بشوم ''».

«ممی» فاکنر کوچک<sup>۷</sup>، بگونهای که عزیزانش او را صدا می کردند، در آنسالههای آغاز قرن بیستم، در ایس ناحیهٔ آرام و گستردهٔ جنوب، در میان خانواده های سفید و سیاه، به زندگی خویش ادامه می داد و به آیندهٔ خود می اندیشید. «کارولین بار<sup>۷۷</sup>» للهٔ سیاه او بر ایش داستانهای دلپذیر از گذشته ها می گفت و گهی او را به ماجر اهای دردانگیز از دوران بردگی سیاهان می گریاند. در مواقع دیگر اغلب او کتاب می خواند و از آنجا که پسری خیال پرداز و عاشق پیشه بود، کمتر می توانست با نوجوانان همسن خود بسیامیزد و بهمین سبب و قستی به کلاس دوم متوسطه پای گذاشت، حوصله اش از دروس یکنواخت مدرسه سر رفت و ترک تحصیل کرد. جالب اینکه در همین سالها دلباختهٔ دختری بود بنام «استل اولدهام ۱۸» که در جهان رؤیا با او عشق می ورزید و امید داشت روزی با او ازدواج کند و بهمین امید بسراغ پدر بزرگ رفت و در بانکی که او مقام ریساست را داشت بکار اشتغال و رزید.

ویلیام فاکنر در این دوران با جوانی آشنا شد بنام فیلیپ استون <sup>۱۹</sup> که چند سال از او بــزرگتر بـــود و در خـــانهٔ خویش کتابخانهای مجهز داشت. هر روز و هر هفته و هر ماه، ویلیام کتاب تازهای را مــطالعه مــی کــرد و آنـــرا

۱۰ ــ نام فاکتر در کتابها بعدو صورت آمده: یکی وبلیام هر بسون فاکتر William Harrison Falkner (دائرة المعارف آمریکاتا) و دیگری وبلیام کو تبرت فاکتر تعالی William Cuthbert Falkner (مجموعه کتابخانهٔ جایزهٔ نوبل) و خود نام خانوادگی فاکتر نیز در خاندان او به صورت کوتیرت فاکتر نیزدن حرف ۱۷) نوشته می شد و وبلیام همینکه یا به آستانهٔ نوبسندگی نهاد، آنرا به صورت کنونی نوشت.

- 11- Murry C. Faulkner
- 12- John Wesley Thompson Falkner
- 13 Colonel William C. Falkner
- 14- The White Rose of Memphis

۱۵ ـ ر. ک. بریتانیکا ـ ماکروبدیا ـ جلد ۷ ـ می ۱۹۵

- 16- Memmie Falkner
- 17 Caroline Barr
- 18 Esthelle Oldham
- 19 Phil. Stone

بهجای خویش باز می گرداند. نخست آثار شکسپیر و کیتز و شلی و سویسن بسرن و هوسمان و دیکنز تسوجه او را برانگیخته بود. پس از آشنائی با آثار کلاسیک گذشته، به آثار سمبولیستها و مدرنیستها روی کرد و محبوب او شاعرانی چون شارل بودلر، پل ورلن و استفان مالارمه بودند. از آنجا که دلش میخواست با لطافت زبان آنان آشنائی یابد، نزد خود زبان فرانسه آموخت و رفته رفته در این زبان استاد شد. پس از آشنائی با نسوشتهها و سرودههای آنان، به سراغ اسکاروابلد، جیمز جویس. تی اس الیوت و کنراد آیکن آمد و دیری نگذشت که کمتر کتاب ارزشمندی مانده بود که وی آنرا با دقّت و علاقه مطالعه نکرده باشد.

جنگ جهانی اول آغاز شد و خواهی نخواهی آثار آن در آمریکا پدیدار گشت. استل اولدهام برخلاف مسیل باطنیش با مرد دیگری ازدواج کرد و از آنجا رفت، و همین سفر، ویلیام جوان را آواره کرد. نخست با دوستش فیلیپ استون به شهر «نیوهیون» در ایالت کُنی تیکت رفت و سپس چون آرزوی خویش را از دست داده بود به بود به تورنتو در کانادا سفر کرد و به نیروی هوائی یادشاهی کانادا پیوست.

اینزمان تابستان سال ۱۹۱۸ بود و پیش از آنکه وی بتواند دورهٔ آموزشگاه خلبانی را بــهـپــایان رسانـــد و پــــای بهعرصهٔ پیکار نهد. جنگ یایان پذیرفت ٔ ۲

زندگی در شهر کوچک اکسفورد از نو آغاز گشت. در دانشگاه میسیسی پسی، دوره ای را تر تیب داده بودند برای سر بازان بازگشته از جنگ، و ویلیام فاکنر نیز در شمار دانشجویان نام نوشت. اما مسجیط تسخصیلی همچنان او را خوشنود نمی کرد. به شعر روی آورد و مصمّم شد سروده های خود را به مسجلات ادبسی بفرستد. ضمناً به جستجوی کار بهر سوی رو کرد و هر شغلی به او پیشنهاد کردند پذیرفت: در بانی، درودگری، منشیگری و کتابفروشی. نیتش این بود که ضمن تحصیل و مطالعه و سرودن شعر، آنقدر پول بدست آورد که بقول خودش «بتوانم برای خود کاغذ نوشتنی و توتون و غذا و مختصری هم ویسکی خریداری کنم "۳».

تعلّل در شهرک اکسفورد سودی نداشت. بعدعوت استارکیانگ<sup>۲۱</sup>، نویسندهٔ همشهریش که صقیم نیویورک بود، در پائیز سال ۱۹۲۱، بسوی شمال رو کرد تا در آن شهر بزرگ در کتابخانه ای مشغول کار شود و ضمناً بخت خویش را برای شاعری و نویسندگی بیازماید. با اجارهٔ اتاق محقّری در گرینیج و یلیج و درآمد ناچیزی، شغل تازهٔ خود را آغاز کرد و وظیفه اش این بود که بدستور مدیر، هر روز تعدادی کتاب بمدر خانه های زنان فرتوت ببرد و آنها را به این نوع خریداران بفروشد آن آزو داشت این کتابها، نوشته یا سرودهٔ خود او بودند و لااقل بخاطر غروری که در آفرینش آن آثار داشت، از این شغل احساس خستگی و شرمساری نمی کرد. برای آرامش و خرسندی دل خویش، شعر می سرود اما هرگز از آنچه خلق می کرد راضی نبود آن یکروز، آشفته و

۲۰ ــ در بعضی منابع آمده است که او در جنگ شرکت جست و در فرانسه زخمی گردید (دیکسیونر زندگینامه های ادبی از اوری من ــ زیر نام ویلبام فاکنر) Everyman's Dictionary of Literary Biography

۲۱ \_ بریتانیکا \_ ماکروبیدیا \_ جلد ۷ \_ ص ۱۹۵

<sup>22 -</sup> Oxford born writer stark Young

٢٣ \_ كتابخانة جوايز نوبل \_ زندگاني نامه فاكنر \_ صفحة ١٠٤

۳۴ ــ نخستین اشعار خود را در نشریه The New Republic به چاپ رساند و این همان ماهنامهٔ ادبی بود که مالکم کرالی سردبیری آنرا به عهده داشت.

بیزار، این شغل و این محیط را نیز رها کرد و مجدداً به خانهٔ خویش بازگشت آ. اینبار با یاری دوستش فیلیپ استون، رئیس پست ناحیهٔ دانشگاه می سی سی بی شد و احساس غرور می کرد که برای نخستین بار بر کرسی ارجمندی تکیه کرده است. هر چند سه سال متوالی این مقام را حفظ کرد اصا خساطرهٔ آن بگونسه ای تسلخ و بیزار کننده بود که در یادداشتهای خویش می نوشت «ملعون ترین رئیس پستی که دنیا تا اینزمان دیده» و سر انجام به جبر استعفای خود را نوشت و خانه نشین شد. سبب این تسامح و بی علاقگی جز این نبود که با کتابهای خود خلوت کرده بود و ضمناً اشعار پُل وِرکن را به انگلیسی برگردان می کرد و بسبک تسی — اس — الیوت شعر می سرود. وقتی به خانه رفت، مجموعهٔ شعری داشت متضمن نوزده قطعه که نمایانگر تسفکرات و آرزوها و خیال پردازیهای او در دنیای جوانی و زیبائی و عشق بود. دنش می خواست آنها را چاپ کند اما هیچ نماشری روی موافق نشان نمی داد. سر انجام فیلیپ استون به او یاری مالی داد و در اواخر سال ۱۹۲۴، این مجموعه زیر عنوان فان مرمرین ۲۰ به بطبع رسید.

فاکنر و همینگونه دوستش «استون»، نیک می دانستند که این کتاب ثمره ای به بار نمی آورد اما بسهر صورت آزمایشی بود و طبیعی است فروش مختصر آن هیچیک را خوشنود نکرد. عقیدهٔ فاکنر این بود که او نیز سانند ربرت فراست و ارنست همینگوی باید بهارویا برود و استعداد خویش را در آن قاره بسازماید. در بیهار ۱۹۲۵ به نیو اور لثان رفت تا مقدمات سفر خویش را به اروپا فراهم آورد و در آندیار بـود کـه از آشنائــی و راهنمائــی و میهمان نوازی شروود آندرسن، داستانسرای نامور آمریکائی<sup>۲۷</sup> برخوردار شد و بوسیلهٔ او سرودهها و طرحها و داستانهای کوتاهی بهنشریات ادبی آنسامان داد. در همانحال با جمعی از متفکران و هنر آفرینان در آمیخت و از رهگشائیهای آنان بهره گرفت. در تابستان همانسال بر عرشهٔ یک کشتی باری نشست و با پـول مــختصری بسوی اروپا رفت بدین امید که با نگارش داستان و سرودن شعر و ارسال آنها بهنشریات آمریکا، درآمدی هم برای خود کسب کند. سفینهٔ بارکش او را به بندر «ژن» در ایتالیا رساند و فاکنر از طریق شمال ایتالیا و سوئیس بسوی پاریس رفت. در پاریس، در کرانهٔ غربی، مأوی گیزید و آنگاه واله و بسیقرار در شهیر و میوزهها و کتابخانهها و تفرجگاهها بهسیاحت پرداخت. قریب شش ماه در پایتخت فرانسه رحل اقیامت افکند و در همین دوران بود که نه تنها با فرهنگ جامعهای که از دیر باز به آن عشق می ورزید آشنا شد بلکه نامورانی را دیدار کرد، نظیر جیمز جویس، که همواره آرزو داشت از نزدیک ببیند. با سفری کوتاه بهانگلستان و بازگشت سجدد به فرانسه، موضوع داستانی را در ذهن خویش پرورید زیر عنوان م**واجب سربیاز <sup>۲۸</sup> ک**ه در فیوریه سال ۱۹۲۶ انتشار یافت. موضوع این داستان سرگذشت هوانورد منجروح و جنگ دینده ای است که بنا تصوّرات درهم و خاطرات دردآلود بهزادگاه خویش در یک شهر کوچک ایالت جورجیا باز میگردد. فساکنر پسیش خسود

۷۵ ـ در بعضی مآخذ آمده است که فاکنر برای تأمین مخارج زندگی به قاچاق مشروبات الکلی رو کرد و با سوداگران بدنام درآمیخت. ویلیام از دوران جوانی به میگساری دلبستگی داشت و ظاهراً در سالهای میانسالی، در نوشیدن الکل افراط می کرد (بریتانیکا ــ ساکروپیدیا ــ جلد ۷ ــ ص. ۱۹۷)

<sup>26-</sup> The Marble Faun (1924)

<sup>27-</sup> Sherwood Anderson (1876-1941) American novelist.

<sup>28-</sup> Soldier's Pay (1926)

می پنداشت که می تواند اثری چون و داع با اسلحه یا خور شید همچنان می در خشد نوشتهٔ ارنست همینگوی بیافریند اما زود متوجه شد که طبقهٔ کتابخوان سبک ساده نویسی همینگوی را بسر شیوهٔ سمبولیک او تسرجیح می دهد. با اینحال فروش داستان مواجب سرباز حدود ۲۰۰ دلار سود بر ایش در بر داشت و ایس مبلغ تکافو می کرد که بلیتی تهیه کند و به موطن خویش باز گردد.

دو مین داستانش با یکسال فاصله زیر عنوان پشهها ۲۰ منتشر شد و اینبار فی اکنر نیش قیلم طنز آلود خویش را متوجه ادبا شی ساخته بود که در شهر نیو اور لثان گردهم می آمدند و در مسائل ذوقی به سخن می نشستند. کتاب در مرحلهٔ نخست انتشار با سردی خواننده روبرو شد اما فاکنر اهمیت نداد و تنها به این امید دلخوش بود که از سوی دوست داستانسر ایش شروود آندرسن تشویق ببیند. اکنون فاکنر به ساعات کارش افزوده بود و شبها در گوشهٔ اتاقش در نیو اور لثان تا دیرگاه کار می کرد و از تنهاشی و خستگی و شکست نمی هر اسید. بزودی سومین کتابش زیر عنوان پرچمهای فروافتاده در خاک ۲۰ آمادهٔ چاپ شد و علاوه بسر آن، وی داستانهای کوناه هم می نوشت که هیچیک مورد قبول ناشری قرار نمی گرفت. دوست دیرینش فیلیپ استون که در شهر اکسفورد این نوشته ها را دریافت می کرد و پس از آنکه به منشی خود می داد تا آنها را ماشین کند و بعد بسرای نیاشران مختلف می فرستاد، روزی به او نوشت که کشوهای میز بزرگش انباشته از داستانهای اوست که خسریداری ندارد و به او بنویسد با آنها چه کند. داستان پرچمهای فروافتاده در خاک نیز در وهلهٔ اول رد شد و بعدها، در پایان سال ۱۹۲۷، ناشری آماده شد با تغییر نام کتاب به سار توریس ۳ و حذف بخشهاشی از آن، به چاپ و انتشارش مبادرت ورزد. روزی که فاکنر این خبرهای یأس آور را شنید، لبخندی بس لب آورد و زیس لب گفت انتشارش مبادرت ورزد. روزی که فاکنر این خبرهای یأس آور را شنید، لبخندی بر لب آورد و زیر لب گفت «بهتر، حالا براحتی می توانم مردم را از یاد ببرم و از این پس با تصورات خودم زندگی کنم ۳ ».

داستان پرچمهای فروافتاده در خاک که بنا به پیشنهاد ناشری با نام سار توریس به طبع رسید تاریخچهٔ زندگانی یک خانوادهٔ اشرافی است که در سالهای پس از پایان جنگهای داخلی آمریکا به ناحیهٔ میسیسی پی و شهر اکسفورد آمده اند. خاندان سار تسوریس اروپائی اشرافزاده اند و سرهنگ سار توریس یکی از نقش آفرینان اصلی آنست که جنگ، غرور و شرف و آرزوهای آنان را با خاک خفت آلوده است. در نظر فاکنر، این خانواده و بازیگران و حوادثی که برای آنان رخ می داده می توانست سرچشمهٔ زاینده و پایان ناپذیری برای داستانسرا باشد که در آینده نیز پیرامون آنان بنگارد.

سر انجام زمانی رسید که داستانسر ۱، بی توجه به خواسته های مردم و بی اعتناه به سلیقه های ناشر آن. کستاب

<sup>29-</sup> Mosquitoes (1927)

<sup>30-</sup> Flags in the Dust

<sup>31 -</sup> Sartoris (1929)

جاودان خود را بنویسد و از این گذرگاه غرور خویشتن را نوازش کند. این کتاب، داستان هیاهو و خشم است که موضوع بنیانی آن از دیرباز ذهن او را بهخود مشغول داشته بود و همانگونه که خود حدس زده بود انتشارش نام او را در ردیف بزرگترین داستانسرایان جهان بهثبت رساند.

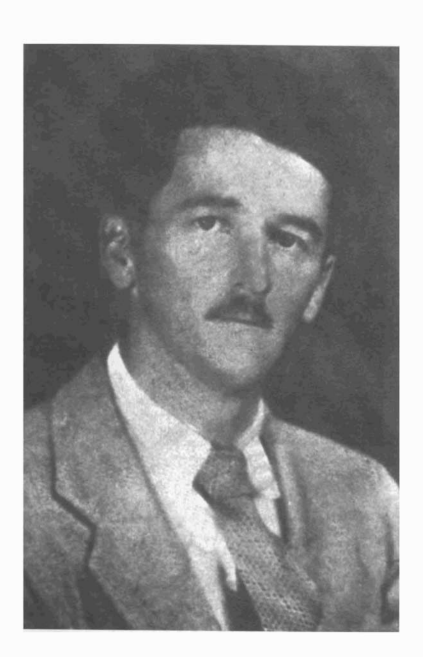
در ماه ژانویه سال ۱۹۲۹، کتاب هیاهو و خشم آمادهٔ چاپ بود اما ویلیام فاکنر تردید داشت از اینکه آنرا به ناشر بدهد زیر ا بیمناک بود مبادا این اثر هم مانند آثار دیگرش مردود شناخته شود. به تبوصیهٔ دوست نبویسنده اش، استارکیانگ، بهنیویورک رفت تا تکلیف کتاب قبلیش، **برجمهای فروافتاده در خاک** را تـعیین کـند و ضمناً دربارهٔ داستان آیندهاش نیز با ناشر صحبت بدارد. یکبار دیگر در گرینیج ویلیج، حومهٔ نیوپورک، سکنی گزید و در معیّت دوست راهنمایش به فعالیّت برداخت. ناشر بهیج عنوان حاضر نبود داستان بسرچمهای فسرو افتاده در خاک را برای چاپ و انتشار بیذیر د مگر آنکه داستانسرا مقداری از آنرا بکاهد، و فاکنر زیسر بار نمی رفت. سرانجام استارک یانگ این مـأموریت را پـذیرفت و ویـراستگی کـتاب را بــه عهــده گــرفت. افسردگــی داستان نویس بحدی بود که حاضر نبود بر آن نظری افکند و از آنجا که سخت نیاز مالی داشت آماده شد کتاب را بصورتی که دوستش کوتاه کرده بود، با نام سار توریس به ناشر بفروشد. همینکه قرارداد امضاء شد. فیاکنر کتاب جدید را عرضه کرد و ناشر با مروری کوتاه بر آن، آنرا رد کرد. بنظر او، داستان هیاهو و خشم با سبک پیچیده و مبهمی که داستانسرا بکار برده بود. هرگز توجه و علاقهٔ خوانندهای را بهخود جلب نمیکرد ". فاکنر کتاب را برداشت و بهسراغ ناشر دیگری رفت و از آنجا بهجای دیگر، هر نوع پیشنهادی از سوی نیاشر برای دستکاری در نوشته مردود بود زیرا بعقیدهٔ خود، شاهکاری خلق کرده بود که نمی بایستی خدشهای به آن وارد شود. سرانجام معامله صورت گرفت و در روز هفتم ساه اکتبر همانسال، داستان هیاهو و خشم مسنتشر شد". ستایش و تقدیر از سوی ادبشناسان سریع بود و پیش از آنکه سال بهیایان بر سد نام وبلیام فاکنر همهجا بر سر زبانها افتاده بود اما علیرغم این ستایشگریها. فروش کتاب ناچیز و درآمد او کم بود.

فاکنر در این زمان جوانی بود سی ودوساله و وجودش سر اسر آکنده از امید و اشتیاق، هنگامی که به زادگاه خویش بازگشت با کمال تعجب دلدار دیرین خویش، استل اولدهام را در آنجا دید. سالها پیش از آن تاریخ به او دلبسته بود و امید داشت با وی زناشویی کند، اما استل با جوان دیگری که وکیل دعاوی بود پیوند مهر بست و به خاور دور رفت و حالا، پس از دورانی قریب یازده سال، رها از بند ازدواج، از خاک چین بازگشته و با دختر دهسالهٔ خود بر ابر اوست. شور عشق به قلب جوان عاشق بازگشت و چند هفته پس از آن تاریخ، فساکنر بسا معشوق جاودانی خویش همخانه شد<sup>07</sup>. زمانی که به خود آمد دریافت که نه تنها همسر جوان و آرزومندی در

۳۳ ــ نام ناشر را هارکورت بریس Harcourt Brace نوشته اند و وی با لجاجت آنرا مقابل داستانسرا انداخت در حالیکه نمی دانست یکی از بزرگترین کتابهای قرن بیستم ادب آمریکا را بعدور می افکند.

۳۴ \_ مؤسسة نشر کتابی که حاضر شد خود را بممغاطره افکند و داستان هیاهو و خشم را بهچاپ رساند جوناتان کیپ ــ هاریسون اسمیت Jonathan Cape and Harrison Smith نام داشت.

۳۵ ــ داستان عشق و وفاداری ویلیام فاکنر بههمسرش استل. زبانزد همهٔ دوستان و آشنایان بود و کسانی که فاکنر را از نزدیک میشناختند. پیرامون محبّت و ایتار و سازگاری فاکنر داستانها میگفتند. اما بهتازگی با انتشار کستایی از سوی بسانو «مستا ــ کسارینتر» MissMeta م



و آفتاب شهرت و محبوبیت بر او می تابید. دو کتاب او، زیر عنوانهای هیاهو و خشم و پناهگاه با اقبال بیسابقهٔ مردم آمریکا روبرو شده بود. اولین اثر برای او سود مادّی دربر نداشت اما در عوض منتقدان صاحب فظر، بسویژه ادب شناسان

ارویائی، آنرا یک اثر برگزیدهٔ اقلیم آمریکامی شمردند و دومین کتاب، پیایی

ویلیام فاکنر در سال ۱۹۳۳، در ۳۷ سالگی.افق آینده بسوی او گشوده شده بود

بهفروش میرفت در حالیکه بر نویسندهاش لعن میفرستادند و او را یک بیمار روانی میپنداشتند. از ویژگیهای مشرب فاکنر این بود که بهنظر منتقدان وقسعی

نمینهاد و تنها سلیقهٔ خود را ملاک تشخیص خوب و بد میبنداشت.

خانه دارد که باید زندگی او را تأمین کند، بلکه نبایدری یک دختر دهساله است و ضمناً مسئول ادارهٔ زندگی یک بر ادر شش ساله که پدرش درگذشته است. با چنین وضعی دیگر نمی تواند بهدر آمد چند دلار در هفته یا ماه قناعت ورزد، و چون هنر سود مادی در بر ندارد ناگزیر باید شغل دیگری برای خویش برگزیند. از اینرو بود که فاکنر به سراغ «رنگ کاری ساختمان» رفت. جامهٔ کار بر تن کرد و جعبه رنگ و قبلم مو بسدست گرفت و از خانه ای به خانه دیگر یای نهاد و درآمدی برای خود پیدا کرد.

در همانحال که فاکنر از راه ناچاری بهمشاغل زجر آور روی می آورد از اندیشهٔ آفرینش داستان غافسل نبود. پناهگاه ۳۶ حاصل این دوره از آفرینش اوست. وقتی در بهار ۱۹۳۰ آنرا بهپایان بسرد و مسوّده را بسرای نباشر خویش، هریسون اسمیت، فرستاد، پاسخی که دریافت کرد چنین بود:

«خدای من، محالست بتوانم چنین کتابی را منتشر کنم. همان روز اول، هر دوی ما را بـهزنـدان خواهند انداخت"...»

و نظر خود فاکنر نیز چنین بود که این کتاب «دهشتناک ترین داستانی است که تــا بــه امــروز نـــوشته شده <sup>۲۸</sup> ه و طبیعی است که داستانسر ا از ناشر خود انتظاری جز این نداشت و با وجــود ایــن، همین اثــر، یکسال بـــعد، در ۱۹۳۱، منتشر شد و فاکنر جز مختصری دستکاری در آن نکرده بود.

داستان پناهگاه سرگذشت یک دختر دانشجو است بنام «تمپل دریک"» که اسیر جمعی لات قاچاقچی می شود. «گووان استیونز "» دوست دانشکدهٔ او از وی می خواهد تما بماتفاق برای گردش و تماشای مسابقهٔ بیس بال به شهر ک مجاور بروند. بی اطلاعی و مستی و بی توجهی جوان، دختر را اسیر جمعی تبهکار و باج بگیر و آدم کش می کند کمه کمار آنها قماچاق مشروب است. از آنجا که اتومبیل درهم شکسته و استیونز در اثر افراط در باده نوشی بحال بیخبری

ستستسلیان متعادی منشی صحنهٔ هعووارد هاکزه کارگردان نامدار هولیوود بود، این راز از پرده بسیرون افتاد که داستانسرای آمریکائی دورانی متجاوز از شازده سال، دوست بسیار نزدیک وی بوده و با او نرد عشق می باخته است. منا کاربنتر دختری باریک اندام با چشمان قهوه گون و موهای خرمائی بوده و شخصیت جذایی داشته است. در سالهای عمر چندیس شوهر اختیار کسرده که یکی از آنسها پیانیست شهیر هولفگانگ ریزه بوده است. دوستی و تفاهم و عشقبازی و نامه نگاری بین فاکنر و متا دورانی بس دراز بطول می انتجامد و فاکنر هر آنگاه که از سوی دلدار خویش نامهر بانی می دیده، تصوّرات و احساس خویش را در داستانی منعکس می کرده است (چنانکه در داستان نخلهای و حشی قهرمان زن کسی جز متا کاربنتر نیست) کتاب اخیر متا، تصویسری است از روحیهٔ فساکنر که در آن تضاد بسین شخصیت ظاهری و باطنی وی نقاشی شده است.

36- Sanctuary (1931)

۳۷ ۔ بریتانیکا ۔ ماکروبیدیا ۔ حلد ۷ ۔ صفحہ ۱۹۶

۲۸ \_ بریتانیکا \_ ماکروبیدیا \_ جلد ۷ \_ صفحه ۱۹۶

<sup>39 -</sup> Temple Drake

<sup>40 -</sup> Gowan Stevens

افتاده، دختر زیبای بیپناه، بازیچهٔ تفرج و آزار و تجاوز آن جمع قرار می گیرد تا سرانیجام، یکتن از آنان بنام «گودوین آی که زورمند است و سر دستهٔ آنان، دختر را می رباید و به گوشهٔ خلوتی می برد و چون دچار بیماری ناتوانی جنسی است، برای ارضای شهوت خویش، با چوب ذرتی دختر را مورد تجاوز قرار می دهد و بعد او را به روسپی خانه ای می برد و در اختیار دیگر مردان می گذارد. رنجها و بینو اثبهای «تمپل دریک» و بدکاریها و بیدادگریهای جمعی او باش بی ایمان، بدانسان هراس انگیز است که نفس را در سینهٔ خوانندهٔ کتاب محبوس می کند تا سرانجام پدر، دختر خویش را می رباید و برای باز گرداندن سلامت و آرامش خاطر او، ویسرا به باروپا می برد و جالب اینکه دختر، وقتی در کنار پدر خویش در بوستان لوگزامبورگ نشسته و با بیحوصلگی تمام به نوای موسیقی کلاسیک گوش می دهد با اندوه بسیار بیاد حوادثی است که با بیحوصلگی تمام به نوای موسیقی کلاسیک گوش می دهد با اندوه بسیار بیاد حوادثی است که بر او گذشته و اطمینان دارد که دیگر هرگز تکر از نخواهد شد.

فاکنر کار می کرد و در همانحال یک لحظه قلم را از نوشتن باز نمی داشت. داستان هیاهو و خشم همچنان مورد نوجه منتقدان بود اما پولی به او نمی داد. پناهگاه را نوشته بود و هنوز به چاپ نرسیده بود. ناچار به فکر داستان دیگری افتاد و اینبار اثری را خلق کرد که خود او بسیار می پسندید. این کتاب، که مکرر داستانسرا به آن اشاره کرده است و در سال ۱۹۳۰، پس از هیاهو و خشم به چاپ رسید، «در آنحال که در بستر مسرگ بودم ۲۳ سنام داشت.

داستان «در آنحال که در پستر مرگ بودم» ماجرای درگذشت زن سالخورده ایست بسنام «ادی 
سه بوندرن آه که با شوهر و چهار پسر و یک دختر خود در کشتز ار خانوادگی زندگی می کند تا
سر انجام به حال احتضار می افتد. در و اپسین دقایق زندگی، پسر بزرگش مشغول تسهیهٔ تابوت
می گردد و دیگر فرزندانش می کوشند مقداری هیزم جمع آوری کنند تا به همسایگان بفروشند و
چند دلاری فراهم آورند تا جنازهٔ زن فرتوت را بنا به وصیتش بسه شهر مسجاور بسبرند و در
گورستان خانوادگی به خاک سپارند. طوفان سهمناک و ریزش باران سیل آسا نقشه ها را برهم
می ریزد. فرزندان برای فروش هیزم دچار زحمت می شوند و زمانی به خانه باز می گردند که زن
از دنیا رفته است. سفر محنت بار، با از آبهٔ فرسوده و تابوت و وسایل خاکسپاری در زیر ریزش
باران هول انگیز آغاز می شود و چون پلهای مسیر راه را آب برده، همسفران در حین عبور از
رودهای پر آب، اسیر امواج می گردند و تابوت به درون آب می افتد و وسایل سفر را سیل می برد
و در این میان پای فرزند بزرگ نیز می شکند و سر انجام خانواده با تحمل بلایای بسیشمار،
به آستانهٔ شهر می رسند و چون نه روز از زمان مرگ بانو بوندرن گذشته و جنازه بو گرفته، ناچار

<sup>41 -</sup> Lee Goodwin

<sup>42 -</sup> As I Lay Dying (1930)

<sup>43 -</sup> Addie Bundren

در مزرعهٔ آشنائی می مانند تا صبحگاه بعد مراسم تدفین را بجا آورند اما شبانگاه انبار کاه که جنازه در آن بوده آتش می گیرد و یکی از پسر آن جان خویش را به مخاطره می افکند و تابوت نیم سوخته را نجات می دهد و عاقبت روز بعد خاکسپاری صورت می گیرد و در پایان داستان، پدر را می بینیم که سر اسر دندانهای عاریهٔ خویش را عوض کرده و شاد و خندان، زندگی تازه را با همسر جدید خود آغاز نهاده است.

ویلیام فاکنر از تلاش خویش خوشنود بود اما کار اضافی در راه تأمین معاش بهاو مجال تفکر و آرامش نمیداد.

اینبار بهنوشتن داستان کوتاه روی آورد و دو داستان نگاشت زیر عنوانهای «گیل سرخ بسرای امسیلی آ» و «سپتامبر بی باران ۲۰ » که از بهترین داستانهای کوتاه وی هستند. شهرت او در داخل آمریکا بسیار بطی ه بود اما در خارج از موطن او، بویزه کشور فرانسه، گسترده و نویدبخش بود. آمریکائیان او را نسویسندهٔ خشنی میدانستند که سعی دارد مدام از خشونت و تجاوز و ستم و آزار سخن براند، در حالیکه فسر انسویان او را داستانسر اثی می دانستند که در شیوهٔ سمبولیسم موفقیت چشمگیری بدست آورده است. دو داستان اخیر فاکنر، یعنی پناهگاه و در آنحال که در بستر مرگ بودم از نظر سبک نسویسندگی با دو داستان قسبلی، یسمنی سار توریس وهیاهو و خشم متفاوت بود. فاکنر در آثار تازهٔ خود شیوهٔ نوینی را اختیار کرده بود و آن اینکه دو گروه نقش آفرین برمی گزید که در دو محل جدا از هم بازیگر افکار او باشند و بسدین تسرتیب در هر یک از داستانها، دو اجتماع متفاوت باهم معرفی می شدند.

استل فاکنر، همسر ویلیام، در ماه ژوژن ۱۹۳۰، در معیت شوهر و فرزندش، بعملک جدیدی رفت که آنان با صرفهجوئی بسیار و گرفتن وام از بانکها توانسته بودند آنرا خریداری کنند و نام جدید «رووان اوک<sup>۴۴</sup>» بر آن نهاده بودند. از آنجا که خانواده نیاز فراوان به پول داشت، فاکنر تصمیم گرفت به هولیوود روی آورد و خویشتن را در اختیار کارخانه های فیلمبرداری قرار دهد. پیش از ترک ایالت می سی سی پی مجموعه ای از داستانهای کوتاه خویش را منتشر کرد زیر عنوان «این سیزده" که در ماه سپتامبر ۱۹۳۱ بعدست علاقمندان رسید. متروگولدین مایر وجود او را مفتنم شمرد و با او قراردادی بست اما فاکنر از شغل تازه اش خوشنود نبود و در عین حال از هولیوود و کالیفرنیا بدش می آمد. با اینحال نیاز بعدرآمد او را مجبور به اقامت کرد و با کارگردان با

<sup>\*</sup> ــ فاکنر داستان در آنحال که در پستر مرگ پودم را زمانی بمرشتهٔ تحریر آورد که در بخش موتورخانهٔ برق دانشگاه در اکسفورد. پاسدار شبانه بود و هر آنگاه فراغت مییافت. با ثبتاب مطالبی را بر کاغذ می نوشت و روز بعدهنگامی که از خواب پسیدار مسیشد آنسرا تصحیح میکرد.

داستان کوتاه گلسرخ برای امیلی یکی از لطیفترین داستانهای کوتاه این نویسنده است و منتقدان معمولا برای نشان دادن نیروی آفرینش
 او در داستان نویسی. این داستان کوتاه را نمونه می آورند چنانکه مؤلف کتاب «کتابخانهٔ جوایز نویل» این اثر ف اکنر را نمفل کرده است.
 A Rose For Emily عنوان انگلیسی داستان جنین است: A Rose For Emily

<sup>45 -</sup> Dry September

<sup>46 -</sup> Rowan Oak

<sup>47 -</sup> These Thirteen

نام و نشان آمریکائی، هوارد هاکز <sup>۲</sup> شروع بکار کرد. نخستین نوشته اش زیر عنوان «روپر گرداندن\*» ببود که ماجرای جنگ و فرار از عرصهٔ پیکار را متن اصلی قرار داده بود. این سرآغاز تلاشی ببود که دور انش بیست و پنجسال طول کشید و از آن میان، فیلمهائی ساخته شد زیر عناوین امروز دور آن زندگی ماست ۲۰ راهی بسوی عظمت ۵۰ داشتن و نداشتن ۵۰ خواب طولانی ۵۳ سرزمین فسراعنه ۵۳ و تسایستان گسرم و طولانی.

در نخستین سال اقامت، فاکنر همچنان در اندیشهٔ خلق داستان تازه بود و اینبار کتابی نوشت با نام «روشنائسی در ماه اوت<sup>۵۴</sup>» که در سال ۱۹۳۲ به طبع رسید. در این کتاب نیز نویسنده شیوه ای را بکار برده که پسیش از آن در دو اثر قبلش، پناهگاه و در آنحال که در بستر مرگ بودم معمول داشته بود و آن اینکه دو گروه نقش آفرین را در دو مکان به بازیگری و ا دارد و بطریقی آنان را بهم مرتبط گرداند و افراد را با یکدیگر در مقام مقایسه قرار دهده م

در داستان روشنائی در ماه اوت، خواننده با زندگانی جسوانی آشنا مسی شود بسنام «جسو کریسمس <sup>۵۶</sup>» که سرگذشت حیرت باری دارد: «کریسمس» پسر نامشروع یک زن جسوان سفید پوست است بنام «میلی دهاینز <sup>۵۷</sup>» که بیا یک سیر کبساز سیاه پسستر شده و پسدر متمستب، دکتر هاینز، همینکه از واقعهٔ آگاه می شود، مرد سیاه پوست را می کشد و ترتیبی می دهد که دخترش، پس از وضع حمل، دیده بر زندگانی فرو بندد. از آنجا که «جو» بهنگام عید میلاد مسیح پای به جهان هستی می گذارد، نام کریسمس بر او می نهند و نوزاد به «جو در کریسمس»

کریسمس نزد خانوادهٔ سختگیر و بیرحمی بنام «مکایکرن<sup>۸۵</sup>» بزرگ می شود و هنگامیکه پای به مرحلهٔ جوانی می گذارد دلباختهٔ زن پیشخدمتی می شود بنام «بابی ــ الن<sup>۵۱</sup>» که در رستورانی به کار مشغول بو ده است. کریسمس، علیرغم سختگیری قیّم خود، برای دورانی هر شامگاه از

- 48 Howard Hawks
- \* Turn About
- 49 Today We Live (1933) Based on Turnabour
- 50 Road To Glory (1936)
- 51 To Have and Have Not (1945)
- 52 The Big Sleep (1946)
- 53 Land Of the Pharaos (1955)
- 54 Light in August (1932)
- ۵۵ ــ در این سالها. فاکنر در فرانسه محبوبیت روزافزون مییافت و این توجه و شهرت. علاوه بر ترجمهٔ کتابهای او. مدیون نوشتار مستندی بود در نشریهٔ LA Nouvelle Revue Francaise که منتقد مشهور زمانMaurice Coindreau نگاشته بود.
- 56 Joe Christmas
- 57 Milly Hines
- 58 McEachern
- 59 Bobbie Allen

## C04/

Joul and I com up from the field, following the public in stop's file. Chapter working our from the make bases come Clange I am It tal closed of lence, anyme walking so from the collections were too tal butto passed and backen show hat a felt wand above my own

The pull rules simple on a plant line, wone small and hainst band had by July, helwen the year were of land by coller, to line coller home in the court of the field, where it lines and contact the coller home of of soll with value and to me on even the field often word by fall is follow garantees precinent

The collen boson is of rough logs, from belower what the chimbry has fallow I grown with a horizon rough ad at a single polety, it leaves in tempty werd many - streeting which diezy et lagidation in the sentified, a single by window in two apposite walls given and the paths opposite by the path. When we exact it I turn mad follow the path which circles the house found, is not belond may looking shought alread dig mailtain to a stuff plante than the winday. Still stanty straight alway, his pale eyes like word

of rate by wooden para, be seeme the love and populy flow in 4 shides, with the exped growing of a apparating ladian during in partial overalls and todard with life page live is po claim, and steps or a single slaude than the appeals would make the part of many out and some account the booms covers be majorfile and 5 for a paral and laced many or family on to me up the math, may be the manuer to the lad of the bluff at the feet

## 7.11

at the feel of the bloff that warms became wegon slowed to will the spony. He have miletal to the nuclius. The result interpreted about a structure to the held one 2 chains lead stops of the sports and loke the sep rose the willow besent and devote I from whe weed so up the path, beging to be an (4)6 , 1040

When I want the lop to him your security. Stands in a little school be in filling the how y the broads to. there are notices Palescen like should spous they are uption as joid, bits sell pild becoming on laws Noute in resolt undulation. The wants of the adea blode: a food carpeals. A Cash is the hills the land broad on the builter, julied along the edge on the shape of body ander the coffee a quorder of the coffine, the hearts acces symmeter acting the entry of these. I good companie Annex control and would be but the one, or help by to lie on it will give to conjectors and compat. I go no to the tenso, jettowed by the stars Charle -Chart of the adse

دستنبشتهٔ ویلیام فاکنر؛ صفحهٔ نخست داستان در آنحال که در بستر مسرگ بودم. بودم. این داستان ماجر ای درگذشت زن سالخورده ای است که با شوهر و جهار پسر

و یک دختر خویش در کشتز ار خانوادگی زندگی می کند تما سر انسجام به حمال احتضار می افتد. در و اپسین دقایق زندگی، پسر بزرگش مشغول تمهیه تمابوت می گردد و دیگر فرزندانش می کسوشند مسقداری هیزم جمع آوری کسنند تسا به همسایگان بفروشند و چند دلاری فسراهم آورنسد تسا جنازهٔ زن فسر توت را بموجب و صبتش به شهر مجاور بیرند و در گورستان خسانوادگی بسه خساک

ده رن از دنیا رفته است.

سفر محنتبار با ارابهٔ فرسوده و تابوت و وسائسل خاکسپاری در زیسر ریسزش
باران هول انگیز آغاز می شود و چون پلهای مسیر راه را آب برده، هستفران در

حین عبور از رودهای پرآب، اسیر امواج می گردند و تابوت بعدرون آب می افتد
و وسائل سفر را سیل می برد و در این میان پای فرزند بسزرگ نسیز مسی شکند و

و وساتل سفر را سیل می برد و در این میان پای فرزند بیزرگ نیز می شکند و سر انجام خانواده با تحمّل بلایای بیشمار، به آستانهٔ شهیر می رسند و چون نه روز از زمان مرگ زن گذشته و جنازه بو گرفته، ناچار در میزرعهٔ آشنائسی می مانند تا صبحگاه بعد مراسم تدفین را بجای آورید اما شبانگاه انبار کاه که جنازه در آن بوده آتش می گیرد و یکی از پسران جان خویش را به میخاطره می افکند و تابوت نیم سوخته را نجات می دهد و عاقبت روز بعد، خاکسپاری

 خانه می گریزد و به آغوش وی پناه می گیرد و سر انجام بخاطر او، ناپدری را سخت مضروب می کند و پول او را می رباید و سپس به شهرهای دیگر آواره می شود. نزدیک به سه سال در شهر جفرسون در خانهٔ یک روسپی می ماند و در این دوران با مردی آشنا می شود بنام «جو براون " » که او نیز سرگذشت جالب جداگانه ای دارد.

براون که نام اصیلش «لوکاس ــ برج <sup>۱۹</sup>» است، در شهر مجاور دختری بنام «لینا ــ گروو <sup>۱۹</sup>» را فریب می دهد و او را باردار می سازد و سپس بعنظور آنکه از دست وی بگریزد، به وی می گوید به جستجوی کاری بهتر به یکی از شهرهای بزرگ می رود و همینکه کاری آبسر و مند یسافت و خانه ای گرفت بسر اغ وی می فرستد و زندگانی مشتر کی را آغاز خواهند کرد. لوک اس هر گزیه به وعدهٔ خویش و فا نمی کند و چون انتظار «لینا» از حدمی گذرد، در راه یافتن او آواره می شود تا عاقبت در شهر جغرسون آگهی می یابد که وی با نام مستعار «جو ــ براون» مشغول کار است. اینک «جو ــ کریسمس» با «جو ــ براون» کاری پسردر آمد را آغاز نسهاده انسد و آن قساچاق مشروب است.

شبی کریسمس با دلدار روسپی خود گلاویز می شود و سپس گلوی او را با کارد می برد و بعد از قتل او خانه را به آتش می کشد اما راز از پرده برون می افتند و آنکه مأموران را از حقیقت آگاه می سازد، دوست او «جو ـ براون» است که به امید دریافت جایزه ای بسه وی خیانت کرده است.

تعقیب برای دستگیری قاتل ادامه می یابد. تا سرانجام کریسمس بازداشت می شود اما در یک فرصت مناسب می گریزد و این گریز و پرهیز آنقدر ادامه می یابد تا عاقبت به ضرب گلوله ای بر خاک می افتد و جان می سیارد.

زمانی که «جو ــ بر اون» یا در حقیقت «لوکاس ــبرج» بیخیال به آشیانهٔ خویش باز می گردد و امیدوار است یکهزار دلار جایزه را دریافت دارد، در آنجا زنی را می بیند کــه نــوباوه ای را به آغوش دارد و این زن کسی جز «لینا ــ گروو» نیست که وی او را فریب داده و ایس کودک شیرخواره فرزند اوست.

«لوکاس برج» از پنجره میگریزد و اینبار کسی او را تعقیب میکند که نامش «بایرون<sup>۳</sup>» است و دل بهمهر لینا سپرده. مرد فریبکار پس از جدالی از دست بایرون میگریزد و چندهفته بعد، مسافرانی که از آن نواحی عبور میکنند، در درون ارابهٔ مسقف مسافربری، زن جوانی را می بینند که کودکی به آغوش دارد اما در انگشتانش حلقهٔ ازدواجی نیست و کنارش مسردی میانسال نشسته است.

<sup>60 -</sup> Joe Brown

<sup>61 -</sup> Lucas Burch

<sup>62 -</sup> Lena Grove

<sup>63 -</sup> Byron Bunch

آنان در سفرند بدون آنکه بدرستی بدانند به کجاره میسیرند".

داستان ر<mark>وشنائی در ماه اوت ت</mark>صویری است روشن از زندگی و معتقدات و تعصّبات مردم جنوب آمریکا، کـه نهتنها بیزاری و ناسازگاری سفید و سیاه را نسبت بهیکدیگر نشان میدهد بلکه درماندگی و گمراهی مـردمی را آشکار میسازد که میراثگر فساد چهار سال جنگ و ویرانی و دربدری و بدبختی بودهاند.

دو ماه پس از انتشار این کتاب، سعادتی به فاکنر روی می کند که هر گز خاطرهٔ آنرا از باد نمی برد و آن تسولد دختری است بنام «جیل<sup>63</sup>» که داستانسرا در سراسر عمرش به او عشق می ورزید و به او می بالید. اکنون او انسان خوشبختی شده است. خانه ای دارد و کشتزاری و همسری و دختری که دنیای او را انباشته از شادی می کنند<sup>63</sup>. او دیگر نگر ان نیست و ضرورتی ندارد که برای در آمد اضافی دربان ادارهٔ آتش نشانی شود یا رنگ کار ساختمان. علاوه بر تهیهٔ سناریو برای فیلم و انتشار کتاب، شعر هم می سراید و اینبار یک مجموعهٔ تازه از اشعار او زیر عنوان یک شاخهٔ سیز ۲۰۰ منتشر می شود. علاقهٔ او به خلبانی، افزونی یافته است و سرگذشت استان و سرگذشت هو انوردان دلیر شوق او را بر می انگیزد. از اینرو نه تنها تعلیم هو انوردی می گیرد تا خود به تنهائی فساصلهٔ کالیفرنیا تا می سی سی پی را طی کند بلکه کتابی نیز می نویسد زیر عنوان «پایلون ۴۰ » که در سال ۱۹۳۵ منتشر می شود، و در این داستان، سرگذشت خلبانان جنگدیده و ستمکشیده ای را بشیوه ای نو، که در آن نفود تی سر سرگذشت نقاشی می کند ۴۰.

دلش میخواهد به هولیوود باز نگردد اما نمی تواند. نامش همه جا بر سر زبانهاست اما آشار او پسولی بسه وی نمی دهد. در ذهن خود موضوع داستانی را پرورانده که دلش میخواهد بگوشهٔ خانه خود بنشیند و بسویسد اما نمی تواند. باید به کالیفرنیا برگردد و نگاهش را بسوی کمپانیهای فیلمبرداری بدوزد تا پولی از آنان بگیرد. بسر رغم میل خود، مقیم هولیوود می شود و بکار می پردازد. با اینحال، یکسال بعد، کتابی را که در ذهن داشته، منتشر میسازد.

۶۴ بنابر نوشتهٔ مالکم کاولی در بریتانیکا، فاکنر بهنگام نگارش این داستان، بدرستی نمیدانسته است که محتوای داستان چیست و از همین روست که منتقد آمریکائی، بهنگام داوری پیرامون آثار فاکنر می نویسد «بعضی مواقع داستان با یک تصویر ذهنی شروع می شود، برای مثال در داستان روشنائی در ماه اوت ما زن حامله ای را می بینیم که با پای برهنه در یک جادهٔ خاکی و ناهموار سرگردان است. حین مطالمه، خواننده در می باید که نویسنده با این مشکل روبروست که توضیح دهد چرا این زن باردار به این جادهٔ پوشیده از گرد و غبار آمده و حدوادث بعدی چه خواهد بود؟» این زن ظاهراً میلی ها بنز است که داستانسرا با ماجرای عشق نامشروع وی داستان را شروع کرده است.

<sup>5</sup>۵ ــ جیلفاک: Jill Faulkner در روز ۲۴ ژوئن ۱۹۳۳ بعدنیا آمد و این همان زمانی بود که فاکتر داستان «تمپل در یک»The Story of را نگاشته بود. ویلیام در سراسر عمر بعدختر خبویش عشق می ورزیند و او را نسزدیکترین مصاحب خسود بسرای اسب سواری و قایق رانی و پیادمروی می دانست.

۶۶ ــ داستانسرای آمریکائی همواره آرزو داشت هواپیمائی برای خود خریداری کند و در سال ۱۹۳۳ این آرزوی بزرگ او برآورده شد و از آن پس برای سفر خویش از میسمسمیریی بهکالیفرنیا از هواپیما استفاده میکرد.

<sup>67 -</sup> A Green Bough (1933)

<sup>68 -</sup> Pylon (1935)

۶۹ ـ برای آشنائی با آثار نی ـ اس ـ الیوت و شیوهٔ کلام او، رجوع شود به نوشتار سرزمین پیحاصل در جلد چهارم از سیری در پزرگترین کتابهای جهان

نام این کتاب «آبسالم، آبسالم ۷۰ است.

داستان آبسالم، آبسالم! سرگذشت دردناک و هر اس انگیز مردی است بنام توماس سو تپن ۲۰ که روزگاری مالک با قدرت و با نام و نشان کشتز ار «یکصد میل» بود. روزی کسه او، در سال ۱۸۳۳، به این منطقه از خاک میسیسی پی پای نهاد و چنین ملک پهناوری را خرید هیچکس از گذشتهٔ او آگاهی نداشت. سو تپن در معیت یک مهندس فر انسوی و جمعی بردهٔ سیاه، قصری با شکوه در آنجا بنا کرد و کشتز ار را در پناه قدرت و خشونت و کار و تلاش، انگشت نسمای آن ناحیه ساخت. همسری گرفت بنام الن کولد فیلد ۲۲ که از خاندان سر شناس بود و صاحب پسری بنام هنری و دختری بنام جودیت شد.

گذشتهٔ اسرارآمیز سوتپن بر همه پوشیده بود و این خواهر زن او بنام رزا ــ کولد فیلد بود که بعدها به آن حقایق هولناک واقف شد: ثروت وی بههمسر پیشینش تعلق داشت که او، علیر غم اینکه از وی پسری داشت، او را از خود رانده بود. پسر بنام چارلزبن ۲۳ بزرگ می شود و در دانشگاه دوست هنری سوتپن می شود بدون آنکه هر دو بدانند که بسرادر یکدیگرند و چارلز دلباختهٔ جودیت می گردد بدون آنکه بداند جودیت خواهر اوست. جنگ داخلی آمریکا آغاز می گردد و توماس سوتپن در مقام یک سرهنگ ارتش جنوب، بهمیدان کارزار می رود. هنری و چارلز نیز به جنگجویان می پیوندند. سرانجام زمانی می رسد که هنری در جنگ کشته می شود و پالن مادر او می میرد و سراسر کشتزار با خاک یکسان می شود و سرهنگ به خانه باز می گردد. اینبار سرهنگ سوتین بسوی رزا ــ کولد فیلد خواهر همسرش روی می کند تا با او ازدواج

ایسالم، آبسالم، Absalom, Absalom در زمستان سال ۱۹۳۵، در هولیوود. آفریده شد و قربب یکسال بعد، در اکتبر ۱۹۳۶ بهچاپ رسید. فاکنر عنوان کتابش را از تورات؛ کتاب دوم سمو ثیل، اقتباس کرده است. ابشالوم؛ چنانکه در کتاب عهد عتبیق آمده است. فرزند داود نبی بود که بر ضد پدر خود قیام کرد و سرانجام جان خویش را از دست داد. در کتاب سمو ثیل، در باب هجدهم، داستان مرگ او چنین آمده است.

71 - Thomas Sutpen

72 - Ellen Coldfield

73 - Charles Bon

کند و خانه و ملک را بهروز اول باز گرداند اما رزا ویسرا از خسویش مسی راند. خبر دیگری می رسد به این مضمون که چارلزبن نیز در گذشته وجودیت که انتظار داشت وی از میدان جنگ باز گردد و با او ازدواج کند، با این خبر دردناک آواره می گردد. سرهنگ سوتین که از تنهائی بجان آمده است، نوهٔ مباشر خود را که «میلی بجونز» نام دارد فسریب می دهد و با او زندگی بهانی را آغاز می کند و سرانجام روزی که دختر آبستن فرزندش را بهدنیا می آورد، «واش بونز" پدر «میلی» که از راز همیستری نوه اش با خبر شده است ارباب خیانتکار را می کشد و به ماجرای مرد اسرار آمیز کشتز ار «صد میل» خاتمه می دهد. سالها از آن تاریخ می گذرد. یکروز «رزا بولد فیلد» تصمیم می گیرد به کشتز ار «صد میل» برود و سری به کاخ مخروبه بزند. بر خلاف انتظار، در آن محیط سه تن را می بیند که همچون اشباح زندگی مسی کسند و جملگی باهم بیگانه اند. نخست دختری نسبتاً سالخورده که معنوم می شود نامش «کلایتی" مشوتین که تصور می رفت در جنگ کشته شده و چون یک کسنیز سیاه بوده است. دیگر هنری سوتین که تصور می رفت در جنگ کشته شده و چون یک فراری محکوم بوده، اکنون به خانه و برانه خویش باز گفته تا برای آینده خویش طرحی بریزد و سومی جوانکی دیوانه که فرزند نامشروع چارلزبن است و او حاصل همیستری وی با یکی از کنیز کان دورگه بوده است. بدین نامشروع چارلزبن است و او حاصل همیستری وی با یکی از کنیز کان دورگه بوده است. بدین ترتیب داستان «آبسالم، آبسالم» پایان می گیرد.

ویلیام فاکنر با نگارش این داستان کوشیده است فساد و زوال مردمی را ترسیم کند که روزگاری با غرور و نخوت بسیار در جنوب میزیسته اند و وقوع جنگهای داخلی آمریکا و تحولات سیاسی و اجتماعی، بسنیان زندگی آنانرا زیر و زبر کرده است. «آبسالم، آبسالما» از نظر شیوهٔ داستانسرائی، همانند هیاهو و خشم است و از جمله آثاری که اندیشه و ذوق و سلیقهٔ داستانسرا در آن کاملا مشهود است. منتقدان صاحب نظر، تأثیر و نفوذ دو داستانسرا را در این کتاب می بینند: یکی بالزاک که نوشته هایش آشینهٔ روشن عصر اوست "و دیگری جوزف کنراد، داستانسرای لهستانی الاصل انگلیسی که سبک صحنه آرائی و جمله پسردازی او مورد تسوجه فاکنر بوده است".

همکاری ویلیام فاکنر با پاره ای مجلات آمریکا نظیر «پست<sup>۷۸</sup>» داستانهای کوتاهی را گرد آورد که حاصلش آفرینش داستانی شد زیر عنوان «مغلوب ناشده ۷۹». این اثر در حقیقت یک داستان جامع و مفصلی است که از

74 - Wash Jones

75 - Clytie

۷۶ ــ پیرامون بالزاک و آثار او رجوع کنید بهنوشتار پایاگوریو در جلد نخست سیری در پزرگترین کتابهای جهان ۷۷ ــ پیرامون جوزف کنراد و آثار او رجوع کنید بهنوشتار لردجیم در جلد چهارمسیری در پزرگترین کتابهای جهان

78 - Saturday Evening Post

۷۹ ــ فاکنر یا دریافت حق انتشار کتاب م**غلوب ناشده The Unvanquished (1938** و اعتباری که از بانک دریافت داشته بود. توانست کشتزاری برای خانوادهٔ خویش خریداری کند.



استل فاکنر، همسر ویلیام فساکنر، در مساه ژوئسن ۱۹۳۰، در مسعیّت شوهر و فرزندش، بهملک جدیدی رفت که آنان با صرفه جسوئی بسیار و گرفتن وام از بانکها توانسته بودند آنرا خریداری کنند و نسام جسدید «رووان ـــ اوک» بسر آن

نهاده بودند. داستانسرای آمریکائی برای تأمین هزینهٔ خـانواده و خـرید ایـــن خانه. بهمشاغل گـوناگونی روی آورده بــود از آنــجمله رنگـکــاری ساختمان.

دربانی. درودگری. منشیگری و کتابفروشی. در سال ۱۹۳۰،هنگامی که این خانه را میخرید. یک داستان او زیــر عنوان در

آنحال که در پستر مرگ بودم مورد توجه مردم قرار گرفته بسود امسا خسود نویسنده تنها بر یک اثر خویش ارج مینهاد و آنرا میپسندید: داستان هیاهو و خشم. روی یک داستان کوتاه بوجود آمده است. همانگونه که در داستان «آبسالم، آبسالم!» کوثنتین کومپسون، یکی از نقش آفرینان داستان «هیاهو و خشم» چهره می نمایاند، در داستان «صغلوب ناشده» نیز یکی از بازیگران داستان «سار توریس» که عضوی است از اعضاه این خانواده ظاهر می شود و با مشکلات و متاعب ناشی از چهار سال جنگ داخلی آمریکا بعمبارزه برمی خیزد.

داستان «مغلوب ناشده» در فوریه سال ۱۹۳۸ انتشار می یابد و فروش قابل ملاحظهٔ آن، امکانسی به داستانسرا می دهد که ملک جدیدی را برای خود در روستای «لافایت» خریداری کند. مردم جنوب آمریکا خوشنودند از اینکه داستان نویس نامداری چون ویلیام فاکنر دارند که با بیان سرگذشتهای آنان، توجه آمریکا ثیان و جهانیان را بسوی آنان معطوف می دارد و مردم دیگر نقاط آمریکا بر او معترضند که فاکنر با نشان دادن زشتیها و تباهیها و پلیدیهای مردم جنوب، شرف و نخوت آنان را با خاک خفت می آلاید و از اینظریق، پول و شهرت کسب می کند.

دوستداران آثارش بر سر کتاب اخیر او بهبحث و گفتگو ادامه می دادند که اثر تازه ای از او منتشر شد: ایس کتاب که در بهار سال ۱۹۳۹ به چاپ رسید، «نخلهای وحشی "۵» نام داشت و این نوشته، در حقیقت دو داستان بود در یک کتاب: یکی داستان نخلهای وحشی و دیگری داستان «پیرمرد "۵» این اثـر حکایـتگر تـلاش و جانبازی دو دلباخته ای است که هستی خویش را در راه عشق یکدیگر فدا می کنند.

جنگ جهانی دوم در سپتامبر سال ۱۹۳۹ آغاز گشت و توجه جهانیان بسوی فاجعه ای معطوف شد که حکایتگر مصیبتهای بزرگ و غیر قابل اجتناب بود. با وجود این نوشته های ویلیام فاکنر در آمریکا به طبع می رسید و با اقبال مردم روبرو می شد. دو کتاب «دهکنه ۹ « و «فرود آی صوسی ۹۳ » که نخستین داستان در سال ۱۹۴۰ و دومین مجموعه در ۱۹۴۲ و همچنین داستان کوتاه «خرس ۹۳ » که از مشهور ترین حکایات کوتاه اوست در همین سالهای مصیبت بار آفریده شد و در دسترس دوستداران ادب قرار گرفت.

«هملت» یا «دهکده» سرگذشت خاندانی است بنام «اسنوپس ۵۵» که بازیگران آن در دو داستان دیگر ویلیام فاکنر نیز ایفاگر نقشند. هملت که در این داستان معنی دهکده را می دهد و بهیچوجه تشابهی با «هملت»، شهزادهٔ دانمارکی ویلیام شکسپیر ندارد، کشتزار پهناوری است متعلق به توانگری بنام «ویلی وارنر ۹۵» که با پسر و دختر خود زندگی نسبتاً سرفهی دارند. مصیبت و

<sup>80 -</sup> The Wild Palms (1939)

<sup>81 -</sup> Old Man

<sup>82 -</sup> The Hamlet (April 1, 1940)

<sup>83 -</sup> Go Down, Moses! (1942)

<sup>84 -</sup> The Bear

<sup>85 -</sup> Snopes

<sup>86 -</sup> Willy Varmer

ناراحتی از زمانی آغاز می شود که مردی بنام «اب اسنوپس<sup>۸۸</sup>» وارد این منطقه می شود و بخشی از مزارع را از مالک آن اجاره می کند. اسنوپس بسا پسر بسزرگ خسویش «فسلم اسنوپس ۸۸ و چند تن اقربای خود که یکی از آنها دیوانه است. آرامش دهکده را برهم می ریزد و نگر انی «ویلی وارنر» مالک اصلی زمانی روبه فزونی می گذارد که دختر زیبایش بنام «یولا ۸۸ باردار می شود. پسر اسنوپس «فلم» با اینکه در این ماجرا گناهکار نیست برای سرپوش نهادن بر این رسوائی، با دختر فریب خورده زناشوئی می کند و بدنبال آن حوادثی در ایس دهکده رخ می دهد که نمایشگر شیوه زندگی و معتقدات و تصورات مردم بخشی از جنوب آمریکاست.

در این داستان صحنهٔ حوادث همچنان ایالت میسیسی است و نقش آفرینان آن مردم جهل زده و فساد پذیر سیاه و سفید جنوب. لحن فاکنر سراسر طنز است و انتقاد، و پارهای موارد افسانه و اسطوره را نیز بـهداستان خویش افزوده است.

«فرود آی موسی ۱» مجموعهٔ هفت داستان است که فاکنر در مجلات «آتلانتیک ماهانه»، هارپر، کولیرز و ساتردی ایونینگ پست و همچنین «استوری» بهچاپ رساند. از این میان، داستان «خرس» طولانی ترین و بهترین است و هنگامیکه در ماه مه سال ۱۹۴۲ ایس مجموعه منتشر شد. خوانندگانش دانستند که داستانسرا به اوج خلاقیت خویش رسیده است ۲۰

اما فاکنر در این زمان خسته بود. چهل و پنج سال عمر پر تلاش و پر ثمرهٔ خویش را پشت سر نهاده بود و دیگر احساس فرسودگی و ناتوانی می کرد. سایهٔ مشوم جنگ هم بر سر او و خانواده اش افتاده و بحران سیاسی و اقتصادی آثار خود را بیش از پیش نشان می داد. با اینحال باید کار کند و هزینهٔ زندگی کسانی را کسه بسه او ابسته اند فراهم سازد. ناچار در ماه ژوئیهٔ آنسال بسوی هالیوود بازگشت و اینبار با کسپانی «وارنسر بسرادرز» قراردادی امضاء کرد. با تبعید میساخت و آثار تازه خلق می کرد. آنچه بیش از همه ذهنش را مشغول داشته بود آفرینش داستانی بود مذهبی بر مبنای احکام انجیل، که پیش خود می اندیشید شاید والاتسرین و بسرگزیده تسرین اثرش باشد. این کتاب متجاوز از دهسال بعد انتشار بیافت و عنوان «یک قصه ۱ می بر خود داشت و بسطور

<sup>87 -</sup> Ab Snopes

<sup>88 -</sup> Flem Snopes

<sup>89 -</sup> Eula

مجموع اثری بود که فاکنر در سالهای آخر زندگی آنرا بر دیگر آثارش رجحان میداد. بحران در زندگانی داستانسرا آغاز شده بود و دیگر کسی کتاب او را نمی خسرید. نساشران حساضر نسبودند نوشته های او را تجدید چاپ کنند و رفته رفته نام فاکنر از یادها می رفت. در اینزمان بود که مالکم کاولی منتقد مشهور آمریکائی به یاری او برخاست و با انتشار منتخباتی از آثار وی و همچنین تقریظی جامع پیرامون شیوهٔ داستانسرائی او، حیاتی تازه به وی بازگرداند. از آنجا که فاکنر از دوران طفولیت به داستانهای پلیسی و جنائی علاقهٔ بسیار داشت و این شوق در خانوادهٔ او موروثی بود، اینبار کتابی در این زمینه خلق کرد که نام «مزاحمی در غیار ۹۲» بر خود داشت.

در داستان مزاحمی در غبار توجه فاکنر همچنان معطوف جنوب است و هزاران مسائلی که گریبانگیر فرد فرد آمریکائی جنوبی نشین است. داستان نویس، وکیلی بنام گاوین استیونز آا را می آفریند تا استدلال کند که جنوب را باید بحال خویش رها کرد تا بی مداخلهٔ شمالیها، بر موانع خویش فاثق آید. با اینکه داستان شیوه ایست از نوع مکتب رئالیسم اجتماعی و شباهتی بمداستانهای پر تحرک روانی پیشین وی ندارد با اینحال فروش آن به نصاب بیسابقه ای رسید و حتی شرکت متروگولدوین مایر آماده شد امتیاز فیلمسازی آنرا خزیداری کند.

قهرمان داستان پسری است شانزده ساله بنام چار از مالیسون ۱۳ که سفید پسوست است و از خانواده ای سرشناس. روزی که وی برای شکار خرگوش به صحرا می رود، در بستر پوشیده از برف و یخ بدرون نهری می افتد و آنکه او را از مرگ مسلم می رهاند غلام فرتوت سیاه پسوستی است بنام «لوکاس بیوچامپ ۴ که چار از را به خانهٔ خویش و نزد همسر و فرزندانش می برد و از او پرستاری می کند و غذای گرم و بستر گرم در اختیار او می نبهد. بهنگام تسرک خسانه، چار از هر چه می کوشد تا پولی در ازاء آن خدمت در اختیار صرد سیاه پسوست بگذارد، وی که انسان مهربان مغروری است از قبول مزد خودداری می کند و چار از نیز که نبی خواهد به غلام سیاه پوستی مدیون باشد منتظر فرصت می شود تا خدمت او را جبر ان کند. چندی پس از آن تاریخ، لوکاس بیوچامپ به اتهام قتل یک سفید پوست به زندان می افتد و آنکه می کوشد تا با تاریخ، لوکاس بیوچامپ به اتهام قتل یک سفید پوست به زندان می افتد و آنکه می کوشد تا با کارین که مایل نیست و کیل یک سیاه باشد ناگزیر این و کالت را می پذیرد و سران جام چار از ماین جوان پاکدل شانزده ساله است که با نبش قبر مقتول و کشف مدارک تسردید ناپذیر، جان این جوان پاکدل شانزده ساله است که با نبش قبر مقتول و کشف مدارک تسردید ناپذیر، جان این جوان پاکدل شانزده ساله است که با نبش قبر مقتول و کشف مدارک تسردید ناپذیر، جان این جوان پاکدل شانزده ساله است که با نبش قبر مقتول و کشف مدارک تسردید ناپذیر، جان

<sup>92 -</sup> Intruder in the Dust (1948)

<sup>93 -</sup> Gawain Stevens

<sup>94 -</sup> Charles «Chick» Mallison

<sup>95 -</sup> Lucas Beauchamp

چارلز مالیسون، نوجوانی که ف اکنر در داستان «صزاحمی در غیار <sup>۹۶</sup> آفسرید، آنسچنان مسورد تسوجه وی و خوانندگانش قرار گرفت که چهارده ماه پس از آن تاریخ، در معیت عمّ خود «گاوین ــ استیونسز» در مسجموعهٔ داستانهای جنائی دیگری ظاهر شد که نام «رزمآرائی سلحشور ۹۷» بر خود داشت.

در اینزمان که سال ۱۹۵۰ میلادی است و بتازگی مجموعه ای از آثار او به طبع رسیده است، از استکهلم خبر می رسد که بنا به تصویب هیأت داور ان اعطای جایزهٔ نوبل، وی برندهٔ جایزهٔ ادبیات سال ۱۹۴۹ شده است ۱۰ این خبر که به سراسر عالم مخابره می شود، داستانسرای آمریکائی را به حیرتی عمیق و شعفی بی بایان فرو می برد. در عین حال بنظرش می رسد که نباید خاک و طنش را ترک گوید و برای دریافت جائزه ای به سوئد برود. اما دیری نمی گذرد که در می باید اعطای این جایزه یک افتخار ملی است و بهیچوجه نمی باید از حضور در جلسه خودداری کند. آنچه او در بر ابر پادشاه سوئد و هیأت داور آن و دیگر برندگان بنشانه سیاس بر زبان راند، هر چند با چنان صدای آهسته ای گفته می شد که به زحمت به گوش می رسید، با اینحال از مطالبی است که بارها در کتابهای دیگر آن نقل شده است. در آغاز، گوستاوهلستروم آن عضو آکادمی سوئد، در معرفی فاکنر چنین گفت: "

ویلیام فاکنر اساساً یک نویسندهٔ ناحیه ای است و برای کتاب خسوانان سوئسدی بادآور دو داستان سرای صاحب نامی است که سوئد در گذشته و اصروز داشته است مسانند سلما به لاگر لوف ''' و یالمار پرگمن '''. برای فاکنر، منطقهٔ مورد علاقه اش بسخش شمالی ایسالت می سی سی پی است و شهر مورد توجهش جغرسون. تشابه بین او و دو داستان نویس هموطن ما از جنبهٔ ابعاد گوناگون قابل برابری است اما در اینجا مجالی برای این سخن نیست. اختلاف اصولی بین او و دو داستانسرای سوئدی اینست که محیط زندگی نقش آفرینان او بسراتب تیره تر و خونین تر از فضائی است که بازیگران ساده دل لاگر لوف یا انسانهای وهمی پسرگمن در آن می زیسته اند. فاکنر یک نویسندهٔ بزرگ حماسی ایالات جنوبی است با همهٔ ویژگیهایش:

 ۹۶ مروش کتاب مزاحمی در غیار در هفتمهای نخست به۱۸٫۰۰۰ نسخه رسید و این رقم در میان کلیهٔ آثار فاکتر بیسابقه بود. پس از انتشار این داستان. ویلیام فاکتر به عضویت فرهنگستان هنر و ادب آمریکا پذیرفته شد.

97 - Knight's Gambit (1949)

۹۹ — برای مردم آمریکا خبری حیرتآورتر از این نبود که آکادمی سوئد. ویلبام فاکتر را برای اعطای جایزهٔ ادبی برگزیند. حتی برای ناشرانِ آثار فاکتر نیز غیر قابل قبول بود (ویلیام فاکتر تالیف لارنس تومیسون ــ صفحات ۱ و ۲ مقدمه)

99 - Gustav Hellstrom (member of the Swedish Academy)

۱۰۰ ـــ این خطابهها از کتاب «کتابخانهٔ جوایز نویل» اقتباس و از متن انگلیسی بهفارسی برگردان شده است. خطابهها کامل نیست و فقط بخشی از آنها استفاده شده است.

۱۰۱ م پیرامون سلمالاگرفت و نفکرات او، رجوع کنید بهنوشتار هافسانهٔ گوستاوپرلینگه در جلد بکم از سیری در پزر گترین کتابهای جهان. ۱۰۲ مه Frederik E. Hjalmar Bergman (1883 – 1931) بکی از نامورترین چهرههای ادب سوئد در عصر خویش بالمار برگمن (Frederik E. Hjalmar Bergman بکی از نامورترین چهرههای ادب سوئد در عصر خویش بود و مقام وی در میان نویسندگان سوئد از آنرو والا بود که بهزرفای روان آدمی فرو می رفت و با خامهٔ قدرتمند خویش، عقدهای روحی او را می گشود. داستان بوستان خدای او که بسال ۱۹۲۴ انتشار یافت، نام او را جهانگر کرد.

مانند گذشتهٔ افتخار آمیزی که بر رنج رایگان برده های سیاه بنا شده؛ جنگ داخلی و شکستی که بنیان اقتصادی ضروری برای پیریزی اجتماعی را ویسران کسرده؛ دورهٔ فسترت طسولانی و دردناک خشم و انزجار و سرانجام آیندهٔ صنعتی و تجارتی که ماشینی کردن و طبقه بندی کسردن زندگیش برای جنوبی ها که بتدریج می کوشند تا خود را با آن منطبق سازند هم عجیب و هم خصمانه است.

داستانهای فاکنر توصیف مداوم و بسیار عمیق این پیشرفت تدریجی است که او، هم صمیمانه می فهمد و هم موشکافانه حس می کند و این توانائی امکان نداشته مگر اینکه بپذیریم وی از خانواده ای برخاسته که ناگزیر ثمره های شکست را تا مغز کرم خوردهٔ آن چشیده و معنی فقر و فساد و تباهی فرد فرد جامعه را حس کرده است. به او تهمت ارتجاع زده اند. اگر این داوری تا حدی قابل توجیه باشد باید گفت که این احساس گناه، در تلاشهای خستگی ناپذیری که او کوشیده در بافتهای تیرهٔ داستانهایش روشن و روشنتر سازد، جبر ان شده است. بهای محیط کوشیده در بافتهای تیرهٔ داستانهایش روشن و روشنتر سازد، جبر ان شده است. بهای محیط است. بطور اختصار، آن دو راهی که ویلیام فاکنر بر سر آن قرار داشت اینست که او می گرید و خروش بر می دارد و بعنوان یک نویسنده آن راهی از زندگانی را بر می گزیند و پیر امونش به اغراق گوئی می پردازد که او خود با صفات انسانی و عدالت خواهی که دارد قادر به تحمل آن نبست. همین امتیاز است که یک داستانسرای ناحیهای را جهانی می سازد. چهار سال جنگ خونین آنچنان تغییرات بنیانی اجتماعی بوجود آورد که برای مردم اروپا، بغیر از روسیه، بیش خونین آنچنان تغییرات بنیانی اجتماعی بوجود آورد که برای مردم اروپا، بغیر از روسیه، بیش از یک قرن و نیم طول کشید تا خادث گردد.

بر همین زمینهٔ جنگ و خشونت است که یک نویسندهٔ پنجاه و دو ساله داستانهای مهم خود را بهرشتهٔ تحریر می آورد. پدر بزرگ او در جنگهای داخلی مقام والاثی در فرماندهی داشت. او خودش در فضائی پر ورش یافت که اعمال خطیر دوران جنگ آنرا بوجود آورده بود و همچنین تلخی و فقر و نکبتی که زائیدهٔ جنگ بود و کسی نمیخواست این واقعیت را بپذیبرد. وقستی بیست ساله شد به نیروی هوائی پادشاهی کانادا پیوست و دو بار سقوط کرد و زمانی که به خانه باز گشت قهرمان جنگ نبود بلکه جوانی بود روحاً و جسماً خسران دیده از جنگ و با آیسنده نامطمئن که طی چند سالی هم حیات عاریهای داشت. او به جنگ پیوست زیبرا همانگونه که نامطمئن که طی چند سالی هم حیات اعاریهای داشت. او به جنگ پیوست زیبرا همانگونه که دلشان نمی خواهد جنگ را ضایع کنند» — اما از گریبان جوانی که دورانسی بسرای جنگ و هیجان تشنه بود، مردی بتدریج سر بر کشید که بیزاریش نسبت به خشونت هر دم رو به تراید هیبان تاید دم رو به تراید هستند که انسان باید همواره نشان دهد که مایل نیست تحمل کند». یکی از آخسرین نستش هستند که انسان باید همواره نشان دهد که مایل نیست تحمل کند». یکی از آخسرین نستش آفرینانش می گوید «بعضی چیزها هستند که تو نباید تحمل کند». یکی از آخسرین نستش آفرینانش می گوید «بعضی چیزها هستند که تو نباید تحمل آنها را داشته باشی: بسیعدالتی و بی شرفی و بی آبروژی، نه برای جلال و نه برای مال، بهر طریق از آنان احتراز

کن». شاید پرسیده شود که این دو پند اخلاقی چگونه با هم سر سازش دارند و یا اینکه چگونه فاکنر خودش در دوران بی قانونی بین المللی می تواند تصور کند که ایس اصول صورت تحقّق یابد. این پرسشی است که وی پاسخ آنرا نداده است.

آکادمی سوئد در خطابهٔ خویش بسیار او را میستاید. میگوید:

ویلیام فاکنر با هر اثر جدیدش، عمیق تر در روان انسانی نفوذ کرده است. بـه ژرفـای بـزرگی آدمی و نیروی از خود گذشتگی او فرو رفته است. در شهـوات قـدرت طلبی، کـامجوئی، فـقر روحی، کوته نظری، خیره سریهای مسخره، انـدوه، هراس و خـطاهائی کـه از نسل فـاسد سر میزند سیر کرده است. بعنوان یک روانشناس آزمایشگر، در میان همهٔ داستانسرایان انگلیس و آمریکا، استاد بی همتاست. هیچیک از هم قـلمانش ایس نـیروی حیرتانگیز تصور و ایسن استعداد بی رقیب آفرینش قهرمانان را که او داشت ندارد.

و سخنران، آقای گوستاو هلستروم. عضو آکادمی سوئد. با این جملات گفتار خویش را پایان میدهد:

اکنون آقای فاکنر، برای من مسرتی است که از شما تقاضا کنم جایزهٔ خود را در ادبیات، که از سوی فرهنگستان سوئد به شما اعطاء شده، از اعلیحضرت یادشاه سوئد دریافت دارید. از

ويليام فاكنر. بهنگام دريافت جايزه، اينگونه آغاز سخن كرد:

احساس من اینست که این جایزه، به شخص من، بعنوان یک انسان، اعطاء نشده بلکه به کار من داده شده، کاری که مولود عمری رنج بردن و عرق ریختن روان یک انسان بوده ــ تبلاشی نه بخاطر نام جوثی یا سود مادی، بلکه آفرینش چیزی از دوران مسائل روح آدمی که پیش از آن وجود نداشت ــ بنابر این، این جایزه و دیعه ایست نزدمن، و مشکل نیست که مسحلی بسرای اهدای قسمتی از پول آن پیدا کرد، نیتی که در آرمان و منظور اهداء کنندهٔ این جایزه از روز نخست مستتر بوده است. اما در همانحال میل دارم که در این لحظه، از این قلهٔ رفیع، مطلبی را اعلام دارم، مطلبی که ممکنست به گوش زنان و مردان جوانی برسد که آنان نیز خویشتن را وقف این غم و درد کرده اند و در آن میان چه بسا فردی باشد که روزی به همین مکان که من ایستاده ام پای بگذارد. تراژدی زندگی امروز ما نوعی هراس جسمانی عمومی و دنسیائی است

۱۰۳ ـ صفحات ۳ و ۴ از کتاب کتابخانه جوایز نوبل ۱۰۳ ـ صفحه ۶ از کتاب کتابخانه جوایز نوبل



بهنگام دریافت جائزهٔ نوبل در سال ۱۹۵۰، ویلیام فاکنر در پاسخ خطابهٔ رئیس فرهنگستان سوئد چنین گفت:

«من حاضر نیستم که پایان حیات آدمی را بپذیرم. من اعتقاد دارم که انسان

یاری دهد تا این رنجها را تحمل کند. از راه قوّتقلب، از طریق اینکه شجاعت

صرفاً تحمل پذیر نیست بلکه حاکم است. او جاودانی است، نه بخاطر اینکه در بین جانداران، فریاد خستگی ناپذیر دارد بسلکه به سبب اینکه روح دارد. در او قدرت روحانی هست که شفقت و فداکاری و تحمل نشان دهد. وظیفهٔ شاعریا نویسنده اینست که دربارهٔ این چیزها بنویسد. این وجه تمایز اوست که به انسان

و شرف و امید و غرور و شفقت و ترحّم و از خودگذشتگی را که از گذشتههای دور شکوه و بزرگی او را تشکیل می داد به یاد او آورد. صدای شاعر لزوماً نباید کتاب زندگانی انسان باشد بلکه می تواند تکیه گاهی باشد که به او نیروی تــحمل

> تصویر فاکنر را در ۱۰ دسامبر ۱۹۵۰ در استکهلم نشان می دهد کــه جــائزهٔ خویش را از یادشاه سوئد دریافت می دارد.

و غلبه عطاء نمايد.

که بتدریج به آن خو گرفته ایم و آنرا پذیرا شده ایم. دیگر معضلات روحی برای ما وجو دندارد. تنها یک پرسش برای ما مطرِح است و آن اینکه من در چه زمان مـتلاشی خـواهم شد؟ بـخاطر این مسأله، زن یا مرد جوانی که امروز قلم بدست میگیرد، مسائل قـلب آدمـی را در جـدال بـا خودش فراموش کرده است که این خود بتنهائی موضوعی را بدست نویسنده میدهد که ارزش آن دارد که بخاطرش عرق بیفشاند و رنج بکشد.

نویسندهٔ امروزی باید بار دیگر آنرا بیاموزد، بهخود تعلیم دهد، و اذعان کند که فرومایه ترین عمل، ترسیدن است و بهخود تلقین کند که آنرا برای همیشه از یاد بسرد و در کارگاه خویش، محلی برای چیزی جز واقعیت و حقیقت همیشگی دل باقی نگذارد و بسوی آن حقایق جهانی روی کند که امروز در داستانها اثری از آنها نیست و باید وجود داشته باشد: مانند عشق، احترام، شفقت، سرفرازی و همدردی و از خود گذشتگی. تا آنزمان که بسوی این فضایل رو نکند، شانهاش زیر بار لعن خم شده است. او می نویسد اما بهجای مشق از شهوات سخن می راند، از شکستهائی که در آن ارزشها از میان نمی رود، از پیروزیهای بدون امید و بدتر از همه، بدون رحم و غمخواری. غمهایش، غم انسان نست و چون غم راستین عمیق نیست اثری هم باقی نمی گذارد، می نویسد اما نه دربارهٔ قلبها بلکه پیرامون غده ها.

تا آنزمان که این حقایق را در نیافته است می نویسد اما بگونه ای که گوئی میان انسانها ایستاده است و ناظر پایان زندگی اوست. من حاضر نیستم که پایان حیات آدمی را بپذیرم. آسانست گفته شود که انسان فنا ناپذیر است بدان سبب که نیروی تحمّل دارد: اینکه وقتی آخرین دنگ دنگ ناقوس تقدیر به طنین آمد، در آخرین شام خونین محتضر، از ضربه آخرین صخره بی ارزشی که جاودانه بر سرش آویخته است جان بدر خواهد برد، اینکه حتی در آنزمان، هنوز صدای دیگری هست، صدای خستگی ناپذیر ضعیفی که پیایی حرف می زند. مین ایس ادعا را نمی پذیرم. من اعتقاد دارم که انسان صرفاً تحمل پذیر نیست بلکه حاکم است. او جاودانی است، نه بخاطر اینکه در بین جانداران، فریاد خستگی ناپذیر دارد بلکه بسبب اینکه روح دارد. در او قدرت روحانی هست که شفقت و فداکاری و تحمل نشان دهد. وظیفهٔ شاعر یا نویسنده این وجه تمایز اوست که به انسان یاری دهد تا این رنجها را تحمل کند. از راه قوت قلب، از طریق اینکه شجاعت و شرف و امید و غرور و شفقت و را تحمل کند. از راه قوت قلب، از طریق اینکه شجاعت و شرف و امید و غرور و شفقت و ترحم و از خود گذشتگی را که از گذشتههای دور شکوه و بزرگی او را تشکیل می داد به یاد او آورد. صدای شاعر لزوماً نباید کتاب زندگانی انسان باشد بلکه می تواند تکیه گاهی باشد که به و نیروی تحمل و غلبه اعطاء نماید.

سخنان ویلیام فاکنر برای دوستداران آثارش حیرتآور بـود زیـرا او تـقریباً در همهٔ داستانـهایش از شناعت و

شقاوت و خشونت انسانها سخن گفته بود. نقش آفرینانی که او آفریده بود عموماً آمسهای کسریه و نـفرت بــار بودند که از فساد و سقوط و فنای انسان و زوال مقام آدمیّت حکایت میکردند. با اینحال گفتارش مــورد تــوجه همه قرار گرفت و بسیاری از ناقدان جهان، همه یا بخشی از آنرا در نوشتههای خویش نقل کردند.

فاکنر اکنون بر روی اثری کار می کرد که در سپتامبر سال ۱۹۵۱ زیسر عنوان «نموحهای بسرای یک راهبه» " منتشر شد. این اثر، داستان نمایش گونه بود و قهرمانش دختری بود. با نام «تمپل دریک» بازیگر نگون بخت داستان «پناهگاه». این کتاب، بصورت رمان و حتی نمایش بروی صحنه با موفقیتی رو بسرو نشد اما در اروپا مورد استقبال فراوان مردم قرار گرفت بسویژه آنکه اروپائیان تشابسهی بسین تسفکرات او و پسیروان مکتب «اگزیستانسیالیزم» می دیدند.

سر انجام کتاب «یک قصة» در ماه اوت سال ۱۹۵۴ انتشار یافت. فاکنر سالیان متمادی بروی این اثر کار کرده بود و از جمله معدودی آثار او بود که رنگ فلسفی داشت. هنگامیکه جنگ جهانی دوم به پایان رسید. فاکنر تصمیم گرفت کتابی پیرامون جنگ بنویسد و برای این منظور، خاک فر انسه را اختیار کرد و وقایع را به جنگ بین المللی اول مرتبط ساخت. نوشته تقریباً یک داستان مذهبی تمثیلی است که انجیل در آن تأثیر مستقیم دارد.

قصته داستان مسیح است که در سیمای یک سرگروهبان ارتش فر انسه در جنگ جهانی اول، بار دیگر پای به این عالم هستی می گذارد. این باز گشت در ماه مه سال ۱۹۱۸ صورت می گیرد و با ظهور خویش نبرد خونین بین سپاه فر انسه و آلمان را متوقف می سازد. متارکهٔ ناگهانی جنگ، فر ماندهان دو سپاه متخاصم را دچار حیرت و سرگشتگی می کند و تحقیقات بعدی، این حقیقت را به ثبوت می رساند که بازیگر اصلی در این میان یک سر گروهبان اسر ارآمیز است. حضور سر گروهبان در دفتر فر مانده کل نیروهای متفقین، واقسعیت شگفت آور دیگری را آشکار می سازد و آن اینکه، مارشال فر انسوی پدر راستین اوست که وی از آن بیخبر بسوده است. در اینجا فر مانده کل سپاه مجازاً در نقش پر وردگار ظاهر می گردد. در محاکمات علنی و پنهانی، سخن سرگروهبان جز این نیست که باید از جنگ و خونریزی دست کشید و بجای این اسارت مرگبار، فر مان آزادی انسانها را صادر کرد. چون هیچگونه سازشی بسین مستهم و بازپرسان صورت نمی گیرد، سرگروهبان محکوم به مرگ می گردد. در آخرین شامی که در زندان بین سرگروهبان و هواخواهانش تر تیب داده می شود، و ایس شام بی شباهت به واپسین زندان بین سرگروهبان و هواخواهانش تر تیب داده می شود، و ایس شام بی شباهت به واپسین مسیح با حواریون خویش نیست، یکتن از آن جمع بسنام «پیوتر» از راه خویش بسر می گردد و بر رهبر خویش سخت می تازد، و او انسانی است نظیر په ودای اسخسریوطی که

۱۰۶ \_ داستان نمایش گرنهٔ نوحهای برای یک راهیه Requiem For A Nun از آغاز تا انجام گفتگری تهنیلی و طنزی سه تن است: تعیل در یک که در داستان پناهگاه ایفاگر نقش نخستین بود و در اینجا، در سیمای دانسان قرن معاصر به جلوه گر می شود. گروان استیفنز که در همان داستان پناهگاه دوست تعیل بود و در اینجا مجازاً در نقش هو جدان به است و «نانسی» زنی که مفهوم رنج را می ضهمد و در اینجا در نقش مسیح است. بهمسیح خیانت ورزید. سر گروهبان را بهدست جوخهٔ آتش میسپارند و کتاب «قصّه» بـا یک سلسله حوادث که با مرگ فرمانده و گور سرباز گمنام در زیر طـاق پـیروزی پـاریس مـربوط میشود پایان میگیرد.

منتقدان بطور کلی بر این نوشتهٔ فاکنر سخت تاختند و بر آن ایرادهای بسیار گرفتند. از آنجمله. ایــروینگ هو. استاد ادبیات دانشگاه نیویورک و مؤلف کتاب انتقادی «ویلیام فاکنر<sup>۱۱۷</sup>» در بارهٔ این داستان نوشت:

تنها نویسنده ای که دارای نسبوغ سرشار بساشد و در عین حسال کسمترین هوشیاری نسبت به به نوشته های خویش نداشته باشد می تواند این مجموعهٔ اشتباهات عجیب را، چنانکه فاکنر در مورد کتاب «قصه» مرتکب شد، گرد آورد. یک داستانسرای معمولی اگر بخواهد از رستاخیز دم بزند و این قیام را در میدان جنگ جهانی اول مرتسم کند، متوجه می شود که ایس مکان و زمان برای تجسم فکر او مناسب نیست. در می بابد که این آزمایش وسوسه آمیز با ذات موضوع لافزنانه ای که او در ذهن خود پرورانده تناسب و هم آهنگی ندارد و حس می کند که تحمیل روایات انجیل بر وقایعی آنچنانی، کارش را حقیر و سست جلوه می دهد. با اینحال فاکنر، مسیح را نقش آفرین یک چنین داستان جدی و بی تناسب کرده است. داستان آفرینش «قصه» این واقعیت را به ثبوت می رساند که حتی نابغهٔ قدر تمندی چون فاکنر مسی تسواند جسارت و بی باکی خویش را تا اینحد بر خواننده تحمیل کند.

انتشار کتاب «قصمه» در تابستان سال ۱۹۵۴ سر و صدای فراوانی در آمریکا بر انگیخت. جمعی از منتقدان سختگیر بر ویلیام فاکنر تاختند که این نوشته زیبندهٔ داستانسرائی نیست که جایزهٔ نوبل را در ادبیات برده است و گروهی به حمایت او برخاستند که «قصمه» یک کتاب کم مانند فلسفی است که در آن سجایای عالی انسانی نظیر شجاعت و شرافت و امید و اعتماد بنفس و شفقت و ایثار به بهترین وجهی متجلی شده است». هر چه بود اینکه نقد نویسان صفحات نشریات ادبی را با انتقادها و تقریظهای خود پر می کردند و در برابر، کسمتر با واکنش خود نویسنده روبرو می شدند. این از ویژگیهای مشرب فاکنر بود که بنظر نقدنویسان اهمیت نگذارد و به براهی گام بر دارد که خود معتقد بود.

سفر به استکهلم برای دریافت جایزه، در او شوق جهانگردی بوجود آورد و اینبار، دعوتهای مؤسسات فرهنگی جهانی را برای دیدار از کشورها رد نمی کرد. ۱۰۹ در سال ۱۹۵۲ به فرانسه رفت و دو سال بعد برای مدتی مقیم

107 - IRVING HOWE: William Faulkner, A critical Study.

🟶 برگردان بهفارسی از متن انگلیسی ــ صفحات ۲۶۸ و ۲۶۹ کتاب

۱۰۸ سا با اینحال انتشار کتاب قصّه سبب شد که فاکنر دو جایزه معروف ادبی آمریکا را دریافت دارد یکی جایزهٔ کتاب ملی National Book سازه کا اینحال انتشار کتاب ملی Pulitzer در ماه مه ۱۹۵۵.

۱۰۹ حد در این دوران، خبرهای غرورانگیز و امید بخشی نیز بهاو می رسید: نمایشنامهٔ نوحهای برای یک راهیه در زوریخ بمسرض تماشا آمده بود و با اقبال شایان ستایشی روبرو گشته بود. آکادسی آمریکا American Academy و برا شایستهٔ دریافت نشان افستخار هاوول در رفشته داستانسراشی Howell's Medal For Fiction دانست. دولت فرانسه نیز بهاو نشان افستخار آمیز اژیسون دونسور Legion of برزیل شد<sup>۱۱۰</sup>. در سال ۱۹۵۵ وقتی وزارت خارجه آمریکا از وی خواست بمنظور یک دیدار فرهنگی به ژاپسن برود پذیرفت و از آنپس این سفرها بسر اسر جهان ادامه یافت تا سال ۱۹۶۱ که بیشتر مناطق گیتی را دیده بود. در طول این سفرها، از فکر آفرینش کارهای ادبی غافل نبود. در سال ۱۹۵۷ داستان «شهر» ۱۱۰ را منتشر کرد که در حقیقت ادامه ای است از داستان دهکده که در سال ۱۹۴۰، یعنی قریب هفده سال پسیش از آن تساریخ، نگاشته بود:

نقش آفرین اول داستان شهر، «فلم اسنوپس» است که در داستان دهکده، فرزند «اب اسنوپس» مستأجر کشتزار پهناور خاندان «وارنر» بود و زمانیکه «یولا»، دختر زیبای وارنر از مرد ناشناسی باردار شد، از راه فداکاری آماده گشت که با دختر گناهکار ازدواج کند. این نیت بظاهر خیر خواهانه او از آنجهت بود که در خانوادهٔ ارباب و همچنین دیگر مالکانی که در آن منطقه می زیستند نفوذ کند و خویشتن را انسان بزرگوار و پاکدامنی جلوه دهد، در حالیکه با گذشت ایام، همهٔ ساکنان آن وادی دریافتند که وی مردی متجاوز، ریاکار، ماجراجو و طداع است. اسنوپس بمرور بر همهٔ آن مزارع و بوستانها دست یافت و جمع کثیری را بر خاک سیاه نشاند.

دیگر بازیگرانی که در این داستان ایفاگر نقشند: گساوین استیفنز، و کسیل دعاوی و خسواهر زاده اش چار لز مالیسون است که هر دو در داستان «مزاحمی در غبار» شرکت داشتند و هر دو با یک سلسله فداکاری و بلند نظری توانستند سیاه پوست بیگناهی بنام «لوکاس بیوچامپ» را از اتهام قتل برهانند. در این داستان، فرد دیگری نیز هست بنام «راتلیف» ۱۲۰ که فاکنر ویسرا نیز در شمار چهرههای ایدی داستانهای خود در آورده است.

در داستان شهر، که از نظر سبک داستانسرائی معتاز است، سه تن ماجرا را بازگو می کنند: نخست گاوین استیونز که وکیل و حقوقدان بسیار جذابی است؛ دوم راتملیف که فسروشندهٔ فروشگاه است و سوم چارلز مالیسون که نوجوان شریف و درستکاری است. این شیوه داستان گوئی که فاکنر در این کتاب برگزیده، به آن عمق و زیبائی و اصالت بیشتری داده است.

پس از انتشار داستان شهر ۱٬۳ ویلیام فاکنر کتاب خانهٔ پزرگ ۱٬۳ را منتشر کرد که آخرین بخش از داستان سه بخشی «دهکده \_ شهر \_ و خانهٔ پزرگ» بود و قهرمانان بیش و کم همان افراد هستند که در دو اثر پیشین ظاهر

۱۱۰ ــ فاکنر بعشهر هساتوبالو، در برزیل دعوت شده بود نا در شورای بینالمللی نویسندگان International Writers' Conference شرکت جوید.

111 - The Town (1957)

112 - V. K. Ratliff

۱۱۳ ــ فاکتر در همانحال که رمان می نوشت از نگارش داستانهای کوتاه نیز غافل نمیماند. یک اثر برگزیده اش زیر عنوان بیشهٔ بزرگ THE BIG WOODS در این دوران به چاپ رسید.

114 - The Mansion (1959)

شده اند. در این آخرین کتاب است که خاندان بدکارهٔ اسنویس جزای سیهکاریهای خویش را می بینند و یک تن از آنان بنام «مینک ــ اسنویس» از زندان بازمی گردد و دست خویش را به خون سرپرست خانواده می آلاید. داستان خانهٔ بزرگ در ۱۹۵۹ منتشر شد<sup>۱۱۵</sup> و سه سال بعد، یعنی در ۱۹۶۲، آخرین رمان برزگ فاکنر زیر عنوان دزدان ۱۳ به بطبع رسید. این کتاب که بنظر بسیاری از منتقدان صاحب نظر، از بهترین نوشته های فاکنر است، حدود یکماه پیش از مرگ ناگهانی داستانسر ا انتشار پیدا کرد. داستان دزدان هرچند از نسظر تسعداد صفحات، یک کتاب بزرگ نیست اما نوشته نمایشگر اوج خلآقیت فاکنر است و از نظر مقایسه با دیگر آثار او، نظیر نمایشنامه طوفان است در مقابل دیگر نمایشنامه های ویلیام شکسپیر.

داستان دزدان نوعی کمدی نامهٔ اجتماعی است که با فرهنگ تودهٔ مردم ایالت می سی سی پی در آمیخته است. بازیگران سه نو جوانند که به سفر می روند و در این سیر و سیا حست، مساجرا می آفرینند: لوسیوس ۱٬۲۰ یک نوجوان سفید پوست یازده ساله است که اتومبیل پسدر بزرگ خویش را ربوده تا دو دوست دیگر خودرا به گردش برد. «بون» ۱٬۱۰ هسفر دوم نیمه سرخ پسوست است و «ند» ۱٬۱۰ آخرین مسافر این اتومبیل، سیاه است. اینان از شهر جفرسون به ممفیس ره می سپر ند و در مقصد حوادثی می آفرینند که اساس این داستان را تشکیل می دهد. بنظر می رسد که فاکنر قصد داشته ذوق خویش را در راه آفرینش آثار کمدی آزمایش کند و در اجرای این منظور، موفق بیرون آمده است ۱٬۲۰.

در اینزمان ویلیام فاکنر به شصت و پنجمین سال زندگی خویش رسیده است. صرف نظر از اینکه عمر پرباری داشته است و متجاوز از سی رمان و داستان کوتاه و مجموعهٔ شعر و سناریوی فیلم نگاشته است بلکه به قسمت اعظم جهان سفر کرده و در دانشگاههای مختلف و مراکز علمی و ادبی عالم به ایسراد سخنر انسی پسرداخته و چندین جوایز ادبی نیز دریافت داشته است ۱۳۰۰. وی همواره با خانوادهٔ خویش در جنوب آمریکا و با کسانی

۱۱۵ ـ در زندگانی داستانسرا. در این سالها، موفقیّت از پس موفقیّت ادامه داشت. نمایشنامهٔ نوحهای برای یک راهیه در آتن بمروی صحنه آسد و متعاقب آن، در سفری که خود داستانسرا بهیونان کرد، آکادمی آتن نشان سهمین Silver Medal of Athens Academy را بموی اعطاء کرد.

116 - The Reivers (1962)

117 - Lucius

118 - Boon

119 - Ned

۱۳۰ ــ داستان دزدان یکسال پس از درگذشت نویسنده بعدربافت جایزه پولینزر نائل آمد و این دوّمین باری بود که داستانسرای آمریکائی این جایزهٔ ادبی آمریکائی را دریافت میداشت.

۱۳۱ - در اینزمان شهرت فاکتر به اوج خویش رسیده بود. دولت آمریکا از وی تقاضا کرد تا بعنوان سفیر حسن نیّت به و نزوئلا برود و فاکتر این دعوت را پذیرفت ولی با کمال تعجب، دعوتی را که از سوی پر زیدنت جان ... اف ... کندی به وی رسیده بود تا بــا دیگر دربـافت کمنندگان جایزهٔ نوبل در کاخ سفید شام صرف کند. رد کرد و هنگامیکه خبر نگار نهوزویک از سوی مردم از وی دلیلش را پرسیده بــود. پــاسخش این بود همن پیرتر از آنم که این راه در از را طی کنم تا با چند تن بیگاه به صرف شام بنشینمه (نقل از زندگانی نــامه فـــاکتر ... تــالیف جوزف بلو تنر ... جلد ۲ ـــ صفحهٔ ۱۹۲۱

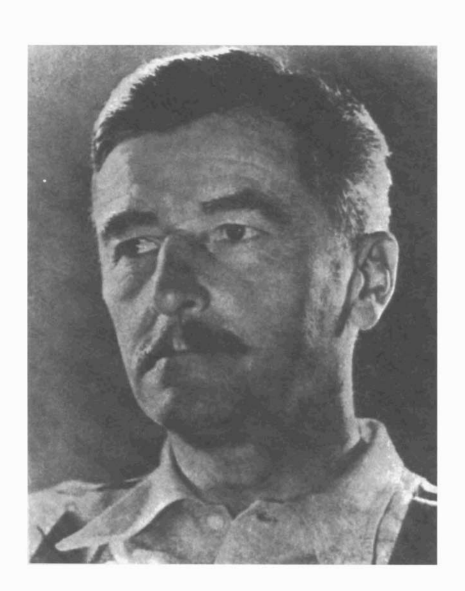
می زیست که عمری با آنان حشر و آمیزش داشت. با اینحال در سالهای آخر زندگی، بسبب اینکه نر دختر محبوب خویش «جیل» در ایالت «ویر جینیا» رفته بود، دلباختهٔ آن وادی شد ودر آنجا اقامت گزید و در همانحال دعوت دانشگاه «شارلو تزویل» را نیز پذیرفت تا در آن کانون فرهنگی «استاد مقیم» شود. از آنرو که قادر نبود جنوب و شهر «اکسفورد» را از خاطر بزداید، چند ماه از سال را نیز در آنجا و در بین افرادی که از دیر باز با آنان مهر می ورزید می گذراند. در اواخر بهار سال ۱۹۶۷ در معیت همسر خویش وارد «رووان اوک» ملک شخصی خود در اکسفورد شد، غافل از اینکه این واپسین ایام حیات اوست. در روزهای آخر ماه ژوئن، آماده شد تا با همسر خود به ویر جینیا بازگردد اما در روز پنجم ژوئیه دچار سکتهٔ قالمی شد و در روز ششم، در بیمارستان کوچک اکسفورد، دیده بر زندگانی فروبست. او نمونهٔ بارز و شاخص نسلی بسود کسه مسعدودی داستانسرایان آن می کوشیدند تا به شیوهٔ داستانسرائی آمریکائی، رنگ و جلای تازه ای بدهند.

جوزف بلوتنر، مؤلف کتاب زندگانی نامهٔ فاکنر ۱۲۲ پسرامون واپسین دقیایق عمر نبویسندهٔ آمسریکائی، چنین می نویسد:

ساعت بزرگ دیواری با تیک تاک مداوم خود گذشت نیم شب را اعلام داشت و روز ششم ژوئیه آغاز گشت. هوا گرم و مرطوب و بگونهای بود که انتظار نمی رفت کمترین کاهشی در حرارت بوجود آید. بادزن الکتریکی با صدای یکنواخت می چرخید و حشرات در بیرون پردهٔ توری گرد آمده بودند. فاکنر در بستر خویش غنوده بود. چند دقیقه پس از ساعت یک و نیم صبح، حرکتی کرد و سپس برخاست و نشست. پرستار مواظب او بود و همینکه ویرا نشسته دید بسویش رفت اما فاکنر فرو افتاد. هنوز پنج دقیقه نگذشته بود، دکتر رایت خودرا بهبالین او رساند و بهمعاینهٔ وی پرداخت اما اثری از نبض یا ضربان قلب ندید. نزدیک بهسه ربیع، قلب اورا با دستگاه ماساژ داد اما بیحاصل. بطریقهٔ تنفس دهان بهدهان متوسل شد و بازهم نتیجهای ندید. دیگر کاری از دستش ساخته نبود. ویلیام فاکنر مرده بود.

زنگ پیاپی تلفن در ساعت دو بامداد، استل را از خواب بیدار کرد. حدود دو ساعت قبل او نزد شوهرش بود و حالا از صدای زنگ، گسیج و وحشتزده شده بسود. روز قسبل استل آنسقدر به بیمارستان رفته بود و بازگشته بود که ظاهراً از خود فاکنر بیمار تر بود و در دقایقی که شوهر بیمار را ترک می کرد آثار خطری در زندگی او نمی دید. بایک حسالت نساباوری، بسهجیمی برادرزادهٔ شوهرش تلفن کرد و از او خواست تا ماجرا را با دخترش جیل در ویر جینیا در میان گذارد.

وقتی جانفاکنر وارد بیمارستان شد تا لحظه ای بر سیمای بیجان برادرش نظر افکند. استل را در آنجا دید. دکتر هم در اتاق بود و با نگرانی بر وی می نگریست که دو دست لاغر خودرا برهم می فشرد و حیران در اتاق بالا و پائین می رفت. جانفاکنر بـه آرامـــی دستش را بـــر شانــــ څاو



هرگونه جنایت و انحراف، اما همانند هر مفاکی، خیال انگیز است و کمنجکاوی بر انگیز که همه مشتاقند نگاهی بدرون آن بیفکنند. رابطهٔ فاکنر با جنوب آمریکا، محیطی که در آن بهدنیا آمده و در آن زیسته، نوعی

دلبستگی آمیخته با مهر و نفرت است که در همانحالی که مسیخـواهد سنّتهای نیرومند گذشته را در آغوش گیرد از آن گریزان است، بههمین دلیل است که از میان آثار او نمیتوان کتابی را برگزید کـه نـمایشگر انـدیشهٔ راستین او بـاشد.

بعضی از این نوشته ها، بهتر و ظریفتر با ایسن سنّتها پسیوند دارنسد مسانند سار توریس، آیسالم، آیسالم؛ و یا مغلوب ناشده که بسین سالهای ۱۹۲۹ تما ۱۹۳۸ نوشته شده اند، ولی موضوع اصلی زوال و سقوط خیانواده های جنوب

آمریکا در داستانهای او نه تنها با آزمایشهای گوناگون عشق و بیزاری و سرخوردگی و شکست و نامرادی درآمیخته بلکه با شیوه ای از داستانسرائی همراه است که آنرا سیلان ذهنی میگویند و اینجاست که تقسیمبندی ادواری داستانهایش را مشکل میسازد.

> تصویر ویلیام فاکنر را در بهار ۱۹۳۹ میلادی نشان میدهد. در ۴۲ سالگی و در آن هنگام که داستان **نخلهای وحشی خ**ود را منتشر ساخته بود.

گذاشت. زن حیر تزده گفت «نمی توانم باور کنم، نه، غیرممکنست باور کنم، او نـمرده، مـمکن نیست او مرده باشد...» ۱۲۲

اما فاکنر، داستانسرای نامدار آمریکائی، برای همیشه از جهان رفته بود، و ایس حقیقتی بـودکـه همه پـذیرفته بودند و این ماجرا زمانی واقعیّت بیشتر یافت که در مراسم بسیار سادهٔ تدفین، تابوت اورا در ملک «راووان ـــ اوک» به خاک سپردند. چهلوسه سال پیش از آن تاریخ، وقتی ویلیام فاکنر یک نـوجوان شاعر بـود و گـهگاه برای تفتّن دست بقلم میبرد، قطعهٔ شعری سروده بود که امروز در زندگانی خود او تجلی کرده بود:

این فقط خفتن است. زیرا مرگ کجا تواند بود؟ وقتی من در این کوهساران کبودفام خوابآلودهٔ گرداگرد خویش چونان تکدرختی هستم که بدرون خاک ریشه دواندهام. هرچند مردهام.

اما این خاکی که مرا در آغوش گرفته حسّ میکند که من نفس میکشم ۲۰۰۰.

## \* \* \*

شناخت راستین ویلیام فاکنر و داوری صحیح دربارهٔ قدرت او در داستانسرائی، بدون مطالعهٔ کتاب هیاهو و خشم امکانپذیر نیست. باید این داستان را با دقّت و شکیبائی و شوق خواند و آنگاه پیرامون او به قضاوت نفست.

هیاهو و خشم نمایشگر نیروی آفرینش داستانسرا و همچنین تکنیک بسیار سخت و پیچیده ای است که او در خلق این داستان بکار برده است. خواننده ای که با علاقهٔ بسیار این داستان را بدست می گیرد تا بخواند، اگر با شیوهٔ فکر و سبک کار او آشنا نباشد، از همان فصل نخستین، در معابر پیچاپیچ نوشتهٔ او گم می شود و وقستی بخود می آید که با بیزاری کتاب را به یکسو افکنده است.

فاکتر، بنا به اعتراف خودش، چنین تصمیمی نداشت که داستانی به این صفصلی بنویسد بلکه آنچه ذهن اور ا به خود مشغول داشته بود، ماجرای دختری بود نوجوان و سبکسر و شاداب که در یک صحنه «به بالای درختی رفته تا از دور، از پنجرهٔ اتاق، جنازهٔ مادر بزرگ خودرا ببیند و در همان لحظه چند پسر نوجوان که پائین درخت ایستاده اند متوجه می شوند که زیرپوش دختر به گل آلوده است» و نویسنده به گفتهٔ خودش «بیش از

۱۲۳ – برگردان به قارسی از متن انگلیسی – کتاب زندگانی نامه فاکتر – تألیف جوزف بلاننر – جلد ۲ – صفحات ۱۸۳۷ و ۱۸۳۸ ۱۲۴ – سرودهٔ فاکتر چنین است:

But I shall sleep, for where is any death
While in these blue hills slumbrous overhead
I'm rooted like a tree? Though I be dead
This soil that holds me fast will find me breath.

چهارصد صفحه را سیاه میکند تا شرح دهد که چرا این دختر چنین شهامتی را بخرج داده کـه بـالای درخـت گلابی برود و چرا زیر پوشش آلوده بهگل است».

بااینحال خواننده ای که با دقت کتاب هیاهو و خشم را بخواند متوجه می شود که جذابترین و دلنواز تسرین نقش آفرین داستان، از آغاز کتاب تبایان، همین دختر است که نسامش «کسندیس» ۱۲۵ است و در داستان «کدی» ۱۲۰ نامیده شده و چنین پیداست که داستانسرا از تمام وجود به او عشق می ورزیده است، و این واقعیت را خود فاکنر نیز اعتراف کرده بود ۲۷۰.

«کدی» دختر آزاده ای است. زیباست و ظریف و دوست داشتنی. کنجکاو و هوشیار است و داش می خواهد از همه چیز سردربیاورد. در خانه احترام همه کس را نگهمیدارد اما در باطن با پدر و مادر خود میانه ندارد. از پدر گریزان است زیرا او انسانی است جاهل و خودپرست، و در عین حال داشماً مست است. مادر یک زن عصبی است. مدام عیبجوثی می کند و ایراد می گیرد. بچه ها را بعدنیا آورده اما تنها مسأله ای که برای او مطرح نیست، زندگی و تربیت و آیندهٔ آنهاست. سه پسر و یک دختر را به امید خدا رها کرده و خود گوشهٔ عزلت اختیار کرده است. بهمین سبب «کدی» و دیگر پسران نه تنها به او توجه ندار ند بلکه در بسیاری موارد نسبت به او احساس بیگانگی و بیزاری می کنند. بی توجهی و بی علاقگی مادر نسبت به فرزندانش تا آنحد است که و قتی دخترش از بیگانگی و بیزاری می شود و دامن عفتش آلوده می گردد، مادر این مسأله را امری طبیعی می شمارد و و قتی طریق صواب منحرف می شود و دامن عفتش آلوده می گردد، مادر این مسأله را امری طبیعی می شمارد و و قتی بدر و سالار خانواده از این بدتر است. و قتی «کوئنتین» ۲۰۰ بر ادر بزرگتر با شرمساری نزد پدر اعتراف می کند پدر و سالار خانواده از این بدتر است. و قتی «کوئنتین» ۲۰۰ بر ادر بزرگتر با شرمساری نزد پدر اعتراف می کند که بخاطر عشقی که به خواهر خود داشته با او همبستر شده و به معصیت بزرگ «زنای با محارم» روآورده است. پدر این ادعا را شوخی می پندارد و کمترین عکس العملی از خویش نشان نمی دهد \*\*.

125 - Candace

126 - Caddy

۱۳۷ ــ کندیس سیمائی بود که فاکنر همهٔ عمر بهاو عشق میورزید. او شیفتهٔ دختری بود که خود. در جهان خیال. بهصورت «کدی» آفریده بود. در دانشگاه وبرجینیا. در یکی از سخترانیهای خویش پیرامون آفرینش هیاهو و خشم چنین گفت:

بر ای من، کدی یک دختر بتمام معنی دلر با بود. محبوب قلب من بود و بهمین سبب کتابی درباره اش نوشتم و سعسی کـردم اور ا چنانکه هست در این کتاب نقاشی کنم.

و هنگامی که از او سئوال شد چرا کندیس را روایتگر بخشی از این داستان نساخته است پاسخ داد:

بنظرم می آمد که اگر زبیائی او و کردار او و اخلاق او از زبان برادرانش گفته شود، هیجان انگیزتر است زبر اهر یک از آن جمع اورا بگونه ای می بیند و درباره اش به قضاوت می نشیند. مگر نه اینست که تولستوی دربارهٔ آناکارئین فقط یک جمله گفته و آن اینکه آناکارئین دختری زیباست. بقیهٔ ویژگیهای او از زبان دیگران توصیف شده است. گاهی لازم است که انسان از سایته یک درخت صحبت کند و بعد این داوری را به اختیار خواننده بگذارد تا بزرگی یا کوچکی یا زیبائی درخت را خود شخصاً در ذمن خویش مجسم نماید.

(نقل از کتاب ویلیام فاکتر ــ مجموعهٔ نوشتارهای انتقادی ــ تألیف ربرت پنروارن ــ صفحات ۱۰۳ و ۱۰۳)

128 - Quentine Compson

\* نکتهٔ جالب در داستان هیاهو و خشم، برداشتی است که هر خواننده نسبت بهادعای کوشتین دارد. اصولا ارتکاب عمل وزنای با محارمه در این داستان، بموضوح بیان نشده زیرا اعترافات کوشتین در دومین فصل با دفتر کتاب، بهشیوهٔ سیلان ذهنی است و روایت روشن و دقیقی نیست خواننده ای که از روی شوق این کتاب را میخواند و بتدریج شیفته و دلبستهٔ «کندی» مسی گسردد از خسویش می پرسد که چرا این دختر نوجوان که هنوز به بیستمین بهار زندگی خویش پای ننهاده، اینگونه سست عفت و سبکسر است. آیا او از اعمال عصیانکارانهٔ خویش لذت می برد؟

کدی در خانه ای پرورش یافته که از همه چیز و همه کس آن محیط بیز ار است: او برای بر ادرهای خویش هم خواهر است و هم مادر. هر اتفاقی در آن سرای بیفروغ بیفتد، مادر از چشم او می بیند و این مادر است که از او میخواهد مواظب «بنجی» "" بر ادر «مخبط» و «عقب افتاده» خود بساشد. خدمتکار «جیسون» "" بسرادر «متفرعن» و «ازخودر اضی» خویش باشد و در عین حال به «کو ثنتین» بر ادر «حساس» و «زودر نج» خویش نیز محبت کند و از نگاهداری او غفلت نورزد. کدی دوست دارد از آن دنیای مصنوعی و بی احساس و عاری از محبتی که پدر و مادرش ایجاد کرده اند بگریزد. سعی می کند اعمالی را مر تکب شود که آن دو انسان خود پرست را بر سر خشم آورد. خویشتن را می فروشد، نه بخاطر پول یا لذت، بلکه بخاطر اینکه «شرافت و پاکدامنی» در نظر او مسخره است. او نه تنها از همبستری مردها لذت نمی برد بلکه پاره ای موارد، چنانکه خود پیش برادر متعصبش کو شتین اعتراف کرده، از وجود مرد احساس انزجار می کند و حالش بهم می خورد.

قهرمان دوم داستان «کو ثنتین» است که بزرگترین فرزند خانوادهٔ «کومپسون» ۱۳۰ است. از نظر روحیه و رفتار، شباهت زیادی به هملت شهزادهٔ دانمارک و آفریدهٔ ویلیام شکسپیر دارد. مدام در جهان نگرانی و تردید بسر می برد. از اعمال پدر و مادر خویش احساس بیزاری می کند اما هیچگاه نسمی تنواند عکس العملی نشان دهدیا انتقام بگیرد، زیرا تصمیم او هیچگاه قاطع نیست. بگذشتهٔ خاندان «کومپسون» که روزی افرادی بسزرگ و سرشناس بودند می بالد و دائما از خویش می پرسد که چه پیش آمده این خانواده چنین ساقیط و منحط شده است؟ کو ثنتین سخت عاشق خواهر خود «کدی» است. از آنرو که از مادر خود محبت ندیده و پدر او نسیز ارزشی برای وی قائل نبوده، ناگزیر از اوان کودکی بسوی کدی رو کرده و از آنسبب که آمیزش خواهر و برادر، در خانه و در جنگل و کنار نهر، با آزادگی صورت می گرفته، رفته رفته این عشق با هوس کامجوشی نسیز درآمیخته، و روزی که درمی یابد خواهرش با جوانکی بنام «دالتون ایمز» ۱۲ در آمیخته و خویشتن را به او تسلیم کرده است، این هوس آمیخته با خشم رو به فزونی می گذارد. کدی در بر ابر مشکل بزرگی قرار می گیرد. در یک صحنه بر ادر از او می خواهد یا تسلیمش شود و یا اینکه خود را می کشد. در پیش چشم دختر آزاداندیش، نسیجهٔ صحنه بر ادر از او می خواهد یا تسلیمش شود و یا اینکه خود را می کشد. در پیش چشم دختر آزاداندیش، نسیجهٔ هردو عمل یکی است و آن نوعی انتقامجوشی است از پدر و مادر. خویشتن را تسلیم می کند و دورانی بدینسان هردو عمل یکی است و آن نوعی انتقامجوشی است از پدر و مادر. خویشتن را تسلیم می کند و دورانی بدینسان

که داستانسرا بیان کرده باشد. بنابراین ادعای کوئنتین، هم قابل قبول است و هم قابل قبول نیست. آنچه جای تردید باقی نمی گذارد اینست که کوئنتین، خواهر خودرا جسماً و روحاً دوست می دارد و تمام ذهنش متوجه گوهر عصمت اوست که از دست رفته است. این هرایگان فروشی به این هتن فروشی ارزان به سخت اورا به هیجان آورده است زیرا کوئنتین عاشق خواهرش است و همواره آرزو دارد او پاک و معصوم بساند و نمی تواند به خوبشتن مقبولاند که هجوانکی بی ارزش»، در نهایت خونسردی، هعفت با ارزش، خواهرش را آلوده کرده باشد.

<sup>129 -</sup> Benjy (Benjamin previously Maury)

<sup>130 -</sup> Jason Compson III

<sup>131 -</sup> Compson

<sup>132 -</sup> Dalton Ames

میگذرد اما هیچیک از این ماجراها جوان بیقرار و آشفته حال را خوشنود نمیگرداند و بخصوص نسمی تسواند خودرا قانع سازد که چرا خواهر زیبا و پاکدامن، به این سهولت خودرا به دیگری فروخته است. بدین سبب تساب نحمل این خیانت را نمیآورد و در همان ماههای نخستین که برای ادامهٔ تسحصیل بسه انشگاه هاروارد مسی رود خویشتن را میکشد. کوئنتین بهنگام مرگ فقط نوزده سال از عمرش میگذشت.

نقش آفرین سوم داستان «بنجی» است که نام کاملش «بنجامین کومپسون» "" است و کوچکترین فرزند خانواده است. او «ابله» است و لال و از کودکی «خبط دماغ» داشته و هیچگاه، حتی در سنین پیری، رشد فکری نیافته است. در زندگی فقط به سه چیز دلبسته است: اول «کدی» که هم خواهر بیزرگتر اوست و هم مادر مهربان و پرستار فدائی او. دوم مزارع و چراگاه «کومپسون» که اگر اورا بحال خویش رها کنند شبانه روز در لابلای درختان و بو ته ها و نهرها و چشمه سارهای آن سرگردان است و سوم «آتش بازی» که هروقت چشمش به آن بیفتد از خود بیخود می شود. بنجی جوان پاکدلی است. هرگز آزارش به کسی نمی رسد. با اینکه سفیه است و گنگ و پیداست عقلش، بخلاف جسمش، رشد نیافته، با اینحال همه چیز را می فهمد و بخصوص غم و نامرادی را حس می کند اما نمی تواند سخنی بگوید و یا احساس درون خویش را نشان دهد. ازاینر و بعضی از منتقدان اورا شبیه به مسیح دانسته اند، پیامبری متعلق به بیست قرن پیش که پای به جهان امروزی نهاده است. از آنجا که اورا شبیه به مسیح دانسته اند، پیامبری متعلق به بیست قرن پیش که پای به جهان امروزی نهاده است. از آنجا که تلب «بنجی» آینهٔ روشن مهروصفاست بنابر این هر عکس العمل او نمایشگر خوبی یا بدی افراد است. فاکنر برای او ارزش بسیار قائل بوده، زیرا کتاب خودرا به نقل قول از او آغاز کرده است.

دیگر بازیگر داستان «جیسون کمپسون» است که بیرحم است و عاری از فضیلتهای انسانسی، و جنر بسه پسول نمی اندیشد. سیاه پوستان را سخت می آزارد و به افر اد خانوادهٔ خود، بویژه «کدی» کسه بسزرگ مسنشی اورا به چیزی نمی گیرد، خشونت و بیرحمی نشان می دهد. در سراسر داستان، آنکه احساس خشم و بیزاری خواننده را نسبت به خود برمی انگیزد، جیسون است که می توان اور ا ابلیسی پنداشت که در سیمای انسان جلوه گر شده است.

ویلیام فاکنر عنوان کتاب هیاهو و خشم را از سرودهٔ ویلیام شکسپیر اقتباس کرده است. نمایشنامهنویس نامدار انگلیسی، در تراژدی مکیث. در پردهٔ پنجم و صحنهٔ پنجم چنین میسراید:

> خاموش، خاموش، ای شمع محتضر! زندگی سایهٔ گذرانی است. بازیگری تهیمایه که ساعتی بر صحنهٔ تماشاخانه با تبختر میخرامد و قیلوقال بهراه میافکند و آنگاه صدائی از او بهگوش نمیآید. قصّهای است از زبان ابلهی، انباشته از هیاهو و خشم

## که حکاینگر هیچ است<sup>۱۳۲</sup>.

در آنزمان که مکبت از مرگ همسر خویش باخبر می شود. این سخنان را بر لب می آورد. ف اکنر نیز در داستان هیاهو و خشم اینچنین عقیده ای داشت و حیات آدمی را جز سایه ای نمی پنداشت. آنجا که کو ثنین به سخن می آید و از سرگذشت سیه فرجام خویش می گوید. کلمهٔ «سایه» است که مکرر بسر ذهن او مسی گذرد. بگفتهٔ شکسپیر «زندگی قصه ای است از زبان ابلهی» و بهمین سبب است که فاکنر سخنان «بنجی» را که سفیه است و نابخرد، در آغاز داستان آورده است.

هیاهو و خسم مرکب از چهار دفتر است که چهارچوب داستان را تشکیل مسی دهد. هریک از ایس دفساتر و بسا فصول، نقل قولی است از زبان یکنفر و با دید کاملا متفاوت و زمان متفاوت. نخستین فصل یا دفتر هفتم آوریل ۱۹۲۸ است. دوم ژوئن ۱۹۱۰. سوم ششم آوریل ۱۹۲۸ و چهسارم هشتم آوریسل ۱۹۲۸. بندین تسر تیب یک فصل آن تابستان ۱۹۱۰ است و سه فصل دیگر بهار هجده سال بعد، یعنی سال ۱۹۲۸.

در دفتر اول. وقایعی پیش میآید که در ذهن «بنجی» جوانک کمعقل سیگذرد: آنــروز، روز شنبهٔ قــبل از عید یاک است. یعنی هفتم آوریل ۱۹۲۸

دفتر دوم شرح خاطرات «کوئنتین» است بهصورت سیلا**ن ذهنی<sup>۱۳۵</sup> د**ر روزی کـه بـــهحیات خــــویش خــــاتمه می،بخشد، یعنی روز دوم ژوئن سال ۱۹۱۰.

سیلان ذهنی تعبیری است که به نوعی از روایت اطلاق می شود. پیش از آنکه قرن بیستم آغاز گردد، داستانسرا وقتی از قهرمانان خویش سخن می گفت، ضمن بیان داستان بصورت یک گزارشگر، از آنچه در ذهن نقش آفرینانش نیز می گذشت، مطالبی بر صفحهٔ کاغذ می آورد. اما با شروع قرن بیست و توجه داستان نویسان به درون انسان، علاوه بر برون انسان، شیوه ای را ابداع کردند که نام آنرا سیلان ذهنی یا سیل درون آگاهی نهادند. در اینجا داستان گو یک تماشاگر یا روایتگر نیست که هرچه خود می بیند یا می اندیشد بگوید بلکه بدرون فکر و روح قهرمان می رود و آنچه را که در ذهن او می گذرد بر زبان می آورد و چون در ذهن هر انسان، فکر و خیال بصورت سیل می آید و می گذرد و تداوم منطقی ندارد، بنابر این در روایت های سیلان

۱۳۲ ــ سرودة وبليام شكسپير در نمايشنامة مكيث يردة پنجم صحنة پنجم اينست:

Out, out, brief candle!

Life's but a walking shadow, a poor player
That struts and frets his hour upon the stage
And then is heard no more: it is a tale
Told by an idiot, full of sound and fury
Signifying nothing.

Macbeth, Act V, Scene 5.

ذهنی زمان و مکان و وقایع همه بههم آمیخته است و این وظیفهٔ خطیر به عهدهٔ خواننده است کـه حقیقت را از وهم و خیال و تصور و رؤیا جدا سازد ۳۶۰.

در داستان هیاهو و خشم کو ننتین در آستانهٔ پایان بخشیدن به زندگی خویشتن است و در ایسنزمان، مسائلی در ذهن او میگذرد که داستانسرا، بدون آنکه به آنها نظم منطقی ببخشد، از زبان وی بر صفحه کاغذ آورده است. دفتر سوم، روایت جیسون کمپسون، برادر دیگر این خانواده است که در روز ششم آوریل، یعنی روز آدیسهای که یادگار مصلوب شدن عیسی مسیح است، بر زبان می آورد و دفتر چهارم که در هشتم آوریل ۱۹۲۸ نبوشته می شود روایت داستانسراست از آنچه بوقوع پیوسته و از همین رو، تنها فصلی که تبا حدی روشن و صریح است همین فصل از کتاب است.

داستان هیاهو و خشم، بطور مجموع، حکایتگر فساد مردم جنوب آمریکاست، سرگذشت خانواده هائسی کسه دورانی دراز، پیش از آنکه فرمان «الغای بردگی» به امضاه برسد، در پناه زور و ثروت و با بهره گیری از نیروی رایگان بردگان سیاه، توسن مراد را در دشت آرزو بی محابا می تازاندند و زندگانی آمیخته با خیال و رؤیا بسرای خویش بریا داشته بودند.

«جیسون کمیسون» و همسرش «کارولین» که در کشتز اری پهناور در ایسالت مسی سی سی بسی مسی زیستند، نمی خواستند باور کنند که دوران سیادت جنوب به پایان رسیده و زمان تغییر یافته است. در خانهای بزرگ که روزگاری همچون قصری بود و اکنون بسر عت رو به ویرانی می رفت با چهار فرزند خود زندگی می کردند و خوشنود بودند از اینکه هنوز چند خدمتکار سیاه در آنجا باقی مانده تا چرخ زندگی آنان را بگرداند. در اصطبل خانهٔ آنان جز سه اسب پیر رنجور و یک در شکهٔ بزرگ فرسوده نبود که یادگارهائی از سالهای تبوانگری آنان بود. جیسون و کارولین دارای چهار فرزند بودند: کو ننتین، پسر بزرگتر، جذاب بود و عاشق پیشه. کدی، تنها دختر خانواده، هم زیبا بود و هم ظریف و در عین حال قلب پر عطوفتی داشت. جیسون، فرزند سوم، بر خلاف خواهر و دو بر ادرش، تر شرو بود و سیاهدل، و آخرین فرزند، بنجی از روز نخست با عقل ناقص به دنیا آمده بود و مادر مر تب پروردگار را نکوهش می کرد که چرا چنین فرزندی بیماو اعطاء کرده است. ایسن خشم و بود و مادر مر تب پروردگار را نکوهش می کرد که چرا چنین فرزندی بیماو اعطاء کرده است. ایسن خشم و ناز و و فرزندانش، هیچ نوع رابطهٔ عاطفی وجود نداشت. پدر نیز غالبادر کتابخانه بنا، خویشتن را محبوس می کرد و به دامان الکل بناه می برد و هر آنگاه پای از تحصنگاه خویش بیرون می نهاد، زمانی بود که می خواست خروش و فریاد بردارد و یک یک افراد خانواده را به زیر بارانی از ناسزا بگیرد. در این خانه تنها «دیلسی» خادمهٔ سیاه پوست بود که اورا «مامی» صدا می کردند و با شکیبائی و خوشروثی و مهربانی می کوشید از اطفال خادمهٔ سیاه پوست بود که اورا «مامی» صدا می کردند و با شکیبائی و خوشروثی و مهربانی می کوشید از اطفال

Stram of زیر عنوان ROGER FOWLER: A Dictionary of Modern Critical Terms زیر عنوان ROGER FOWLER: A Dictionary of Modern Critical Terms زیر عنوان Consciousness

خانواده نگاهداری کند و برای همگی غذا بیزد و حوائج فرد فرد خانواده را برآورد. شوهر او «روسکوس» ۱۲۸ که بظاهر درشکه چی خانواده بود اما در باطن همه کار می کرد. چون همسرش، خادم و سرپسرست همهٔ اطفال بود. اینان دو پسر بنامهای «تی یی» ۱۳۰ و «ورش» ۲۰۰ داشتند و یک دختر بنام «فرونی» ۱۲۱ که پسری هم بـهدنــیا آورده بود و این پسر بنام «لاستر» ۱۲۲ همبازی «بنجی» فرزند گنگ خانواده بود.

کدی در خانه هم نقش دختر را بازی می کرد و هم نقش مادر. با زیبائی و آراستگی و طنازی خبود. کیوئنتین را سخت تحتتاًثير خويش قرار داده بود. بطوريكه برادر جز بهاو نميانديشيد. از سوئي چـون كـدي. مـراقب و حامی «بنجی» بر ادر کوچکش بود و در حقیقت در میان تمام افر اد خانواده. تنها کسی بود که با دردهای درون او آشنائی داشت و زبان نامفهوم اورا می فهمید. از اینرو بـنجی دلباخته و بـپقرار او بـود. جیسون از خــواهر و برادر بزرگتر خویش بیزار بود و چون توان آنرا نداشت که به آزار آنان بکوشد. درعوض «بنجی» را رنج می داد و ناله اورا درميآورد.

مصیبت نازه زمانی به خانواده رو کرد که «بنجی» روزی دانسته پیا نیدانسته، راه جنگل را پیر دختری پیپست و به قصد کامجوئی به او حمله کرد. مردم سخت بر آشفتند و رسوائی بـهراه انـداختند. کـمیسون و همسرش کــه همواره از این فرزند دل پرخون داشتند. به بهانهٔ اینکه مسمکنست ایسن عمل تکر ار شود و سر انسجام وی از تیمارستان سردرآورد. اورا اخته کردند. این سرنوشت اندوهبار، کدی و کوئنتین را بیهاو نیزدیکتر سی کیند و درمقابل، بهانهای بهدست جیسون می دهد تا ویرا بیشتر بیاز ارد. در عین حال این ماجر ۱، که فاجعه ای در خانوادهٔ کمپسون بشمار میآید، برادر بزرگتر و خواهر جوانتر را بیکدیگر نزدیک میسازد، بگونهای کـه آنــان از مــرز محبت خواهر و برادر میگذرند و ظاهراً بهخانهٔ گناه با مینهند.

کدی بکروز اعتراف می کند که خویشتن را در اختیار جوانی بنام «دالتونایمز» نهاده است. تصور این گناه که دختر پاکدامن، دامنش آلوده گردیده، کوثنتین را از خواب و آسایش باز میدارد. بنجی را بـهمـویه و بـیفراری میکشاند و جیسون را سخت بر سر خشم میآورد تا بیشتر نفرت و کینهٔ خویش را بـهخــواهر ابــراز دارد و در همانحال پدر و مادر، این حادثه را امری طبیعی میشمارند و کمترین اهمیتی برای آن قبائل نسمیشونید. کندی پیشاپیش این نوع واکنشها را میدانسته، از اینرو بر سبکسری و سست عفتی خویش می افسزاید و بسه تسن فروشی میردازد بدون آنکه از این کار لذت برد.

زمانی فرا می رسد که کوئنتین باید جنوب را ترک کند و برای تحصیل بعدانشگاه هاروارد برود. این سنّت در خاندان کومیسون از گذشته های دور معمول بوده که پسر بزرگ خانواده باید به شمال ره سپرد و در بوستن پای بعدانشگاه هاروارد گذارد. ظاهراً پدر و مادر برای تأمین هزینهٔ تحصیلی او بناچار قسمتی از مزارع و بوستانها را فروختهاند که در آن میان. سهم «بنجی» نیز از میان رفته است. کـوئنتین بـهیچوجه مثنتاق نـــیست خـــواهر

<sup>138 -</sup> Roskus

<sup>139 -</sup> T.P.

<sup>140 -</sup> Versh

<sup>141 -</sup> Frony

<sup>142 -</sup> Luster

خویش را ترک گوید اما اطاعت از این تصمیم. چارهناپذیر است.

سفر کو ثنتین خواهر غمزده را بسوی بی بندوباری بیشتر می کشاند و از آنسوی، برادر بزرگتر را دچار رنج و اندوه تنهائی می کند. کدی از خانهٔ خویش و همهٔ کسانی که در آن زیست می کنند گریزان است. جیسون خود را صاحب اختیار خانواده می داند و از اینرو بر جاسوسی و مزاحمت خویش نسبت به خواهر می افزاید و عرصهٔ زندگی را بر او تنگ می کند. مادر همچنان با کج خلقی بر زمین و زمان لعن می فرستد و پدر بر مسقدار الکل خویش می افزاید. در این میان تنها «بنجی» است که مدام بر دامان خواهر خویش آوی خته است و در عین حال می کوشد بنهانی مواظب اعمال و رفتار او باشد.

در اینزمان حادثهٔ اندوهبار و ماجر اآفرین دیگری رخ می دهد. کدی باردار می شود و زمینهٔ دیگری برای رسوائی و قال و مقال فراهم می گردد. برای رهائی از این بدنامی، چاره ای جز این نیست که کدی شوهر کند و در میان دلباختگان او، مرد آراسته ایست بنام «سیدنی هر برت هد ۱۳۳» که بانکدار است و کدی را دوست می دارد و مکرر بعوی پیغام داده که اگر پیشنهاد همسریش را بپذیرد، نه تنها همه گونه و سائل آسایش او را فراهم می آورد بلکه برادرش جیسون را نیز در بانک به کار می گمارد.

کوثنتین که از ماجرا با خبر گشته، با اصرار می کوشد به پدر خود بفهماند که این فرزند نامشروع متعلق به اوست و کدی نباید شوهر اختیار کند. پدر این ادعاها را نمی پذیرد و سخنانش را یاوه می پندارد و برای دختر خویش راهی جز این نمی بیند که او شوهر کند. روزی که مراسم ازدواج برگزار می شود، کوثنتین که به هیچ عنوان نمی توانسته هجران خواهر خویش را تحمل کند، خویشتن را در رودخانهٔ چارلز در کمبریج ایالت ماساچوست غرق می کند و داغی تازه بر دل خانواده باقی می گذارد.

سیدنی هربرتهد، شوهر کدی بزودی از راز بارداری همسر خویش آگاه میگردد و چون اسر ار از پرده بسرون می افتد، ویرا از خانه بیرون میکند. نوزاد بعدنیا می آید و با اینکه دختر است، کدی بخاطر عشقی که به بسرادر خویش داشته، نام او را کوئنتین می گذارد. تحمل چنین زنسی بسرای خسانوادهٔ کسمیسون بسیار مشکل است. جیسون فرصت را برای انتقامجوئی غنیمت می شمارد و با دشنام و تحقیر او را می آزارد. مادر مدام مویه و ناله و سرزنش سر می دهد که دخترش نه تنها باعث سر شکستگی خانوادهٔ کمپسون شده بلکه برادر را نیز به دامان گور کشانده است و پدر نیز که تنهائی و بیزاری و الکل مشاعرش را خراب ساخته، بیش از پیش به دامان انزوا و تندخوئی رومی آورد. تنها بنجی است که خواهر خویش را همچنان دوست دارد و «مامی» است که از او و نوباوه اش پرستاری می کند.

سر انجام کدی از زندگی در زندان خانه به تنگ می آید. بویژه آنکه می بیند همهٔ افراد خانو اده چنین می پهندار ند که پدر فرزندش، کوئنتین بر إدر اوست. یکروز، خسته و بیزار از همه کس، از آن محیط می گریزد. جیسون از این تصمیم بسیار خوشنود می شود زیرا با رفتن کدی، او سرپرست خانواده می شود و از آن پس هر کاری دلش بخواهد می تواند انجام دهد.

با رفتن خواهر و مرگ پدر، جیسون زبان بدگوئی بسوی مادر خود میگشاید. او و پدرش را دشنام مسیدهد کــه

در سراسر زندگی، همواره محبت خود را معطوف برادرش کوثنتین و خواهرش کدی ساخته و هرگز گامی برآوردن آرزوهای او بر نداشته اند. وی حتی مادر خویش را متهم می کند که از سهم او مقداری زمین فروخته تا کوثنتین را بعدانشگاه هاروارد بفرستد و نتیجهٔ همهٔ این تلاشها بیهوده بوده است. سرانجام از مادر میخواهد که هرچه سرمایه دارد در اختیار او بگذارد و مادر که از رفتار او بهستوه می آید، هستی خویش را که مبلغ پنجهزار دلار بوده در اختیار او می گذارد تا در خرید یک فروشگاه سهیم گردد. اما جیسون پول را پنهان می کند و در فروشگاه، به عنوان فروشنده مشغول به کار می شود. چون پول تنها عامل مسرت او و وسیلهٔ آرامش خاطرش می گردد، از اعتبار خرج خانه می دزدد و همه را در تنگنای عسرت قرار می دهد.

سالها از آنزمان می گذرد. یکروز کدی به خانهٔ خویش باز می گردد، همراه او دختری است دوازده ساله، زیبا و با نشاط بنام کو نتین، که دختر اوست. مقدم خواهر نزد برادر بهیچوجه گرامی نیست. کدی بـهمـادر اطمینان می دهد که اگر از او مواظبت کند و ویرا بهمدرسه بفرستد، هر ماهه برای آنان پول خواهد فرستاد. «مامی» آماده می شود این مسئولیت را به عهده گیرد و کدی با اعتماد و آرامش خاطر آن محیط را ترک می گوید. مادر، در ماههای نخست، چکهائی را که کدی برای تأمین مخارج دخترش می فرستد، بدون لحظهای درنگ بدرون آتش می افکند زیرا عقیده دارد این پولها که از طریق تن فروشی بهدست آمده آلوده است و نباید در خانهٔ او مصرف شود اما جیسون هو شبارتر از آنست که اجازه دهد این پولها بی مصرف بماند. از آن پس نامههائی را که از سوی خواهرش می رسد، ضبط می کند و پولها را بسود خود برمی دارد.

کو ثنتین در آن خانه بزرگ می شود و دیری نمی گذرد که مانند مادر خویش احساس خشم و خفقان می کند. خانه کهنه است و فرسوده، و در آن وسائل زندگی نیست. هربار که جیسون، دائی تر شرویش با او روبرو می شود، بازپرسی دقیق آغاز می شود و پرسش ها تکرار می گردد که در ساعات و دقایق آنروز کجا بوده و با چه کسانسی مراوده داشته و چه اعمالی از او سرزده است. و قتی از بیحوصلگی به مادر بزرگ خویش پناه می برد، از او به جزناله و نفرین نمی شنود و هر آنگاه نزد «مامی» می آید، لله سیاه را نالان و شکوه گر می بیند از این که چرا وسائل کافی در اختیارش نمی نهند. بدین ترتیب در آنخانه جز بنجی ناقص عقل و چند جوانک سیاه پوست نیست که عدم و وجود هر یک از آنان یکسان است.

در هفده سالگی، کو ثنتین به مرز طغیان می رسد. اکنون دختری است جذاب و آشو بگر نظیر مادر خود. دوست دارد با جوانان بیامیزد و از آمیزش با آنان لذت برد و همینکه مراودهٔ خویش را با پسران آشنا، گسترش می دهد، برخورد او با داثیش شدیدتر می گردد. جیسون هر شب به نگام صرف شام، پرسشهای مسلال انگیز را تکرار می کند و از راه عیبجوئی و نکوهش، او را خطاکاری چون مادر خویش می خواند. کو ثنتین که پیمانهٔ شکیبائیش لبریز شده، حقیقت را هرچه هست بر زبان می آورد و اینجاست که دائی خشمگین، او را «فاحشه» می خواند. فردای آنروز کو تنتین به مادر خود می نویسد که دیگر حاضر نیست در آن خانهٔ لعنتی باقی بماند و کسدی که سخت از بیقراری دختر خویش افسرده است، مقدار کافی پول برایش می فرستد تا به نزد وی برود اما جیسون که مواظب همه چیز است، پول را تصاحب می کند و نامه را از میان می برد.

سر انجام آن حادثهای که نباید اتفاق بیفتد پیش می آید: کو تنتین دلباختهٔ جو انکی می شود که به تازگی پای به آن محیط نهاده تا ترتیب نمایشگاه سالانه را بدهد. خویشتن را در اختیار او قرار می دهد و حتی با وی نقشهٔ فرار را می ریزد. شبی که دائی غضبناک ویرا در خوابگاه خویش زندانی می کند، کمو ثنتین از راه پسنجره و بموسیلهٔ همان درخت تناوری که روزی مادرش از خوابگاه خود گریخته بود، راه فرار در پیش می گیرد و ایسنبار بسرای اینکه زهر انتقام خویش را با مذاق دائی خود خواهش آشنا کند، نقدینهٔ ویسرا که در خانه داشته می دزدد و در معیّت دلدار خود ناپدید می شود. تلاش جیسون برای یافتن آنان به نتیجه نسمی رسد و زمانی مسیر فرار آنانرا می یابد که فراریان از مرز گذشته اند.

فساد و تباهی و فنا در خاندان کمپسون به مرحلهٔ کمال رسیده است. بانو کمپسون در بستر بیماری، تنها و از یاد رفته، بحال مرگ افتاده و همچنان بر جهان و جهانیان باران دشنام می بارد. جیسون، نظیر پدر خسویش، در کتابخانه نشسته است و در شرار نفرت و بیزاری می سوزد. عقیدهٔ او اینست که همهٔ آشنایان و بیگانگان بر آن خانواده می خندند و تمسخر می کنند زیرا هر فردی از افراد آن خانواده، بسنوعی قسابل تسحقیر است. مسادر موجودی است نامتعادل و بیزار از همه کس، خواهرش «کدی» فاحشهای است که ناپدید شده و معلوم نیست کجاست. برادرش کو ثنتین پس از ارتکاب «زنای با محارم» اسیر خشم خدا شده و خودکشی کرده است. برادرش «کو ثنتین» نظیر مادرش به تن فروشی پرداخته و با جوانک بیگانهای گریخته است. برادرش «بنجی» سفیه است و لال، و او را بسبب میل به تجاوز، اخته کرده اند. «مامی» پیرزن سیاه پوست، هر چند بخاطر وفاداری به این خانواده، هنوز در آنسرای محنت زده باقی مانده ولی از همه کس و همه چیز بیزار است، و خود او نیز انسانی است از همه جا رانده که در زندگی هرگز روی سعادت ندیده است.

یکروز که برای انجام کاری به شهر می رود، بنجی را می بیند که بر در شکه خانواده سوار است و یکی از پسران سیاه پوست آنرا می راند. آتش خشمش زبانه می کند و برادر بینوا را به زیر کتک می گیرد. ظاهراً برای وی طریق دیگری وجود ندارد که بارغم درون خویش را خالی کند. «بنجی» گریان و نالان، بگوشهای می خزد و اشک از دیده روان می سازد. هر کس از کنار او می گذرد، جوان مخبط را می بیند که رنگ بر و ندارد و متحیّر انه گل شکسته ای را که در دست دارد نوازش می کند و سیمای او حاکی از اینست که چرا باید در این دنیا، او را ضعیف و ناقص عقل به جهان آورند تا ستم ببیند و نتواند از حق خود دفاع کند. گوئی در این دقیایق به مفهوم سخنان «مامی» پی می برد که مکرّر می گفت «من اول و آخر این دنیا را دیدم و معنیش را فهمیدم». او و دیگر کسان او نمونه های مردمی بودند که نسلشان رو به فنا می رفت و در زیر سایه پیکرهٔ یک سر باز حکومت ائتلافی که در میدان شهر نصب شده بود، نشسته بودند تا به غرور بر باد رفتهٔ گذشته شان بسیندی شند و فساد و مسرگ تدریجی خویش را ببینند.

## \* \* \*

در ماه اوت سال ۱۹۵۵، در سفری که ویلیام فاکنر به ژاپن کرد، در سمینار ادبی شهر «ناگانو ۱۲۲»، در پاسخ ایس ا

## یرسش که «داستان هیاهو و خشم چگونه آفریده شد؟» فاکنر پاسخ داد:

هیاهو و خشم به صورت یک داستان کوتاه شروع شد، داستانی بدون توطئه، حکایت چند طفل که آنها را از خانه بیرون فرستاده بودند تا شاهد مرگ مادر بزرگشان نباشند. بیرای اینکه آنان کوچکتر از آن بودند که به آنها بگویند چه اتفاقی افتاده و آن جمع از روی کنجکاوی در موقعی که بازی می کردند متوجه شدند که جنازه ای هست و باید او را بیر ند و به خاک بسپارند. و قستی این داستان را می نوشتم به فکرم رسید چند موضوع دیگر هم به آن اضافه بکنم، مثلاً دربارهٔ معصومیت مطلق و پاکی و بی آلایشی که در اطفال هست مطلبی بنویسم و برای آنکه طفلی کاملاً معصوم آفریده باشم، تصمیم گرفتم یکی از آنها را در سیمای یک «ابله گنگ» ظاهر کنم. و قسی کودک ابله آفریده شد، می بایستی پیرامون رابطهٔ او با دیگر اطفال فکر کنم و فرد یا افسرادی را در نظر آورم که یناهگاه و سیر بلایای او باشند.

در اینجا سیمای دختری به اسم «کدی» در ذهنم مصور شد که خواهر ایس جوانک که نامش «بنجی» است باشد و بعد «جیسون» پیدایش شد که شریس است و بدنهاد، و آزارش بسه ایسن خواهر و برادر برسد: وقتی این افراد خلق شدند، در نظرم آمد که یکنفر باید باشد که داستان آنها را تعریف کند و بهمین جهت، به فکر آفرینش کوئنتین افتادم، وقتی این گروه نقش آفرینان آماده شدند دیدم آنقدر حرف دارم بزنم که مطلب بسیش از یک داستان کسوتاه است. شروع به نوشتن کردم، ماجرای آنروز را از زبان آن طفل کودن شروع کردم.

وقتی تمام شد و آنرا خواندم دیدم برای خواننده نامفهوم است و گیج کننده. ناچار بهذهنم رسید که یک فصل دیگر هم بهآن اضافه کنم. برای این فصل کو ننتین را انتخاب کردم که حرفهایش را بزند. وقتی آن بخش هم تمام شد، بازدیدم ناقص است و یکنفر دیگر هم باید تعریف کنندهٔ داستان باشد. برای این منظور جیسون را انتخاب کردم. بخش جیسون که بهآخر رسید دیدم داستان ناتمام است و خواننده از آن سر در نمیآورد. برای این منظور، فرددیگری را انتخاب کردم که از خارج باشد و ماجرا را تعریف کند. باین ترتیب داستان هیاهو و خشم بوجود آمد. در حقیقت این ماجرائی است که چهار بار گفته شده، بوسیلهٔ چهار نفر، و از روز اول، طرح بخصوصی نداشت بلکه بمرور و بحکم اجبار بهاین صورت درآمد ۱۲۵۰.

در بخش نخست، بنجی داستان را تعریف می کند و روز هفتم آوریل سال ۱۹۲۸ است. او مردی است سی وسه ساله اما بسبب عدم رشد فکری، هنوز طفل است و «لاستر» جوانک سیاه پوست با او همان رفتاری را دارد که با یک پسرک زود رنج و سریع التأثر دارد. لاستر یک سکهٔ بیست و پنج سنتی گم کرده و از بنجی می خواهد تا کمکش کند و آن سکه را در وسط بوستان پیدا کند. در حین بیان داستان، فکر بنجی متوجه روزگاران گذشته

است. یکروز از سال ۱۸۹۸، یعنی سی سال پیش از آن تاریخ را بیاد می آورد که بچهها کنار نهر گرد آمده بودند و «کدی» لباسش خیس شده بود و چون بیخیال و بی توجه داشت جلو دیگر آن لخت می شد، کو ثنتین بر ادر بزرگتر یک سیلی به گوشش زد و کدی به میان بستر گل افتاد و زیرپوش دختر آنه اش گلی شد و این موضوع را زمانی بچه ها متوجه شدند که او بالای درخت گلابی رفت تا از دور جنازهٔ مادر بزرگ را ببیند. در بحبوحهٔ ایس اوضاع، جیسون هم که ناظر اوضاع بود قسم خورده بود که ماجرا را برای پدر و مادر تعریف کند و از همینجا شرارت و بدخواهی خویش را آشکار کرد. در این بخش ضمن آنکه بنجی اشاره به روز تولدش مسی کند و بخاطر می آورد که «مامی» برای او یک کیک پخته، یادش به روزی می افتد که خبر پیدا می کند خواهرش کدی در آغوش یک جوانک غریبه خوابیده و گوهر عفت خود را از دست داده است. رنج و تأثرات او از این واقعه، از تصوراتی که به دهنش می آید، آشکار است.

در بخش دوم کو ثنتین حکایتگر داستان است: روز دوم ژوئن ۱۹۱۰ است و این آخرین روز زندگی اوست. در همانحال که مقدمات مرگ خویش را فراهم می کند، قادر نیست از خیال خواهرش «کدی» بگریزد. مانند بنجی او را در روزی بیاد می آورد که ویرا بدرون بستر گل انداخته و زیر پوشش را گلی ساخته است. بعد یسادش به صحنه ای می افتد که کدی پانزده ساله است و یک جوانک غریبه را می بوسد و چون کو ثنتین سخت به ایس عمل خواهر اعتراض می کند، کدی او را نیز می بوسد و او با شتاب صورت خود را بروی علفها می مالد تا اصر لبان او را پاک کند. بعد بخاطرش می آید که یکروز خودش با دختری به اسم ناتالی عشق ورزی کرده و در آنموقع کدی متوجه او شده و چون از این عملش احساس شرمساری کرده، بدرون خوکدانی رفته و خودش را محبوس ساخته است. باز صحنه ای را بیاد می آورد که با کدی همبستر شده و هنگامی که این راز را با پدر در میان گذاشته، او همه چیز را مسخره پنداشته است. آنوقت داستان شوهر کردن خواهر را بخاطر می آورد و چون می بندارد برای همیشه محبوب خویش را از دست داده، دست به خودکشی می زند.

در بخش سوم جیسون خودنمائی می کند: این روز ۶ آوریل سال ۱۹۲۸ است و در اینزمان هم پدرش در گذشته و هم کوئنتین از دنیا رفته است. در همانحال کدی هم از خانه رفته و او سرپرست خانواده شده است. خاطرات گذشته از برابر چشمش می گذرند: رفتاری که او با یک یک افراد خانواده داشته بیادش می آید و خواننده بطور وضوح می بیند که داوری این مرد نسبت به دیگران چگونه بوده است.

آخرین بخش داستان با تاریخ یکشنبه هشتم آوریل ۱۹۲۸، روز عید پاک، آغاز میگردد و داستانسرا، در سه قسمت مشخص، داستان هیاهو و خشم را بهپایان می برد. در قسمت اول، «مامی» در معیت دیگر افراد به کلیسا می رود تا در موعظهٔ عید پاک شرکت کند. بهنگام بازگشت است که با چشمان اشکبار می گوید «مسن اول ایس دنیا را دیدم، و حالا آخرش را هم می بینم».

در قسمت دوم جیسون بعدنبال خواهر زاده اش کوئنتین است که بادلدارش گریخته و مبلغ ۲۰۰۰ دلار از پـول او را هم سرقت کرده است. وقتی با ماشین فرسودهٔ خویش، زار و ناتوان، تا مرز مـیرود و آنـها را نـمی باید، آنقدر ناتوان می شود که نمی تواند اتومبیل خویش را براند و از یک رانندهٔ سیاه پوست خواهش می کند در برابر دریافت یک دلار او را به خانه رساند و او موافقت نمی کند و سرانجام معامله با چهار دلار ختم می شود. در قسمت سوم، مامی به لاستر اجازه می دهد که بنجی را سوار درشکه کند و به شهر بـبرد و در همانـحال یک

شاخه گل نرگس هم به او میدهد. جیسون آنانر ا می بیند. مشتی بر فسرق لاستر مسی کسوبد و بسنجی را مضروب می سازد و ما صحنهٔ آخر را با تأثرات ابله نگون بخت می بسینیم کسه نسرگس شکسته را در دست دارد و بسا رنگ پریده و چشمان خیره بر سرنوشت خویش اشک می ریزد.

داستان هیاهو و خشم نمایشگر سخنان شکسییر است از زبان مکبث:

زندگی سایهٔ گذرانی است. بازیگری تهیمایه، که ساعتی بر صحنهٔ تماشاخانه با تبختر میخرامد و قیلوقال بهراه میافکند. و آنگاه صدائی از او بهگوش نمیآید. قصهای است از زبان ابلهی، انباشته از هیاهو و خشم که حکایتگر هیج است.

این داستان نیز با سخن ابله آغاز شد و با سیمای او پایان گرفت. جمعی بهبازیگری نشستند و حاصلی که از آن گرفتند «هیچ» بود.

ويليام فاكنر داستا هياهو و خشم را در فصل نخستين. با عنوان هفتم أوريل ١٩٢٨ اينگونه أغاز ميكند:

از داخل محجر، از لابلای گل بوته های مارپیچ، آنها را می دیدم که داشتند می زدند داشت می می آمدند به طرف آنجا که پرچم بود و منهم در امتداد محجر رفتم. لاستر داشت کنار درخت گل و داخل چمن جستجو می کرد. پرچم را بیرون آوردند و باز شروع به زدن کردند. بعد پرچم را کنار گذاشتند و رفتند سراغ میز، و آنوقت یکی از آنها زد و آن دیگری هم زد. بعد ادامه دادند و من بدنبال محجر رفتم. لاستر از کنار درخت گل آمد اینطرف و ما دنبال محجر را گرفتیم و آنها ایستادند و من از لای محجر شروع به نگاه کردن کردم و لاستر داشت داخل چمنها دنبالش می گشت.

«بیا اینجا کدی<sup>۱۳۷</sup>» و بعد زد. از وسط مرتع عبور کردند و من بهمحجر تکیه دادم و دیدم کـه دور شدند.

لاستر گفت «حالا گوشت بهمن باشه. توئي كه سيوسه سالته، هيچ چي نيسي؟ داري از اون راه

۱۳۶هـ در این جمله ابهام هست ولی چنانکه بعداً روشن میشود خواننده درمیبابد که اینجا میدان گلف است و دو تن بازیکن دارند باهم بازی گلف میکنند و فعل وزدن، برای وتوپ زدن، بکار برده شده.

۱۴۷ واژهٔ هکدی، caddie در بازی گلف معنی جو انکی را میدهد که چوگان گلف را حمل میکند. در عین حال، این کلمه یادآور نام هکدی، خواهر بنجی است که به او عشق می ورزد. در اینصورت وقتی یکی از بازیکنها میگوید «بیا اینجا کـدی» ذهن بـنجی ستوجه خـــواهرش میشود و یاد او در حافظه اش زنده میگردد.

میری در حالی که من اون همه راه رفتم شهر تا برات شیرینی بخرم. زر نزن و به حرفهام گوش. بده. نمیخوای کمکم کنی و این سکهٔ بیستوپنج سنتی را پیدا کنی تا من امشب بتونم به نمایش برم؟»

در آنطرف مرتع، آنها داشتند میزدند. من رفتم بسمتی که پرچم آنجا بود. توپ افتاد روی چمن آفتایی وسط درخت.ها.

لاستر گفت «دبیا، تماشا بسهمونه، دیگه حالا اینطرفهانمیان، بریم پائین بهسمت نهر و ببینیم میتونیم سکه رو پیداش کنیم پیش از آنکه غلام سیاها پیداش کنن.»

رنگش قرمز بود و تاپی افتاد روی چمن. پرنده ای اریب رفت و دورش چرخ زد. لاستر بسرش داشت و برتابش کرد. خورد به برجم و افتاد زمین. من محجر را محکم گرفتم.

لاسترگفت «بهت گفتم خفه شو و زرنزن، من نمیتونم کاری کنم که اونا بیان اگه دلشون نخواد. می تونم؟ اگه ساکت نشی، مامی دیلی برات روز تولد نمیگیره. اگه خفه نشی می دونی که من چه بلائی سرت میارم. میرم و همهٔ اون کیک را می خورم. تمام اون شمعها رو هم می خورم. همهٔ اون سی و سه تا شمع را می خورم. دیااله راه بیفت. بریم سمت نهر. من باید سکه را پیدا کنم. شاید یکی از اون توبها رو پیدا کنیم. نگاش کن.. اونهاش.. می بینی؟»

آمد بطرف محجر و با دستش اشاره کرد. «نگاشون کن. از اینطرف نمیان. حالا بیا بریم.» دنبال محجر را گرفتیم و رفتیم تا رسیدیم بهمحجر باغ، آنجا که سایه هایمان دیده می شد. سایت من روی محجر دراز تر از سایهٔ لاستر بود. از آن قسمت که محجر شکسته بود داخل شدیم.» لاستر گفت «یه دقیقه صبر کن. باز پات گرفت به اون میخ. عرضه نداری یه دفیعه از ایس لا رد بشی بدون اینکه یات به میخ بخوره؟»

بیند. پس بهتر است که دولا راه برویم. کدی بهمن گفت هری گفت کاری نکنیم تا ما را بینند. پس بهتر است که دولا راه برویم. کدی بهمن گفت هخم شو بسنجی. ایسنطور، مستوجه میشوی؟» و بعد ما خم شدیم و از باغ گذشتیم. شاخههای گل زیر پایمان خرت خرت می کرد و خراشمان می داد. زمین سفت بود. از روی محجر پریدیم و رفتیم سراغ خوکها کسه داشتند خرخر می کردند و فسفس. کدی گفت «فکر می کنم خیلی غصه می خورند برای اینکه امروز یکیشون را کشتند» زمین سفت بود. هم گودی داشت هم برآمدگی. کدی گفت «دستهایت را توی جیبهایت بگذار. اگر نگذاری یخ می زنند. فکر نمی کنم دلت بخواهد که در این کریسمس دستهایت بغر بزنند؟»)

ورش گفت «بیرون خیلی سرده. تو نباید از خونه بیرون بری!»

مادر پرسید «موضوع چیست؟»

ورش گفت «میخواد از خونه بره بیرون».

عمو موری گفت «بگذارید برودا»

مادر گفت «بیرون خیلی سرد است. بهتر است در خانه بماند. بنجامین، خواهش می کـنم بس

کن!»

عمو موری گفت «ناراحت نمیشود.»

مادر گفت «تو بنجامین بدان که اگر خوب نباشی ترا بعداخل مطبخ می اندازم» ورش گفت «مامی میگه که امروز بنجی را به آشپزخونه نـفرستین بــرای ایــنکه خیلی کــارهای ِ بختنے داره».

عمو موری گفت «کارولین، مانعش نشو. تو با این نگرانیها خودت را مریض میکنی».. مادر گفت «میدانم. قضاوت شما نسبت بهمن اینطور است. بعضی مواقع حیرت میکنم». عموموری گفت «متوجهم. متوجهم. اما تو نباید ضعیف بشوی. امروز برایت شربت شیرهٔ خرما درست میکنم».

مادر گفت «بیشتر حالم را بهم میزند، تو متوجه این موضوع نیستی؟» عموموری گفت «حالت بهتر خواهد شد. ببین چه میگویم پسر، لباس گرم تسن بسنجی بکن و او را بسرون بیر!»

عموموری رفت. ورش هم رفت

این سرآغاز کتاب هیاهو و ختم است. هر کتابخوانی، در صورتی که با شیوهٔ کار و نحوهٔ فکر و بلیام فاکنر آشناشی نداشته باشد، پس از خواندن این سطور دچار ملال و آزردگی خاطر می شود. در چند جملهٔ اول، در می باید که فضای داستان سر اسر انباشته از ابهام است. پیداست که دو نفر در میدان بازی گلف ایستاده اند و دارند دنبال یک سکهٔ ربع دلار می گردند. در پشت محجر، دو بازیکن گلف و پسرکی که کارش پیداکردن توپ و تغییردادن محل پرچم است، مشغول فعالیتند. باز متوجه می شود که روایتگر داستان مردی است سی وسه ساله که آنروز روز جشن تولدش است و «مامی» که ظاهرا آشیز خانه است برای او کیک تولد پخته است. در سطور اولیه، متوجه نمی شود که «لاستر» نام که همصحبت اوست، چند ساله است اما بی اختیار از خود می پسرسد که چرا لاستر به مردی که سی و سه ساله است اینگونه با تحکم صحبت می کند و چرا پیاپی می گوید «زر نزن!». بعد در این صحنه، که جز آن دو تن، افراد دیگری نیستند، ناگهان روایتگر از «کدی» نام صحبت می کند که با او بسوی آغل خوک رفته، و آنگاه نامی از «عمو موری» به میان می آورد که با مادرش پیر امون رفتن او به خارج از بسوی آغل خوک رفته، و آنگاه نامی از «عمو موری» به میان می آورد که با مادرش پیر امون رفتن او به خارج از خانه بحث می کند، و ناگهان صحنه تغییر می کند و مجدداً روایتگر خویشتن را در کنار «لاستر» که ظاهراً از در بیانش پیداست پسرک سیاه پوستی است تنها می بیند. این خواننده اگر با شیوهٔ «سیلان ذهنی» که پاره ای از داستانسرایان نظیر جیمز جویس و ویر جینیا وولف با آن آشنائی داشته اند بیگانه باشد، بهیچوجه کلام فاکنر را نمی فهمد.

در داستان هیاهو و خشم حوادث، تداوم زمانی و مکانی ندارد بلکه ماجراها، بصورت وقایع کوتاه و جدا از هم. ردیف شده اند. خواننده باید سعی کند در ذهن خود، چندیسن حادثه و واقعه را، مسجزا از یکدیگر نگاه دارد و بداند که سرانجام این وقایع بهم مرتبط خواهند شد. در این داستان، تصاویسری که در ذهن روایستگر منعکس می شود، بدون وقفه، یکی پس از دیگری، از زبان او جاری می شود و دشواری، زمانی رو به فزونی می گذارد که حکایت کنندهٔ داستان یک ابله لال مانند «بنجی» باشد، از اینروست که مشکل ترین بخش کستاب همان فصل یا دفتر اول است.

با وجود این، بخشی که بنجی روایتگر آنست. متضمن صحنه های زیبائی است که صفای کودکی در آن مـوج میزند:

ما در نهر بازی می کردیم و کدی چمباتمه زد و لباسش خیس شد و «ورش» گفت «میدونی، امروز شلاق می خوری از دست مامی برای اینکه لباستو خیس کردی» کدی گفت «مامی از اینکارها نمی کند»

کو ثنتین پرسید «از کجا میدانی؟»

کدی گفت «من که اطمینان دارم. تو از کجا میدانی؟»

کو ثنتین گفت «برای اینکه خودش گفته. از اینها گذشته، من می دانم برای اینکه از تو بزر گترم» کدی گفت «من هفده سالم است. فکر می کنم این موضوع را می دانم»

کو ثنتین گفت «من سنم از تو بیشتر است. وانگهی من به مدرسه می روم. غیر از اینست ورش؟» کدی گفت «منهم مثل توام. غیر از اینست ورش؟» ورش؟»

ورش گفت «خودت میدونی که اگه لباسات خیس بشه شلاق میخوری»

کدی گفت «خیس نیست» بعد بلند شد و ایستاد و نگاهی به پسیر اهنش کرد. گفت «الان درش می آورم و خشکش می کنم»

کو تنتین گفت «شرط میبندم که تو اینکار را نمیکنی»

کدی گفت «شرط میبندم که میکنم»

کو ثنتین گفت «صلاحت اینست که نکنی»

کدی بهسمت ورش و من آمد و پشتش را بهما کرد. گفت «ورش! تکمههایش را باز کن!»

کو تنتین گفت «ورش! اینکار را نکن!»

ورش گفت «اینکه لباس من نیست»

کدی گفت «ورش! بتو میگویم تکمه ها را باز کن و گر نه بهدیلسی میگویم که تــو دیــروز چــه کردی»

ورش تکمهها را باز کرد.

کوئنتین گفت «حالا اگر جرات داری لباست را در بیاور»

کدی پیراهنش را در آورد و بر وی ساحل انداخت. چیزی به تسن نسداشت جسز پستان بسند و زیرپوش. کوئنتین بهگوشش زد و کدی لیزخورد و افتاد در آب. وقتی از جایش بلند شد. شروع کرد بهپاشیدن آب بهسر و بدن کوئنتین و کوئنتین هم آب به بدن او پساشید. مـقداری از آب هم بهمن و ورش پاشیده شد. ورش مرا بلند کرد و گذاشت آنطرف تر. بـعد خـودش بـطرف آنـها رفت و کوئنتین و کدی هر دو شروع کردند بهپساشیدن آب بـهاو و ورش بسمت یکی از بـوتهها دو بد.

ورش گفت «بهمامی همه چیزو میگم»

کوئنتین بطرفش رفت و سعی کسرد او را بگیرد. اما ورش گسریخت و کسوئنتین ایستاد. ورش مجدداً بر گشت و شروع کرد به تهدیدکردن. کدی گفت اگر او حرفی نزند با او کساری نسخواهد داشت. ورش برگشت. کوئنتین گفت

«حالا هردوی ما شلاق خواهیم خورد! امیدوارم راضی شده باشی!»

کدی گفت «من کمترین اهمیتی نمی دهم. از خانه فرار خواهم کرد و دیگر بر نخواهم گشت» من به گریه زدم. کدی به طرفم برگشت و گفت «ساکت». من ساکت شدم. بعد همه شروع کردند به بازی می کرد، با خودش تنها بود. ورش بسراغم آمد و مرا دوباره به طرف نهر برد. کدی سراپایش خیس و گلی بود و من شروع کردم به گریه و کدی آمد بطرفم و بهمن آب پاشید و بعد گفت «ساکت شو. از پیش تو فرار نمی کنم» من هم سکوت کردم. کدی بوی درخت می دارا، درختی که باران خورده باشد.

داستان نویس در این اثر کوشیده است که نحوهٔ بیان ماجرا را بهتناسب سواد و فهم و دانشی که روایت کننده دارد بر زبان آورد. برای مثال نخستین فصل با سخنان بنجی آغاز می شود که دارای معرفت ادبی نیست در حالیکه در فصل دوم، کو تنتین روایتگر داستان است که در دانشگاه هاروارد درس می خواند و در اینصورت، طرز بیان او ادبیانه است. به آغاز دومین فصل از کتاب هیاهو و خشم نوشتهٔ ویلیام فاکنر توجه کنید؛

وقتی که سایهٔ کر کره بروی پرده نمودار شد، زمان بین ساعت هفت و هشت بود و من بار دیگر سر موقع بیدار شده بودم و بهساعت گوش می کردم. این ساعت مچی بهپدر بزرگ تعلق داشت و روزی که پدرم آنرا بهمن داد اینطور بهمن گفت که «کوشتین، مین دارم آرامگاه همهٔ امیدها و آرزوها را بهتو می دهم و شایسته است که تا سر حد مرگ بکوشی آنرا در راهی بکار گیری که در تجارب انسانی امر بهمحال خوانده شده، و نیازهای فردی مشخص ترا تأمین کند، نه بیش از آن مقدار که آمال او یا پدر او را بر آورد. من این یادگاری را بهتو می دهم نه تنها بخاطر اینکه گذشت زمان را بدیاد بیاوری بلکه هرگاه و بسگاه، سپری شدن زمان را از یادبسبری و همهٔ وجودت را صرف آن نکنی که بر آن فائق شوی، زیرا به نظر می هیچ جنگی نیست که در آن پیروزی باشد و اگر حقیقتش را بخواهی اصولا جنگی در کار نیست. این میدان تنها چیزی که

به انسان نشان میدهد همان ابلهی و حسرمان انسان است و فستح و غلبه نسوعی تصوّر غلط فیلسوفها و احمقهاست<sup>۱۲۹</sup>

با این سرآغاز، خواننده در می بابد که کو نتین، با بر ادر خود بنجی، تفاوت فاحش دارد و نسه تسنها زبان او متفاوت است، بلکه نظرگاه او بر زندگانی نیز اختلاف فر اوان دارد. در ایس بخش، برای کسو نتین دو مسأله مطرح است و یک لحظه ذهن او را رها نمی کند: یکی زمان و دیگری خواهرش کدی. در نظر پدرش عمر یک ارمغان بی معنی خداست. تلاش سخیف و بیحاصلی است در راه هیچ. مبارزه ای است که سراسر شکست است و زمانی انسان درمانده بهمفهوم این بینوائی پی می برد که دیگر خیلی دیر شده و زمان رفتن فرا رسیده است. مسأله دیگری که برای کو نتین مطرح است، آزادگی و بی بندوباری خواهرش است. فاکنر در تجسم بخشیدن به خاطرات گذشته بر ادر، در روزی که او تصمیم به خودکشی دارد، از سبک خاصی بر خورداری جسته است. به این سطور از کتاب هیاهو و خشم فصل دوم نظر افکنید. کو نتین گفتگوئی که بین او و کدی گذشته به به به به به در تنظیم جمله هیچ نوع نقطه گذاری نکرده است، به باد می آورد. نویسنده از شیوهٔ سیلان فهنی باری جسته و در تنظیم جمله هیچ نوع نقطه گذاری نکرده است، بلکه صحنه ها و گفته ها پیاپی می آیند و می گذرند:

من کنار نهر نشستم علف مرطوب بود لحظهٔ بعد دیدم که کفشهایم خیس شده است. از آب برون بیا دیوانهای مگر

اما کدی حرکتی نکرد صورتش لک مبهم سفیدی بود که گردش را لکمهای شن احاطه کرده بود

حالا بيا بيرون

نشست بعد بلند شد دامنش شلپشلپ می کرد و آب از هر طرفش می چکید به ساحل آمد در حالیکه بیر اهن خیس به تنش جسبیده بود نشست

چرا پیراهن خیس را نمیچلانی میخواهی سرمابخوری

1

آب میمکید و غرغره میکرد و تف می پراکند و میرفت طرفهای بید زار آنجا که نهر کم عمق تر می شد مثل یک نوار پارچه ادامه داشت و نور مختصری در خودش نگه داشته بود از همهٔ اقیانوسها عبور کرده و همهٔ دنیا را چرخزده

کدی حرف می زد در حالیکه دو زانوی خیس را بغل کرده بود صورتش در نور خاکستری عطر گل «پیج امین الدوله» به موج در می آورد در اتاق مادر نوری به چشم می خورد همینطور در اتاق بنجی که نمی بی داشت او را در تختش می خواباند

تو دوستش داری

دستش را دراز کرد من تکان نخوردم بدون ایتکه بهمن نگاه کـنددستم را گـرفت و بــهسینهاش چسباند قلبش خیلمی تند میزد

نه نه

پس او ترا مجبور کرد واداشت که اینکار را با او بکنی او از تو قبویتر ببود فسردا همین فسردا میکشمش قسم میخورم که اینکار را می کنم لازم نیست پدر بداند تا بعدها فقط من و تبو باید بدانیم و من پول تحصیلم را بر میدارم دیگر بعدانشکده احتیاج ندارم کدی تو از او متنفری بگو که هستی بگو که هستی

دستم را همانطور بهسینه فشار میداد و قلبش خیلی تند میزد بسمت او پسیچیدم و بازویش را گرفتم

کدی تو از او بدت می آید درست می گویم یا نه

دستم را بالا برد تا زیر گلویش قلبش مثل این بود که چکش میزند

طفلک کو ثنتین

نگاهش به سمت آسمان بود آسمان بطوری پائین آمده بود کسه همهٔ بسوها و صداهای شب را منعکس می کرد شبیه به اینکه زیر یک چادر شل نشسته ایم مخصوصاً عطر پیچ امین الدوله که با هر نفسم پائین می رفت و می آمد و همه اطراف صور تش و گلویش را مثل آرایش پر کرده بود و من با دستم گردش خونش را حس می کردم خودم به سمت دیگر بروی بازو تکیه داده بسودم عضلاتم منقبض می شد و می برید احتیاج به حرکت داشتم تا کمی هوا استنشاق کنم و ایس عطر غلیظ و خاکستری پیچ امین الدوله را از سینه بیرون کنم

بله از او متنفرم برایش میمردم تا همین امروز برایش مرده بودم باز هم می سیرم و هر دفسه کسه این اتفاق بیفتد برایش میمیرم

دستم را از زمین برداشتم حس می کردم که خرده های چوپ و تیغه های علف دستم را به آتش کشیده

طفلك كوثنتين

دو دستش را آزاد کرد و دو زانو را در بغل گرفت

تو که با او کاری نکردی بگو نکردی

کدام کار را نکردم

آن کاری که من کردم همان کار

بله بله بارها با خیلیها

به گریه زدم دستش دوباره مرا لمس کرد و من همانطور گریه می کسردم و صورتم را بسه بسلوز مرطوب او چسبانده بودم دراز کشید و نگاهش از سمت صورت من به آسمان دوخته شد در آن نور کم سپیدی چشمانش پیدا بود چاقویم را بیرون کشیدم

آنروز که مادر بزرگ مرد یادت هست که بازیریوشت توی آب نشستی

لم

لبهٔ تیغ چاقو را بهزیر گلویش بردم

یک ثانیه بیشتر طول نمی کشد فقط یک ثانیه و من آن کاری را که دلم می خواهد می کنم همان کار را

ببینم تو می توانی آن کار را بکنی به تنهائی بکنی

بله تیغه باندازه کافی بلند است بنجی هم الساعه در رختخوابش خوابیده

بله

بیشتر از یک ثانیه طول نمیکشد و سعی میکنم اذبتت نکنم

بسيار خوب

حشمانت را بیند

نه با این ترتیب تو باید بیشتر فشارش بدهی

با دستت لمس كن

کدی حرکتی نکرد چشمانش باز و از سمت صورت من به آسمان نگاه می کرد

کدی یادت هست که مامی چه نعرهها بر سرت کشید وقتی زیرپوشت گلی بود .

گریه نکن

من گریه نمیکنم کدی

فشارش بده میخواهی اینکار را بکنی یا نه

تو میخواهی من اینکارا بکنم

بله فشارش بده

با دستت آنرا لمس بكن

گریه نکن کوئنتین بیجارهٔ من

اما من نمی توانستم جلو خود را بگیرم او سرمرا بروی پستانهای سفت مرطوبش فشار می داد حسالا می توانستم صدای طپش قبلیش را بشنوم که آرام و ثبابت مین زد و دیگر چکش وار نمی کوبید و آب غرغره کنان در امتداد بیدزار و درون تاریکی پیش می رفت و موجهای عطر پیج امین الدوله در فضای می پیچید و بازو و شانه های من زیر من تاب خورده بود ۱۵۰

کوشنتین در داستان هیاهو و خشم این صحنه ها را به یاد می آورد و چون شکیبائی و توان هجران کدی را در خویش نمی بیند با عزمی راسخ، بسوی مرگ پیش می رود. نامه ای بمدوست دانشگاهیش می نویسد و ساعت یادگار خانوادگیش را به وی می بخشد. بعد جامه دان خود را مرتب می کند و لباس آراسته می پوشد و پس از مسواک زدن دندان بسوی قتلگاه گام بر می دارد.

در فصل سوم کتاب، بار دیگر روایتگری داستان تغییر می یابد. اینبار جیسون کمپسون، برادر کوچکتر کو ثنتین خودنمائی می کند و با لحنی که در آن خشم و کنایه و تحقیر هست به سخن می پردازد. از خلال سطور می توان در یافت که گوینده سواد درست و حسابی ندارد. در این سر آغاز، جیسون که سی و پنج ساله است و بسبب مرگ پدر و خودکشی برادر و همچنین رفتن خواهرش «کدی» سرپرست خانواده شده با مادر رنجور و نامتعادل خویش همصحبت است و دربارهٔ میس کو ثنتین، خواهر زاده اش که در آنخانه اقامت دارد صحبت می کند. او کو ثنتین را که هجده ساله است گمراه و خطاکار و گناه آلود می داند. در حالیکه خود او بی وقفه چک ماهانه دویست دلار را که «کدی» برای تأمین مخارج دخترش فرستاد، دزدیده و نقد کرده است و تصویری از چک به بست مادر داده تا مادر با خیال اینکه این پولها آلوده است آنرا بهدرون آتش افکند و خوشحال باشد از اینکه به خود را با غرور و افتخار بسیار بزرگ کرده است.

بهنوشته ویلیام فاکنر در دفتر سوم زیر عنوان ششم آوریل ۱۹۲۸ توجه کنید:

حرف من اینست که کسی که ماده سگ شد همیشه ماده سگ است. من مسیگسویم کسه تسو خوشبختی برای اینکه آنچه ترا ناراحت مسی کند همین بسازیگوشی های اوست در خسارج از مدرسه. من میگریم که همین الساعه، بجای اینکه ایس دختر در خسوابگاهش بساشد و رنگ و روغن به صورت خود بمالد و منتظر این باشد که شش تا غلام و کنیز که تانان و گوشتشان ندهی حاضر نیستند از جای خود به جنبند، بروند و میز ناشتائیش را مرتب کنند، صدایش کنی تا بیاید پائین و در آشپزخانه ناشتائیش را بخورد سو مادر اینطور جوابم را می دهد

«اینکه اولیا، مدرسه فکر کنند که من روی این دختر کنترلی ندارم و اینکه...» من میگویم ۱۵۱ «و تو نـداری، مگر غیر از ایـنست؟ تـو تــا امــروز یکقـــدم مــخالف رأی او برداشتهای حالا که سنش از هفده گذشته توقع داری که داشته باشی؟» یک لحظه مادر به فکر فرو رفت.

«اما اینکه آنها دربارهٔ من اینطور فکر کنند... من حتی نسمی دانستم که آنها گزارشی از وضع تحصیلی او فرستاده اند. بهمن می گفت که از پائیز گذشته ایس روش مسنسوخ شده، و حسالا فکرش را بکن که پر فسور جانکیسن بهمن تلفن بزند و بگوید که باز هم غیبت او تکرار شده و ناچار باید او را از مدرسه اخراج کنند. چطور مسمکن است کسه او چنین کاری بکند؟ مسن نمی دانم به کجا می رود؟ تو که هر روز به شهر می روی باید قاعدتاً او را دیده بساشی اگسر در خیابانها ول می گردد.»

من می گویم «بله. اگر به خیابانها می آمد. فکر نمی کنم بازیگوشی های او از آن نوع باشد که

۱۵۱ ــ باید توجه داشت که در زبان عامیانهٔ آمریکائیان. بویزه جنوبیها، فعل دگفتن» در زمان دگذشته به صورت دحال» و برای تمام ضمیرهای اول شخص و دوم شخص و سوم شخص به کار برده می شود. در اینجا، جیسون بجای دگفته می گوید دمی گویمه (و آنـرا بـه غلط تــلفظ می کند بدینصورت I says) و بجای دگفت، می گوید sabe says» یعنی همی گویده

بخواهد در ملاً عام بکند.»

مادر می پرسد «منظورت جیست؟»

من میگویم «منظوری ندارم. فقط خواستم جواب سیؤالت را بدهم.»

مادر شروع کرد بهگریه کردن و بار دیگر اشاره به این مطلب کرد که گوشت و خونش او را لعسن و نفرین خواهد کرد.»

من میگویم «تو از من خواستی که این مطالب را بگویم»

مادر می گوید «منظورم تو نیستی. در میان همهٔ فرزندانم تنها توثی که باعث شرمساریم نیستی.»

جیسون کمپسون، بنابر آنچه روایت می کند. تلاش فراوان به خرج می دهد تا خواهر زادهٔ سرکش خویش را زیس فرمان خود آورد اما کو ثنتین دختری است رام نشدنی که از مادر خویش بی بسندو بارتر است. بـه ایـن صحنه از گفتگوی آنان به قلم ویلیام فاکنر توجه کنید:

بطرف سرسرا رفتم و از آنجا بهپائین پله. هیچکس در اتاق ناهارخوری نبود. بعد صدائی در آشیزخانه شنیدم. به آنسو رفتم. کوثنتین آنجا ایستاده بود و از سامی دیلسی یک فسنجان قهوهٔ دیگر می خواست. رب دوشامبر «کمونو» بر تن داشت.

من میگویم «بنظرم این روپوش مدرسه است که بهتنت کرده ای؟ شایند هم امنروز مندرسه بناز نباشد و روز تعطیلی است؟»

نگاهش متوجه مامی است «دیلسی، خواهش می کنم یک نیم فنجان دیگر قبهوه به مسن بسده. خواهش می کنم!»

مامی دیلسی میگوید «نه. حتم بهت نمیدم. هیچ دلیلی نداره که تنو سر صبح ینه فسنجون قسهوه زیادی بخوری. یه دختر هفده ساله قباحت داره. میس کار ولین چی میگه؟ برم لباس مدرسهات را بیوش. جیسون داره میره و ترا میبره. بازم امروز داری دیر میری مدرسه.»

من میگویم «نه! امروز مدرسه خبری نیست! باید هر چه هست امروز روشن بشود!» نگاهی بهطرف من میاندازد. فینجان همچنان در دستش است. دستی بـهمـوهایش مسی کشد و قسمتی را از جلو چشمش پس میزند. کیمونو دارد از روی شانههایش پائین میافتد. من میگویم «آن فنجان را پائین بگذار و پیش من بیا.»

میپرسد «برای چه؟»

من میگویم «این دستور منست. فنجان را در ظرفشوئی بگذار و اینجا بیا.»

دیلسی میگوید «جیسون. چه نقشهای توی سرت هست؟»

من می گویم «خیال می کنی با منهم می توانی همان معامله را بکنی که با مادر بنزرگت و دیگران می کنی. فقط ده ثانیه وقت می دهم که فنجان را پائین بگذاری و همانطور که گفتم پیش مسن ببائر.».

دیگر نگاهی به من نمی کند و متوجه دیلسی است. می پرسد «به ساعتت نگاه کن دیلسی، وقستی ده ثانیه شد، بر ایش سوتی بزن! دیلسی خواهش می کنم یک قهوه دیگر».

بازویش را سخت چسبیدم. فنجان از دستش افتاد و شکست. تکانی سریع خورد و نگاهی به من انداخت، اما من بازویش را رها نکردم. دیلسی از جایش برخاست.

کوئنتین میگوید «ولم کن و الا میزنم بهگوشت!»

من می گویم «که می زنی ها؟ خوب بزن ببینم!»

کوئنتین به گوشم نسواخت. آن دستش را هم مسحکم گسرفتم و مثل یک گسربهٔ وحشی او را نگهداشتم. دیلسی می گوید «این توثی جیسون؟» و من کوئنتین را به دنسبال خسود بسه اتساق ناهارخوری کشاندم. کیمونو باز شده بود و بدن لعنتی تقریباً عریانش از زیر آن پیدا بود. دیلسی لنگ لنگان به دنبال ما آمد. برگشتم و با لگد در ناهار خوری را بستم. داد می زنم «گورت را از اینجا گم کن!» کوئنتین در این لحظه به میز تکیه کرده بود و سعی می کرد بند کیمونوی خود را بیندد. نگاهی بطرفش انداختم.

من میگویم «حالا به من بگو ببینم سبب اینکه به مدرسه نسمی روی و بسه مسادر بسزرگت دروغ میگوشی و امضای او را زیر گزارش مدرسه جعل میکنی و او را از نگرانسی بسه ایسن روز می اندازی حست؟ چه کلک در کارت است؟»

حرفی نزد. داشت بندهای کیمونو را محکم میبست و در همانحال نگاهم می کرد. ظاهراً هنوز وقت نکرده بود که صورت خود را رنگ و روغن بمالد و گونههایش طوری بنظر می رسید مثل اینکه با یک پارچه سفت آنها را شسته بود. مچش را گرفتم «زود باش حرف بزن»

داد میزند «به تو احمق مربوط نیست! دستم را ول کن!»

دیلسی داخل اتاق میشود. میگوید «جیسون! این توثی؟» آدیم

بدون آنکه به سمتش نگاه کنم میگویم «تو از اینجا برو بیرون!» و بعد ابه کو ثنتین مسی گویم «می خواهم بدانم وقتی به مدرسه نمی روی در کجا داری بازیگوشی می کنی. در خیابان که نیستی و گرنه تر ا می دیدم. با چه کسی بازیگوشی می کنی؟ نکند در بیشه با یکی از آن ننرهای لعنتی چربزبان مشغول قایم موشک بازی هستی؟ حرف بزن!»

می گوید «تو.. پیرسگ لعنتی...» و بعد تلاش می کند تا خودش را نجات دهد «تـو.. تـو.. لعنتی سـ ...»

من میگویم «حالا به تو نشان خواهم داد. تو شاید بتوانی یک پیرزن را بسترسانی اصا با مسن نمی توانی از این شوخیها بکنی.»

از تقلا خودداری کرد. یکدستش همچنان در دستم بـود و نگاهم مـیکـرد. چشمانش سیاه تـر و در شده بود.

از من مىيرسد «مثلا مىخواهى چە كنى؟»

در حالیکه سعی می کردم کمربندم را از کمر باز کنم می گویم «صبر کن حالا حالیت خواهم

کرد!» دیلسی دو بازویم را چسبید.

جیسون کمپسون، به نوشتهٔ ویلیام فاکنر، همهٔ تلاش خویش را بکار می بسرد تا دختر سرکش را رام کسند امسا بیحاصل. کو ثنتین چنانکه در دفتر چهارم کتاب زیر عنوان هشتم آوریسل ۱۹۲۸ آمسده مسبلغ هفتهسزار دلار اندوختهٔ او را، که در حقیقت پول خود او بوده، می رباید و با دلدار خویش می گریزد و دائی خشمگین هر گیز او را نمی یابد. در پایان داستان، آنچه برای او می ماند، فرصتی است که جنون آسا برد و انسان بی پناه، یکی بسنجی برادرش و دیگر لاستر جوانک سیاه پوست بتازد و بی سبب آنانرا مضروب سازد.

## \* \* \*

در ماه نوامبر سال ۱۹۵۱، آلبرکامو، نویسندهٔ نامدار فرانسوی<sup>۱۵۳</sup>، در پاسخ نظرخواهی ماهنامهٔ ادبسی هاروارد ا**دووکیت<sup>۱۵۴</sup> که** پرسیده بود «به نظر شما بزرگترین داستانسرای معاصر آمریکا کیست؟» چنین اظهارنظر کـرد که...

ویلیام فاکتر، به نظر من، بزرگترین نویسندهٔ شماست و اعتقاد مین اینست که در میبان ادب گستردهٔ سنّتی قرن نوزدهم شما، او تنها فرد است و در بین خالقان غرب، آفریننده ای است یکتا. دو کتاب پناهگاه و پایلون شاهکارهای او هستند...۱۵۵

این داوری کامو است و همچنین بسیاری از مشاهیر ادب اروپای غربی چون ژانپل سارتر و آندره مالرو که پیرامون سبک و اندیشهٔ فاکنر به سخن نشسته اند ۱۵۰۰ اما خوانندهٔ آمریکائی بهیچ عنوان قضاوت خویش را نسبت به ادب آفرینی که با نوشتن داستانهای عدیده و دریافت جوائز و نشانهای افتخار آمیز، بر اعتلای ادب معاصر آمریکا افزوده است، تغییر نمی دهد و همچنان با تردید و حیرت بر وی و آثار وی می نگرد. از زمان انتشار نخستین داستانش زیر عنوان مواجب سرباز تا آخرین اثرش با نام دزدان، گوئی فاکنر مدام در ایسن تلاش بوده است که حق خویش را از هموطنان آمریکائیش باز ستاند و هیچگاه توفیق نیافته است. در این امر تردید نیست که در خود آمریکا، فاکنر هواخواهان جدی و ستایشگر آن معتقد بسیار داشته است و افرادی چون مالکم کاولی بوده اند که با نگارش مقالات بیطرفانه و انتشار پژوهشنامههای مستند ثابت کنند که همانند فاکنر در تاریخ ادب آمریکا وجود نداشته است، با اینحال صفوف مخالفان چنان پهناور و رخنه ناپذیر بوده است که

۱۵۲ ـ برگردان به فلرسی از متن انگلیسی ـ کتاب هیاهو و خشم ـ چاپ پنگوئین ـ صفحات ۱۶۵ تا ۱۶۷

۱۵۳ ـــ پیرامون آلبرکامو و تفکّرات او. رجوع شود به نوشتار بیگانه در جلد دوم سیری در پزرگترین کتابهای جهان 154 – Harvard Advocate, Vol. 135, No. 2 (Nov. 1951)

۱۵۵ ـ نقل از کتاب ویلیام فاکتر ـ مجموعهای از مقالات انتقادی ـ تالیف ربرتبرارن ـ ص ۲۹۵

۱۵۶ ــ داوریهای این مشاهیر جملگی در کتاب ویلیام فاکتر ــ مقالات انتقادی ــ تالیف ربرتوارن گرد آمده است.



ویلیام فاکتر در سال ۱۹۵۰، زمانی که ۵۳ ساله بسود و در خسانهٔ خسویش در «رووان ساوک» در شمال می سی سی بی زندگی آرامی را می گذراند. در راه

موفقیت و شهرت گام برداشته بود. نه تنها در همین سال جائزهٔ نوبل بهاو تــعلق گرفته بود بلکه چندین جوائز بزرگ آمریکا را نیز در رشتهٔ داستانسرائی ربوده

بود. کتاب **مزاحمی در غبار** بهچنان رقم فروشی رسیده بسود که بسرای او غیر قابل تصور بود: ۱۸٫۰۰۰ نسخه در بدو انتشار.

> در این زمان بروی یک اثر تازهٔ خود کار می کرد: نوحه ای برای یک راهبه، داستان نمایشنامه مانندی که در اروپا بیش از آمریکا مسورد تسوجه و اقسبال دوستداران هنر قرار گرفت.

اینگونه طرفداری ها تأثیری چندان نداشته است.

باید پرسید که سبب اصلی این بی تفاوتی و بی علاقگی چیست و چرا مردم آمریکا که شوق مطالعه در آنها رقم فروش کتابی را معمولاً از مرز یک میلیون نسخه به چند میلیون نسخه می رساند، حاضر نیست نسوشتههای ویلیام فاکنر را بخرد و اگر اشتیاقی به خرید کتاب او دارد برای اینست که با مطالعهٔ یک کتاب، حس کنجکاوی خود را اقناع کند. پاسخ به این پرسش را، پرفسور لارنس تومپسون، فاکنرشناس معروف آمریکائی و استاد ادبیات انگلیس و آمریکا در دانشگاه پرینستون ۱۵۰۷ چنین می دهد:

ویلیام فاکنر از آغاز فعالیت ادبیش تا وقتی دیده بروی حیات بست. برای شناساندن خویش به جامعه کتابخوان آمریکا، در تلاش و کوشش بوده است. جدال بین شایستگیهای هنری و نارسائیهای قلمی او، که از همان آغاز انتشار نخستین داستانش شروع شد، تا پایان زندگیش قطع نگردید و نشانهای از کاهش در آن پیدا نشد. در یک سوی نهایت، گروه متعصبی که در میان هواخواهان او هستند، بی چون و چرا اعتقاد دارند که فاکنر در پایگاهی رفیع تر از هر داستان پرداز نشر نویس آمریکائی است که تا امروز پای به عرصهٔ وجود گذاشته است و در سوی دیگر، گروه بدگویان قرارناپذیر، همان اتهام پیشین را تکرار میکنند که فاکنر نویسندهٔ بیسوادی است که دلش میخواسته در هراس و وحشت جمعی بیمار روانی وول بخورد و در همانحال، در معابر پیچاپیج روده در ازیهای دوارانگیزالفاظ، بر «هتک ناموس» شمالیها بر جنوبیها، ناله و مویه سر دهد.

میانگین خواننده که در بدو امر، در غرابتهای انکارناپذیر سبک فاکنر حیران و سرگشته وا میماند و سپس بخاطر انحرافهای او در بیان داستان، سخت بسر سر خشم می آمسد، در همان سالهاشی که او به کار آفرینش آثار بزرگ دست می بازید، او را به ورطهٔ فراموشی سپرد و دیگر یادی از او نکرد. تا اواخر سال ۱۹۳۵ که فاکنر قریب پانزده کتاب منتشر کسرده بسود، تسنها داستانش که خواننده داشت، همان داستان رسوا و انگشت نمای پناهگاه بسود. در ایس دوران، عموم کتابهای او از دایرهٔ انتشار خارج شده بودند. در همانحال، منتقدین اروپائی فاکنر را بعنوان یک داستانسرای بزرگ قرن بیستم می ستودند و مترجمان با بسرگردان پسیایی آثار او، بعنوان یک داستانسرای بزرگ قرن بیستم می ساختند. خوانندگان فرانسوی که با مسوج تجربی نوپردازی در شعر و نثر امروز خو گرفته بودند، زبان ویژهٔ «جسورانه» او را قابل فهم و تی جالب می دانستند، اما بسیاری از آمریکائیانی که این تکریمهای روزافنزون را از جانب پاریس بسوی نیویورک می دیدند، یا آزرده خاطر می شدند و یا با بی تفاوتی برگزار می کردند. سخنشان این بود که اگر فرانسوی عاشقش است بسیارخوب، فاکنر مال فرانسویان باشد. بدین ترتیب وقتی در سال ۱۹۲۹ اعلام گردید که برندهٔ جائزهٔ نوبل در ادبیات، وبسلیام فاکنر بدین ترتیب وقتی در سال ۱۹۲۹ اعلام گردید که برندهٔ جائزهٔ نوبل در ادبیات، وبسلیام فاکنر بدین ترتیب وقتی در سال ۱۹۲۹ اعلام گردید که برندهٔ جائزهٔ نوبل در ادبیات، وبسلیام فاکنر بدین ترتیب وقتی در سال ۱۹۲۹ اعلام گردید که برندهٔ جائزهٔ نوبل در ادبیات، وبسلیام فاکنر

آمریکائی است، و این جائزه را از آن سبب به وی اعطا کردهاند که او سا آفیرینش یک سلسله داستانهای طولانی و کوتاه، ناریخچهٔ وقایع روستای «بوکنایاتافا» ۱۵۸ را بمرور به رشتهٔ تـحریر آورده است. همه دچار حیرت شدند. این شگفتی زمانی رو به فزونی نهاد که فاکنر بسهنگام دریافت جائزه، «نطق سیاس» ایراد کرد و آن گفته را عموم مطبوعات آمریکا نقل کردند. با ایراد این خطابه در استکهلم، بعضی از منتقدان مُعاند، مقتضی چنین دیدند که در داوری خود نسبت به او اینهمه تعصب و شتاب نشان ندهند و بکوشند علیرغم قصورها و نارسائیها، جنبههای روشن و قابل ستایش آثار او را ببینند. بدبختانه باید اذعان کرد که ایس کوششهای كورمالانه، خود الجاد اشتباهات گوناگون ديگر كرد. طي سالهاي ١٩٥٠ تا ١٩٤٠ كه خيلاقيت ادیی فاکنر رو به کاهش می رفت، بعضی از آثار کیم اهمیت او بدون شایستگی کیافی، میورد ستاش قرار گرفت و یک نمونهٔ طنز آلود آن، انتخاب داستان تمشلی قصّه بیود که بیاید آنسرا شکستی در کار ادبی فاکنر پنداشت، و یا داستان وزدان که آخرین ائسر وی بسود و مسنتقدان کوشیدند چنین وانمود کنند که این اثر «یکی از بهترین رمانهائی است که فاکنر نگاشته است» و همین امر، فروش کتاب را بالا برد و آنرا در شمار «کتب یرفروش» درآورد. شاید اگر قرار باشد منتقدی بنشیند و با علاقهٔ وافی پیرامون نوشته های فاکنر داوری کند. ایس وظیفه را امروز باید انجام دهد که رسالت او بهیابان رسیده و خودش از دنیا رفته است. درنگ و تفکر و ژرفنگری در مجموع نوشته های او می تواند حکایتگر ایسن واقعیت بساشد کیـه او داستانسرائی است قدرتمند که در نوآوری با خلاّقان بزرگی چون تی \_ اس \_ الیوت و جیمز جویسسر رقابت دارد.<sup>۱۵۹</sup>

در قرن بیستم، در سرزمین آمریکا، داستانسرایان بزرگی جلوه گر شدند که آثار آنها، نـه تـنها مـردم آن اقلیم را تسخیر کردند، بلکه توجه و علاقهٔ جهانیان را نیز سخت برانگیختند. بعضی از ایس نـویسندگان بـزرگ مـانند سینکلرلوئیس، تئودور درایزر، جاناشتاین بک، ارنستهمینگوی، دوسپاسوس، اف ــ اسکاتزفیتسجرالد، ترومن کاپوتی، شروود آندرسن، هنریمیلر، توماس ولف و گر ترود استاین و نظائر آنها، شهـرتشان جهانگیر تعد و آثارشان به اکثر زبانهای زندهٔ جهان ترجمه گردید. با اینحال ویلیام فاکنر، با همان ویژگی کلامش که برای عموم قابل فهم نبود و موضوعاتش که منحصر آبه گرد زنـدگی و آرمـان جمعـی از مـردم جنوب در مـنطقهٔ می سی سی بـ د۰، مـرزد، شهرت و عظمت آنها را تحت الشعاع خویش قـرار داد و بـویژه در اروپا بـه عنوان

۱۵۸ سد روستای یوکناپانافا Yoknapatawpha Country نامی است که داستانسرای آمریکائی بر منطقه ای از ایالت می سی سی یی نهاده که در
آن نقش آفرینان داستانهای او زاده شده اند و به بازیگری نشسته اند و جان سپرده اند. این نام که ظاهر ا یک نسام قسیله ای از سرخ سوستان
است که در این ناحیه سکتی داشته اند. در سر اسر عمر فاکتر، در ذهن او باقی بوده و همة ماجراها و حوادث داستانهای خویش را با آن نام
درآمیخته است. مالکم کاولی نقشه ای از این سرزمین، با نام کلیهٔ کتابهای وابسته به قهرمانان این سرزمین، در کتاب فاکتر در یک کتاب
جهیمی آورده است.

۱۵۹ ـ كتاب ويلهام فاكتر ـ معرفي و تفسير ـ تاليف لارنس توميسون ـ ديباجه ـ ص ١ و ٢

والاترین داستان نویس این قرن برگزیده شد. نگاهی به نوشتارهای انتقادی که پیرامون او نوشته شده است بیان کنندهٔ این حقیقت است که «وجودفاکنر، به عنوان یک هنرآفرین بزرگ غیرقابل انکار است». مارتین سیمور اسمیت، مؤلف کتاب بزرگ راهنمای ادبیات مدرن جهان ۱۶۰۰ و اندیشمندی که نظر او پیرامون شاعران و نویسندگان امروز جهان حائز اهمیت است، دربازهٔ فاکنر می نویسد:

فاکنر چهارمین فرد آمریکائی است که به دریافت جائزه نوبل در رشتهٔ ادبیات نائل آمد (در صورتیکه تی اس الیوت را بعنوان یک شاعر انگلیسی به حساب آوریم نه آمریکائی) و در برابر قیاس با دیگر داستانسرایان، باید بگوئیم که او در حدّ مقایسه ناپذیر، از همه پیش است و اگر نظر جمعی از ادب شناسان را به حساب آوریم، باید بگوئیم که او بیزرگترین داستان نویس آمریکاست که در قرن بیستم ظهور کرده است. ۱۶۰

این داوری، بوسیلهٔ جمعی از نقدنویسان با نام و نشان، بگونه ایست که موجب حیرت می گردد. هنر آفرینان بزرگ معمولا صاحب یک یا دو اثر برگزیده هستند که آنها را «شاهکار» آن نویسنده می شمارند. در مورد ویلیام فاکنر، قضاوت بعضی از کتاب شناسان تا آن مرز است که وی را صاحب چند شاهکار می شمارند. جان اورلی آلن تیت، شاعر و دلستان نویس معاصر آمریکائی که در عین حال به عنوان یک مسنتقد قسد ر تمند صاحب اعتبار است  $^{۱۶۲}$ ، دربارهٔ فاکنر می نویسد:

من بیش از سی و یکسال با فاکنر آشنا بودم. ولی در طول این دوران، بیش از پنج یا شش بار او را ندیدم و حقیقت مطلب اینکه هروقت او را دیدم، بسبب بدخلقی و تغرعنی که در او وجود داشت، بیش از پیش از او گریزان می شدم اما حقیقت را نمی تبوان کستمان کسرد که او داستان نویس بزرگی بود. به استثناء یکی دو کتابی که از او نخوانده ام، اعتقساد دارم کسه او حداقل صاحب پنج شاهکار است و از شما می پرسم که به استثناء هنری جیمز، کدام آمریکائی اینهمه آثار برگزیده خلق کرده است؟ این نوشتهها که به نظر من شاهکار به شمار می آیسند عبار تند از هیاهو و خشم، در آنحال که در بستر مرگ بودم، پناهگاه، روشنائی در ماه اوت عبارتند از هیاهو و خشم، در آنحال که در بستر مرگ بودم، پناهگاه، روشنائی در ماه اوت مانند نخل وحشی و آبسالم، آبسالم! به این فهرست اضافه می کنند. تمام است اثر برگزیده، در طول ده یا حداکثر یازده سال نوشته شده اند. اگر داستان خرس را در شمار داستانهای کوتاه به میاه به این عنوانها افزود.

خوانندهٔ اروپائی در نوشته های فاکنر، رازی استثنائی می جوید که صد درصد آمریکائی است

<sup>160 -</sup> MARTIN SEYMOUR SMITH: Guide to Modern World Literature.

و در آثار مشابه نیست. به همین سبب باید گفت که یک اروپائی قادر نیست آثاری همانند فاکنر بنویسد. چند نقدنویس اروپائی که پیرامون فاکنر و آثار او نوشته اند و من آنها را خوانده ام، از آن جهت بر او عظمت می نهند که او را یک نویسندهٔ ایالتی می دانند، یا بهتر است بگوشیم یک داستانسرای «جنوبی» که در خلا جنوب دست به قلم برده است. بنظر من باگذشت زمان که شخصیت او از خاطره ها محو شود، وی در شمار آخرین آفرینندگانی قرار می گیرد که فرود مادوکس فورد به آنها گروه داستانسرایان مکتب امپرسیونیسم نام نهاده است. از استاندال تا فلوبر و جویس، خط مستقیمی هست که به فاکنر ختم می شود و در آن، تنها مسألهٔ نفوذ و تأثیر مطرح نیست. موضوع اصلی مورد نظر فاکنر، همانگونه که بسرای گوستاو فسلوبر و مسارسل مطرح نیست. موضوع اصلی مورد نظر فاکنر، همانگونه که بسرای گوستاو فسلوبر و مسارسل پروست مطرح بود، غمی عظیم و چاره ناپذیر است که قربانیان آن، یا بوسیلهٔ اجتماع بسوی فنا کشانده می شوند و یا بوسیلهٔ نیروی تباه کننده ای که در درون خود آنهاست، و از دیدگاه من، فاکنر یکی از نمونه های شاخص مکتب داستانسرائی بین المللی است که بیش از یکقرن اصول قاکنر یکی از نمونه های شاخته که «تر اژدی» یک عمل است که بیش از یکقرن اصول تعالیم ارسطو را وارونه ساخته که «تر اژدی» یک عمل است نه یک کیفیت و خاصیت.

نگاهی و مروری بر نوشتههای نقدنویسان آمریکائی و غیر آمریکائی، این واقعیت را آشکار میسازد که فاکنر، هرچند از نظرگاه آنان، داستانسرای قدرتمندی است و آثار بیمانندی به ذخیرهٔ ادب آمریکا افروده است، با اینحال کتابهایش عاری از عیب و خطا نیست و پارهای موارد، این معایب بحدی است که قابل گذشت نیست. جان کراو رانسوم، شاعر و منتقد نامدار آمریکائی ۱۹۳۴ که در سالهای نیمهٔ اول قرن بیست، از مشاهیر ادب قارهٔ نو به شمار می آمده، پیرامون فاکنر می نویسد:

کتابهای این نویسنده ناهمآهنگ است و سبک در این آثار متناقض. به نابر این او را نسمی توان بن بخانسون ۱۶۰ نامید و شکسپیر فرسایش ناپذیر نیز نیست بلکه او جان و بستر ۱۶۰ است البته اگر بخواهیم بسبب نیروی وحشتی که در آثارش هست یا اصالت او در اراثه خوبیهای انسانسی یا قریحهٔ کلام که برای بیان مقاصدی که داشته کافی بوده، او را در شمار نویسندگان عصر الیزابت اول به شمار آوریم و ویرا در مقام مقایسه با دیگر آفرینندگان آن عصر بینداریم. من برای منظور خود سه کتاب اولیهٔ او را ملاک داوری قرار می دهم که در آن قدرت روایتگری و نغمهٔ آفرینش شعری او پدیدار است و از آنرو که اینان داستان اند نه شعر، بنابر این شایسد ضروری باشد که من نمونه هائی از وجوه تشابه او را با دیگر داستانسرایان ذکر کنم. در ایس

۱۶۳ ــ نقل از کتاب ویلیام فاکتر ــ مجموعهٔ مقالات انتقادی ــ نالیف ربرت وارن ــ ص ۲۷۵

<sup>164 -</sup> John Crowe Ransom (b. 1888) American Poet and critic.

<sup>165 -</sup> Ben Jonson (1574-1637) poet-laureate and dramatist (Every Man in His Humour - 1596)

۱۶۵ ـ پیرامون بنجانسون. رجوع کنید به جلد یکم از سهری هو بزرگترین کتابهای جهان.

<sup>166 -</sup> John Webster; dramatist and poet (White Devil 1612)

زمینه باید از سه نویسنده نام ببرم: داستایوسکی، ملویل و دی — اج لارنس. فاکتر قادر نبود اثری مشابه برادران کار اماز ف ۱۹۳ خلق کند. او هم مانند داستایوسکی به ژرفای روان آدمی فرو رفته بود، اما جامعه ای که او در آن می زیست شباهت به جامعه روسیهٔ عصر تزاری نداشت تا بتواند اثری آنچنان رئالیستی بیافریند و یا گرداگرد او را آنچنان روشنگران صاحب رسالتی نگرفته بودند که به آفریده های او آنگونه صلابت گفتار بدهند. فاکتر تواناثی آفرینش کتابی همچون موبی دیک ۱۹۸۰ را نداشت و این مسأله ارتباطی به این موضوع ندارد که او میخواست یا نمی خواست. در این کتاب ذوق آفرینش گسترده ای هست و در نقطه های اوج آن تجلی دانش و معرفت. در حالیکه ویلیام فاکتر نویسندهٔ دانشمندی نیست و آشناشی او با معاریف بدانپایه نیست که صراحت طبیعی سبک کار او را تحت تأثیر قرار دهد. نیروی کلام او درخشان است نیست که صراحت طبیعی سبک کار او را تحت تأثیر قرار دهد. نیروی کلام او درخشان است و ساده و پرهیجان، و برای عصر ما که همهچیز نویسندگان عصر الیزابت همیشه «مثبت» است و ساده و پرهیجان، و برای عصر ما که همهچیز نویسندگان عصر است مناسب نیست.

من اذعان دارم که این قباسها، از روی شتاب است و فاقد جامعیّت، با اینحال نمونههائی است برای بیان مقصود.

داوری من اینست که در آثار ویلیام فاکنر معایب زیاد به چشم میخورد، چه بطور مجموع و چه جدا از هم. در عین حال باید ادعان کنم آنجا که او کامل است در اوج تکامل است و نظیر او بسیار نیست.

و در پایان این نوشتار، شایسته خواهد بود که نظر پر فسور هاینریش استرامان، استاد ادبیات زبان انگلیسی در دانشگاه زوریخ و مؤلف کتاب ادبیات آمریکا در قرن بیست ۱۷۰ پیرامون ویلیام فاکنر و آثار او نـقل گــردد. پر فسور استرامان می نویسد:

برای ویلیام فاکنر، طبیعت آدمی و ذهن انسانی منشأ وحشت است. دخمه ایست ژرف و بی پایان که در خود هر نوع تصور و خیالی را جای می دهد بویژه هر گونه جنایت و انحراف. اما همانند هر مفاکی، خیال انگیز است و کنجکاوی بر انگیز که همه مشتاقند نگاهی به درون آن بیفکنند. رابطهٔ فاکنر با جنوب، محیطی که در آن به دنیا آمده و در آن زیسته، نوعی دلبستگی آمیخته با مهر و نفرت است که در همانحالی که می خواهد ستتهای نیرومند گذشته را در آغوش گیرد از آن

۱۶۷ — پیرامون داستایوسکی و کتاب مشهور او زیر عنوان پرافران کاراهاز ق. رجوع کنید به جلد یکم از سهری در پزرگترین کتابهای جهان ۱۶۸ — مویی دیک نوشتهٔ هرمان ملویل HERMANMELVILLE: Moby Dick از آثار پرارزش ادب گیتی است که پیرامون آن در مجلدات آتی سیری در پزرگترین کتابهای جهان سخن خواهد رفت.

۱۶۹ \_ صفحه ۲۹۵ کتاب فاکتر \_ مجموعة مقالات انتقادي \_ تاليف ربرتوارن.

گریزان است. به همین دلیل است که از میان آثار او نمی توان کتابی را برگزید که نمایشگر اندیشهٔ راستین او باشد. بعضی از این نوشته ها، بهتر و ظریفتر با این سنّتها پیوند دارند مانند سار توریس، آبسالم، آبسالم، و یا مغلوب ناشده که بین سالهای ۱۹۲۹ نسام، آبسالم، آبسالم، و یا مغلوب ناشده که بین سالهای ۱۹۲۹ نسام، نسوشته شده اند. ولی موضوع اصلی زوال و سقوط خانواده های جنوب آمریکا در داستانهای او نه تنها با آزمایشهای گوناگون عشق و بیزاری و سرخوردگی و شکست و نامرادی در آمیخته بلکه با شیوه ای از داستانسرائی همراه است که آنرا سیلان ذهنی می گویند و اینجاست که تقسیم بندی ادواری داستانهایش را مشکل می سازد.

یک نمونهٔ بارز از این نوع نوشته ها، داستان هیاهو و خشم است که موضوعش پیرامون فساد یک خانوادهٔ قدیمی جنوب دور می زند. پدری که بخاطر اعتباد به الکل بسوی فنا مسی رود. مادری که قادر نیست اطفال خود را بزرگ کند. دختری که تن خود را به گناه مسی آلایسد و صاحب فرزندی می شود که همانند خود او سرگشته است. برادری که بخاطر عشق نامشروع دست به خودکشی می زند و دیگر افرادی که یا دیوانه اند و یا درمانده. همهٔ داستان، که بخشی از زبان یک ابله بیان شده، بیان کنندهٔ پوچی و بیهودگی عمر است و گوئی آنجا که پای انسان و اخلاق به میان می آید، همهٔ نوامیس دینی و اخلاقی و انسانی را انکار می کند.

این شیوه داستان نویسی، در اثر دیگر وی بنام پناهگاه بهتر مشهود است. پناهگاه داستانی است از وحشت، و تردیدی نیست که فاکنر آنرا نوشته تا یول به دست بیاورد.

در سراسر این داستان، تجاوز، قتل، فحشاه، عقده های جنسی، زَجْر و شرارت موج می زند. با اینحال داستان از نظر تکنیک داستان نویسی، روانتر، منطقی تر و قبابل فهم تسر است. در ایس نوشتهٔ فاکنر آنچه جای بحث است، رسالت نویسنده است در لابلای و قبایعی که رخ می دهد. داستان سرا از سوی یکی از بازیگران کوشیده است که از اصول و مبانی اخلاقی حمایت کند و جالب اینجاست که با شکست روبرو می شود و در همانحال قباتل شریس و فباسد و گسمراه از کیفری که شایسته اوست می گریزد و در پایان داستان، محکوم به اتهامی می شود که آنرا مرتکب نشده است.

در این مجموعه از شقاوتها و زشتی ها، آنچه حائز اهمیت است فقدان عدالت است و نبودن پاداش مقام انسانیت. در اینجا هر چه هست بدکاری و تباهی است بهصورت اصیلترین شکل آن، و چنین پیداست که ویلیام فاکنر، داستانسرائی که این صحنه ها را آفریده است، از تبجسّم آن لذّت می برده و ذوقش را مشغول می داشته است. اگر در آن سالهای انتشار این داستان، اینهمه جنایت و بیداد و زشتی، عجیب و غیرقابل تصور بود، سالهای بعد و بویژه پس از وقوع جنگ دوم جهانی، آنچه پیش آمد ثابت کرد که برای خوی بهیمی آدمی، حدّ و مرز و پسایانی است

# فهرست اعلام اشخاص

استرن، لارنس ۲۲۶ استرنز، شارلوت ۲۸۸

استيل، سرريجارد ۶۶. ۲۲. ۲۳ آبرافر. ام اچ 96 استيونسن. ريرت لوثي ٢٥٢ آبری، جان ۲۸ اسكات. سروالتر ١٧٤. ٢٢٠. ٢١٠ آبه دوسن رآل ۱۶۰ اسكاروالد ٥٢٢ أخماتووا. أنّا ٢٣٦ اسميت الكساندر ٢٥ آدیسون ۶۹،۶۶ اسميت سيمور ٥٩٥ أربوستو، لودووبكو ۲۴۰ اشتال مادام ۱۷۸. ۱۸۰ آستن. جين ١٣١ ائتاین بکد جان ۵۹۳ آگوستین قدیس ۲۶۵ اشتراوس، ریجارد ۲۷۶ ألبارت. سلست ۲۵۶. ۳۹۰ اشخاروسكى ٢٩٢ آلن نیت. جان اورلی ۵۹۵ اشنباخ. ولفرامفن ۲۰۷. ۲۵۲ آناتول فرانس ۱۷۸، ۳۲۴، ۲۵۸، ۳۶۰ افرائيم لسينگ گوتولد ١٥٢ أنتوني فرود جيمز ۲۰۸، ۲۶۳ اغلاطون ۲۶، ۵۶، ۲۵۸ ۲۷۱ آندرسن. شرود ۵۲۴، ۵۲۵، ۵۸۲ اکسفورد لرد ۱۰۴ آیکن. کتراد ۲۰۰، ۵۲۳ اليس اسبينك 27 الف اليوت. توماس استرنز ۳۹۸ تا ۲۰۶، ۲۰۹، ۲۰۹ تا ۲۱۶، ۲۱۶ تا ۲۱۸. ٠٢٠ تـ ٢٢١. ٢٢٦. ٢٢٩. ٢٢٩. ١٦٢ تـ ٢٩٢. ٢٢١ تـ ٢٩٠. 747, 747, 647 :1447, 647, -44, 747, 747, 647, 647, ادیسون، جوزف ۷۲، ۷۲، ۹۵، ۹۶، ۹۹، ۹۰، ۹۰، AVT LI -AT. TAT. TAT LI - - 0. 7-0 LI 0-0. TTO. TTO. ارسطو ۲۲. ۲۷، ۲۸، ۲۹، ۹۸۶ 470, 770, 676 اسپنس، جوزف ۱۰۰ أسينسر، الموند ۲۲، ۲۷، ۲۰۸، ۲۲۹، ۲۵۱ الوت جرج ٢٨٢ اليرت. سي دبلير ٢٨٨ اسيينوزا ۱۷۲ اوانز. أيغور ٣٨ استاین. گرنرود ۵۹۳ اوتیس. ویلیام برادلی ۵۶ استرامان پرفسورهاینریش ۵۹۷

اورتبات جان ۱۰۳ اوری پید ۱۹۲، ۱۹۲ اوسترلینگ، آندرسن ۲۸۵ اولین، والرین ۱۹۲ اوورباری، سرتوماس ۳۲، ۳۲ اورید ۶۵، ۴۶، ۲۰۱۲، ۳۲۰، ۴۲۰، ۲۵۲، ۲۵۳ ایروینگ هو ۵۲۰، ۵۲۹

ب

بابیت. ایروینگ ۲۸۹ باتلرييتز. وبليام ٢٩٩. ٢٩٧. ٢٨٧ بانوشكف ٢١١ باخ ۲۹۳ بارل جانآنگوس ۲۵۰. ۲۸۸ بارون. ریردو ۲۰۷ باریوس، هانری ۲۵۰ باک، برل ۱۱۰. ۵۳۱ بالزاك ۲۲۹. ۲۵۰. ۲۵۲. ۷۸۲. ۸۲۵ بايرون. لر د ۲۰۸، ۲۰۲، ۲۱۲، ۲۲۲، ۲۲۲ تـ ۲۴۲، ۲۶۸، ۲۷۲، 727. Y27. PAT بتهرون ۱۶۰، ۲۲۷ برادلی، فرانسیس هریرت ۲۰۹، ۲۸۱، ۲۹۰، ۵۰۳ براونینگه ربرت ۴۱۱ يرتون. ريرت ۲۴۰ بردزلی، ایری ۱۶ ۹۰ برگسون. هانری ۲۲۷، ۲۵۸، ۲۸۲، ۲۸۸، ۲۹۰، ۵۰۳، يركمن بالمار ٥٥٤ برگونزی، برنارد ۲۸۱، ۲۹۰، ۲۹۳، ۲۹۵، ۲۹۸، ۲۹۹ برناردشاو. جرج ۱۷۸ پروستی، دوروتی ۲۵۰. ۲۸۸ پروکس، کلینت ۲۲۱، ۲۲۲، ۲۲۵، ۲۲۷، ۲۲۸، ۲۵۲

يروب ويليام 16

بلاگوی ۲۴۲

يرونو، جوردانو ۵۴

بلامایرز، هری ۲۹۹

بلاتش. ژاک امیل ۳۹۲ بلوتز. جوزف ۵۶۳ ۵۶۸ ۵۶۷

بگسن، پنس ایمانوکل ۱۶۹

بستوزف الكساندر الكساندرويج ٢٩٢

بلوك الكساندر ۲۲۶. ۲۹۸ بلیک. ریلبام ۴۱۱ بلينسكي. ويساريون ۲۰۶، ۲۲۵، ۲۲۲، ۲۷۲، ۲۹۶ ین جانسون ۲۲. ۲۸. ۱۱۲. ۵۹۶ بنت أرنولد 197 پردلر، شارل ۲۸۷، ۲۸۸، ۲۰۷، ۲۲۰، ۲۲۰، ۲۲۸، ۲۹۰، ۲۹۰، ۲۲۵ بورژه، يل شارل ژوزف ۲۵۰ يرش، هرونيموس ۴۷۵ يوكاچو. جوواني ۲۲۰ بولینگ بروک. هنری ۸۰ يري سايريل ۱۴۰ پیکن. سرفرانسیس ۲۰ تا ۴۰. ۴۲ تا ۵۰ ۵۱ تا ۵۳. ۵۵ تا ۵۷ بيورنسن ۱۷۶ پیرمونته فرانسیس ۲۲ پارتریج. جان ۹۲ یارنل، توماس ۸۰ یاسترناک ۲۲۶ یاسوس، دوس ۵۹۴ ياول. أنتونى ٣٩٧ ياوند عزر الوسيس ۲۰۱، ۲۰۲، ۹۶۶، ۲۹۲، ۲۹۲، ۲۹۵، ۲۹۵، ۲۹۵، ۵۰۱ پتروینوس. گاپوس ۲۰۲، ۲۲۲ برایس. مارتین ۱۰۲ پرايور. ماتيو 69 يرلوز ۲۱۳ پروپر تیوس، سکستوس ۴۹ پروست، مبارسل ۱۶۶، ۱۱۹، ۱۲۰، ۲۲۵،۲۲۵،۲۲۲، ۲۴۵ تـا ۲۵۵، A67 5 747, 747, 647, 147 5 747 5 447 5 147, 747 5 . PT. 1PT. 7PT. 9PT. 9PD يروفر. كارل ــ أر ٢٩٢ بريجت ويكتورسادون ٢٩٩ پلینیوس. گایوس (پلینی مهتر) ۳۶ بر ۲۵۰ يوب الكسائدر ١٤٤، ٩٤، ٩٤ تا ٩٨، ٧٠ تـا ٧٧، ٨٧. ٨٠ ٨٨ ٨٨ ٨٨ ٨٨ ٠٠. ٢٢. ٩٢ تا ١٧. ١٩ تا ١٠٥ بوشكين، الكساندر سرگيويچ ۲۰۶ تـ ۲۱۸، ۲۲۰ تـ ۲۲۴، ۲۲۴ تــا ATT. - TT J TTT, VTT J / 67, 667, 767, 777, ART. · YY, TYT, TPT & OPT, YPT, APT پولیو ۴۴

بینتر. جرج دانکان ۲۲۸

چنگ ــ وی ــ یوان ۱۱۶ چو ــ جوچانگ ۱۱۵ چی ــ چن ــ وانگ ۱۱۳، ۱۱۴، ۱۲۵، ۱۲۵

ح

TYT Like

خ

خيام ٢٢٥. ٢٧٩. ٢٨٩

3

دارلو، آلفونس ۳۵۹ داستایسوسکی، فسیودور ۲۰۶، ۳۲۵، ۲۶۲، ۲۹۸، ۲۹۸، ۳۳۷، ۳۳۷، ۳۳۷، ۳۳۷، ۲۹۳، ۳۲۹، ۳۲۹

دان، جان ۲۹۱، ۲۲۹ دانه ۲۰۲، ۲۰۸، ۲۰۸، ۲۲۲، ۲۲۳، ۲۹۳، ۲۹۲، ۲۸۱، ۲۹۰ دارنجی، آلونارد ۲۲۵

> دایس، ا ـــ ئی ۲۲۱، ۴۲۲، ۴۵۲، ۴۵۶، ۴۷۶ درایدن جان ۴۶، ۴۷، ۲۷، ۱۰۲ درایزر، شودور ۵۹۴

دکارت رنه ۲۱، ۱۵۲، ۳۸۶ میتریف ۲۱۰ دنیس، جان ۹۷

دویسون ۱۰۲ دوشنید مسیر ۱۶۱

مونو، دائیل ۶۹ مونس جان ۹۸ مورینی ــ آلفرد ۳۰۹ مو هوزار، جرج بی ۲۷

ری جان ۲۰۸، ۲۵۰

ىيكىز، چاراز ۳۱۰. ۲۲۴. ۵۲۲

ىيىترىغىد ايران ايرانويج ٢٠٧

J

رادیسیخد الکساندر نیکلایویج ۲۹۷ راسکین جان ۲۶۰، ۲۸۷ راسل، برتراند ۲۹۷، ۲۹۷، ۲۹۳ راسین ژان ۹۶، ۱۰۵، ۱۷۷ رالی، سروالتر ۲۷ ت

تاتو ۱۲۱، ۱۲۰، ۱۲۱ تاکر، پرفسور ماریون ۹۳، ۹۵ تاکری، ویلیام ۱۰۳ تراوید کرتیندو ۴۰۷ ترنز، جوزف ۴۶۷ ترنل، مارتین ۲۵۷

ترویا. هنری ۲۰۶، ۲۲۰، ۲۲۶، ۲۳۰

نسالوچان = نسالو سوله چين ۱۹۲

تسالوسونمچین= تسالوچان ۱۱۲ تـا ۱۱۵،۱۱۸، ۱۲۰، ۱۲۲، ۱۳۱. ۱۳۵، ۱۳۲، ۱۲۱

تسوایک، اثبتفن ۱۷۶

تيسون لرد ألفرد ۲۰۷

تورگینف، الکساندر ایوانویج ۲۰۷٬۲۰۶، ۲۹۲، ۲۳۵، ۲۳۵، ۲۴۲. ۲۹۸، ۲۷۲

توسیدید ۶۶

توماس. مینالی ۲۶ توماس. هنری ۲۶ توماس. هنری ۲۶

تومیسون، لارتس ۲۹هـ ۲۵هـ ۸۹۳ـ ۲۸۵ م د د د ک ۸۷۸

توین، مارک ۱۷۸ نیبولوس ۹۶، ۹۶ تیکل، توماس ۹۶

تيوبالد لوئيس ۹۲، ۹۸

ح

جانسون، سومولل ۹۶، ۹۶، ۱۰۰ جردن، گیلیرت ۱۹۷ جقری اهل مونموث ۲۰۷ جماازاده، سیدمحمد علی ۲۰۷ جموس چینز ۲۰۲، ۹۲، ۹۲، ۹۲، ۹۲،

جوس جينز ۲۰۷، ۲۲۶، ۲۸۶، ۲۹۲، ۲۹۵، ۲۹۹، ۲۹۹، ۲۹۵، ۲۳۵ ۲۳۵ ۲۳۵ ۸۵ ۲۵۵

چينز، هنري ۲۰۷، ۳۱۲، ۲۲۵، ۲۲۹، ۵۸۵

E

چاپلین، چارلی ۵۰۰ چاسر ۱۰۳ چاپکوسکی ۲۲۷، ۲۲۷ چخوف آنتران ۲۲۵، ۲۲۵

#### ۲۰۲ سیری در بزرگترین کتابهای جهان

رانسوم جان کر او ۵۹۶ راولی، دیلیو ۵۱ ریز، دیکر جیمز، ال ۳۰۹ ریز، ولفگانگ ۳۵۹ رمنی آذرخشی، دکتر ۲۹۹ رمبو، آرتور ۲۸۷، ۲۸۸ روسین ترکیستوفر ۲۵۹ روسینی ۲۸۹ روسینی ۲۸۹ روسینی ۳۶۹ روسین جوزیا ۲۹۲، ۲۷۲، ۲۸۲ رید سرهریرت ۲۸۹ ریوالدز، سرجوشوآ ۲۰۲،

j

زاکز، هانز ۲۲ زایل، مورتن ۲۲۸ زولا، امیل ۲۵۰، ۳۸۷

Ĵ

زادانف. ولادیمیر ویکوریویچ ۲۹۷ ژوکوسکی، واسیلی آنسندویچ ۲۰۸، ۲۱۰، ۲۱۱، ۲۲۲، ۲۲۳، ۲۳۳، ۲۳۲، ۲۴۱، ۷۲۰ ژید آندره ۲۰۷، ۲۵۴، ۲۹۲ ژیرو، ریز ۲۹۹

س

سارتر، زان پل ۲۰۰۰، ۵۹۰ سافر ۲۵۳ سافرست موام، ویلیام ۲۹۲ سانتابانا، جرج ۲۹۹ سایم، جیمز ۱۵۳، ۱۹۶۰، ۱۹۷۰، ۱۷۷، ۱۹۶۰ سروانتس، میگل دو ۲۲ سران ۲۹۳ سن آگوستین ۲۰۹، ۱۰۵، ۲۵۷ سن جود، شارل آگوستین ۲۶۹، ۲۵۷

سورات دنیس ۲۹۹، ۳۸۵ سوفرکل ۲۵۸، ۲۵۹ سوفت جوناتان ۶۷، ۶۹، ۵۰، ۹۷، ۹۵، ۹۰، ۱۰۲، ۱۰۲، سوین برن ۲۸۹، ۵۲۳ سوینیه مارکیز دوماری دورایونن شانتال ۲۸۶ سیدنی، سرفیلیپ ۲۷، ۲۱ سیسرون ۱۰۵ سهرور، ویلیام ۲۱۵

## ش

ف

فارادی ۵۶ فاکترومیلیام هریسون ۵۲۸ تا ۵۲۸، ۵۳۶ تا ۵۲۲، ۵۲۲، ۵۲۳ تــا ۵۲۸، ۵۰۰ تا ۵۵۸، ۵۵۸ تا ۶۶۵، ۵۶۹، ۵۶۷، ۵۷۰، ۵۷۰، ۵۷۸، ۵۷۹،

> > فلپس، گیلیرت ۲۲۰ فلویر، گوستاو ۳۲۶، ۳۵۲، ۳۶۱، ۳۸۷، ۵۹۶ فلمبیر، فیتیاس ۲۲

> > > فتترن. البجاء ۹۶ فتل، جان ۲۶۲، ۲۶۲، ۲۶۷، ۲۷۰

فروید. زیگیوند ۲۲۰، ۲۲۱، ۲۵۵

فرتد یل ۲۷۲

قورد، مادوکس قورد ۳۱۴، ۵۹۶ کورنر، کریستیان گوتفرید ۱۶۰، ۱۶۵، ۱۶۵، ۱۶۹، ۱۶۹، ۱۷۸، ۱۷۸، ۱۷۸، ۱۷۸، فيتز جرالد اف اسكات ٢٢٢. ٢٨٩. ٥٩٠ 1A1, ...Y فيختد يوهان گوتليب ١٧١ كورن وال. بارى ٢٢٣. ٢٣٢ فیلدینگ هنری ۲۹۹ کوکتو. ژان ۲۹۶ كولريج. ساموثل باتلر ۱۶۸. ۱۷۱. ۲۹۲ ک 194 JS کیتز، جان ۱۰۲، ۲۱۱، ۲۲۰، ۲۸۹، ۲۸۹ کاٹو \_ ٹو ۱۲۲ کید، توماس ۲۰۹، ۲۸۳ کاپلان. رابرت ۲۱۸. ۲۶۷. ۲۷۴ کاپوتی. ترومن ۵۹۴ گ كاتينن. الكساندرويج ٢٠٨ کارامزین، نیکلای میخابلویچ ۲۰۷، ۲۱۰، ۲۲۷، ۲۳۰ كالزوتي. جان ١١٤. ١١٨. ٢١٣. ٣٢٥ كارل اصوند ۹۶. ۹۷ کالِلہ ۲۲، ۲۹، ۹۲ کارل فردریک ۲۲۶ گرانویل. ارل ۷۱ كارلايل نوماس ١٥٠ گرلف، سلمالا 200 كافكا. فرانسي 307، 200 گری. توماس ۴۱۱ كالينز، جوزف ۲۲۹ گریدر، جرومی، بی ۱۲۳ كامر. آلير ٢٠٠. ٥٩٠ گریگورروی ۹۷ کلموئیز. لوثی دو ۲۲ گریل پارزر. فرانشی ۲۰۰ كانت. لمانوئل ١٧٣. ١٧٨. ٢٥٩. ٢٨٧. ٨٨٦ گرین، رابرت ۲۲ كاولى، مالكم ٥٣٠ ١٥٣١، ٥٢٥، ٢٥٥، ٥٩٠ گرین. گراهام ۲۲۲ کِلر ۲۹ گلد اسمیت اولیور ۲۰۸. ۲۵۸ كرالي، مالكم ١٢٢٥ کلنکا ۲۲۶ کرتل زاک دولا ۲۹۲ گونزی، کارلو ۱۷۷ کرمود فرانک ۲۲۹ گوتشد. برهان کریستف ۱۵۲ کرنی ۱۹۹ گوتلیب کلوب اشتوک، فردریک ۱۵۲ کرین. استیفن ۳۱۴ گوتند ولفگنگ فن ۱۷۱،۱۴۹،۱۶۲،۱۵۲،۱۴۹ تا ۱۷۱،۱۷۵ تا ۱۷۷،۱۷۵ كزنفون 99 747 .144 & 147 .1A1 & کک، سرادوارد ۲۰، ۲۲، ۲۲ گورکی، ماکسیم ۲۰۶، ۲۲۵، ۲۴۲ کلارک وارن هنری ۲۰۹ گرگول. نیکلای ۲۰۶، ۲۲۳، ۲۲۵، ۲۷۳ كلابست. هاينريش فن ۲۰۰ گونچارف، ایران ۲۰۷ کراد جوزف ۲۰۶ تا ۲۷۷، ۲۷۲ تا ۲۲۷ تا ۲۲۷، ۲۲۹، ۲۲۰، ۲۲۲، کی، توماس ۶۷ 777, YTY, ATY, ATO کی. جان ۶۶ ۸۰ کستان هانری بنیامین ۲۷۲ کفوسیوس ۱۱۱، ۱۲۰، ۱۴۰، ۱۴۰ گیفورد هنری ۲۹۴ گیلبرت ۲۹ ککریو. ویلیام ۷۱ كوئيني. جان ٢٩٧ J کویر، جیمز فینمور ۲۱۰ کورنیک ۲۹ کونزیو، اوگوست ۱۹۷ لاوت ۱۱۱ كورزنيوسكي، أيولر ٢٠٩، ٢١١ لارنس، دی \_ اچ ۲۰۷، ۲۲۶، ۲۹۶، ۲۸۵ کورزنیووسکی، تودوریوزف کراد=جرزف کر اد ۲۰۹، ۲۲۵، ۳۲۴ لاریش. ماری ۲۲۵. ۲۲۲. ۲۵۲

ا لاتورگ ۲۹۰ ۵۰۳

كورساكف ريمسكي ١٣٦

لاكم جان ۵۶ ۹۹ لامارتين ۲۸۶ لايلي. جان ۲۲. ۲۵۱ لرمونتوف، میخالیل بوری یویچ ۲۲۱، ۲۲۵، ۲۲۵، ۲۶۲ تا ۲۷۵، ۲۷۸، TY. TAY, OAT, 197 & OPT, YPT & -- T لمب جاراز ۱۰۳ لنعن، يرفسور جارلز ٢٩١ لوئيس. سينكلر ٥٩١ ٥٩٩ لوئيس. كارويندهام ٢٢٢ لوئيس. ويندهام 194 تا 196 لوتر، مارتین ۱۵۲ لودویک، امیل ۱۹۷ لوکوآن \_ چونگ ۱۱۰ لومر، مادلن ۲۲۲ ليو \_ رو \_ جي ١٣٨. ١٢٨، ١٣٠. ١٣٨ لیری ۶۵. ۶۴

مانیوز. کت ۲۴ مارابات كايبتان فردريك ٢١٠ مارتین جی ۲۲۱ مارش، هارولد ۲۹۱ مارکس. گروچو ۵۰۰ مارگریت لی. کاترین ۵۷ مارلو، کریستوفر ۲۲ مارول، أندرو ۲۰۸، ۲۲۹، ۲۵۰، ۲۵۳ ماسیس، هانری ۲۹۶ ماكالي توماس بايينكتون ٢٣ ماكالينر، ماروين ۲۲۶ ماکیل فرانک ۲۵۴ مالارمد استفان ۲۸۶، ۲۹۰، ۵۲۲ مالرو. أندره ١٣٣٧. ٥٩٠ مالوری، سرتوماس ۲۰۷ مان، توماس ۱۱۶، ۱۱۹، ۳۰۷، ۲۰۰، ۲۲۲ مانکریف، جاراز کنت اسکات ۳۴۵ مایرز. هنری ۲۵۲ مریعه پروسیر ۲۴۰ مک کی، پرسی ۱۷۸ ملویل. هرمان ۲۲۸، ۵۹۷ منتسکو، ربردو ۱۷۴ مربوسان کی در ۲۵۰ مور، سرتوماس ۲۱، ۲۶، ۲۷، ۲۸

مورگان فورستر، ادوارد ۲۹۹ موریس، جرج ۲۲۵، ۲۲۲ موسورگسکی ۲۲۲، ۲۲۴ مولر، پوهانس فن ۱۸۱ مولير 64, ۱۱۲ مونتاین، میشل دو ۲۲ میدلتون توماس ۲۰۸، ۲۲۹، ۲۵۱ میرسکی، دی ـ اس ۲۰۷، ۲۹۴ ميكل آنز ۲۲۷ بلاک ۲۴۴ میلتن، جان ۷۵، ۱۰۳. ۴۰۸، ۴۱۱، ۲۴۱ ميلتون ألمان = فردريك كلوب اشتوك ١٥٣ ميلر. لوسين ١٣١. ١٣٢ میلر، هنری ۵۹۲

ن

ناير ۲۹ نابركف. ولاديمير ٢٩٢، ٢٧٣، ٢٩٢ تا ٢٩٢ نروال زراريو ۲۸۷، ۲۸۳ نکراست. نیکلای ۲۶۲، ۲۹۸ نيدلين، موريس ــ ه ۵۶ نيلسن. ويليام ألن ٧٠ نیوتن. سرایساک ۵۶ ۹۹، ۹۹

,

وارن ريرت ۱۹۸۸ ۱۸۷۸ ۱۸۸۰ ۱۸۹۸ ۱۸۹۸ واگر، رشار ۲۰۷، ۲۲۹، ۲۲۱، ۲۵۲، ۲۵۵، ۲۶۲ واليول. هوراس ۶۶، ۱۰۳ والري. يل ۲۹۶ وايجرلي. ويليام ٧١ وبستر، جان ۲۰۸، ۲۲۸، ۲۸۰، ۵۹۶ ورمزورت وبليام ١٠٥. ٢١١. ٢٩٢ وردی، جوزف ۱۶۱ وران، بل ۲۰۸، ۲۵۰، ۲۵۲، ۲۸۳ ۵۲۲ وب، هايتريش ١٩٥، ١٩٤، ١٩٧ وستون، جي \_ ال ۲۰۶، ۲۱۲، ۲۲۲، ۲۶۶، ۲۶۷، ۲۶۸ وگا. پوپ دو ۲۲ ولتر ۱۹۹ ۱۷۷، ۱۲۲۳ ۲۴۱ ولز، اچ ـ جي ٢١٢. ٢٢٨ رنشہ تاتیانا ۲۰۹، ۲۱۲، ۲۱۸، ۲۲۷، ۲۲۲، ۲۲۲ ولف توماس ٥٩٢

ووزن. سرهنری ۷۷ وو \_ چینگ \_ چانگ ۱۳۳ ووافعه ویرچینیا ۱۳۹۲، ۱۳۹۹، ۵۸۱ ویازمسکی، پرنس پیوتر آندریویچ ۲۰۸، ۲۰۹، ۲۲۲، ۲۲۳، ۲۲۸ ویت چینز ۲۳۵ ویرزیل ۴۵ تا ۷۲، ۲۰۸، ۵۷، ۲۰۸، ۲۰۷، ۲۰۷، ۲۰۷، ۲۰۷، ۲۲۷، ۲۲۷ ویلاند کرستف مارتین ۱۵۲، ۱۵۲، ۱۶۵، ۱۶۵

۵

هاردی، توماس ۲۰۰۷، ۳۲۹، ۳۸۳ هارلی، ریرت ۸۰ هاروی ۲۹ هاکز، هروارد ۲۳۵، ۵۲۷ هال، آلبرخت فن ۱۵۳ هبل، فردریک ۲۰۰ هرد، یوهان گوتفرید ۱۵۲، ۱۶۲، ۱۶۵، ۱۹۵ هرقلیطوس ۲۹ هزلیته وبلیام ۲۰۳، ۱۰۵،

هسی باتو ۔ هسی باتونینگ ۱۱۱ هكسلي، ألدوس ٢٣٢، ٢٩٣، ٢٩٩، ١٩٩ هلاتدر، جان ۲۲۹ طستروم گوستاو ۵۵۴ ۵۵۴ مینگری، ارنست ۲۲۲، ۵۳۱، ۵۲۲، ۵۲۵، ۵۹۳، ۵۹۳ هو، شيه (دکتر) ۱۱۵ هویتمان گرهارد ۲۰۰ هوراس ۴۵، ۷۲ هوسمان ۵۲۲ هرگو. ویکتور ۱۶۱. ۲۰۹. ۲۵۱. ۲۶۱. ۲۸۵ هومبولت. ويلهلم فرايهرفن ١٥٠، ١٧١، ١٩٤ هومر 64. 94. 74. ٨١. ٨٥ تا ٩٧. ٢٥٥ هومرلین ۲۰۰ هيرلت تن ۲۸۷ هيس ۲۷ هیولت، موریس ۱۷۶

ی

یارمولینسکی. آورام ۲۱۱، ۲۱۴، ۲۱۴، ۲۲۳، ۲۲۷، ۲۲۸ تا ۲۵۱ بلنجک ۲۴ بانگد استارک ۲۳۳ ۵۳۶ بری. آلفی ۱۶۱ یو، پنیگ ــ یو ۱۲۳

## فهرست نام کتابها

Ī

آئین بودای (هنری کلارک وارن) ۲۰۹ آبسالم آبسالم (وبلیام فاکر) ۳۵۰ ۵۵۱ ۵۳۸ ۵۳۸ ۵۳۸ ۵۳۸ ۵۳۸ آئس (هانری باربوس) ۳۵۰ آکلاتیس جدید (سرفرانسیس بیکن) ۴۶، ۴۹، ۴۹، ۵۱ تا ۵۳ ۵۳ آکلاتیک ملعانه (مبله) ۵۵۲ آکلر فرانسیس بیکن (اسیدنیک الیس وهیس) ۳۷ آکلر کلاسیک و مرد امیب (تی \_ اس \_ الیوت) ۵۰۲ آکار منظوم میلمن، باواز، وبلمن وباری کورنال ۲۲۲۲ آمیلی نهر فلاس (جرج الیوت) ۳۵۲

آگاهی مربوط به مباحثات کلیسای انگلیس (سر فرانسیس بیکن) ۲۳ آمریکانا ۹۲، ۹۵، ۹۷، ۹۷۰، ۳۹۹، ۳۳۷ آموزشگاه عالی پدیدههای نشی روزه = خانهٔ سلیمان (سر فرانسیس بیکن) ۵۱ آناباسیس (سن زان پرس) ۵۰۲، ۵۰۲ آناکارنین (گوتولستوی): ۵۶۸ آناکارنین (گوتولستوی): ۵۶۸

الف

ابلهان (جوزف کتراد) ۲۱۴

کوشش شده است حتیالامکان نام هر کتاب پیارساله همراه نیام نویسندهٔ آن ذکر شود.

ایلیاد (هومر) ۹۶. ۹۷. ۷۵. ۸۱. ۹۵ تا ۹۷ اینسیزده (ویلیام فاکتر) ۵۲۱ اینمئید (ویرژیل) ۶۵. ۹۷. ۸۳. ۸۷. ۲۰۲. ۲۰۸. ۴۲۰. ۴۲۰. ۲۰۸

یزرگترین بخش زمان (سرفرانسیس بیکن) ۲۸، ۲۸ الاستان بروس گودونف (الکساندر پوشکین) ۲۷۲، ۲۷۲، ۲۷۳، ۲۷۳ بورس گودونف (الکساندر پوشکین) ۵۵۳ (۱۲۳، ۲۷۳ به بانو م ب ب بخاطر روز تولدش (الکساندریوپ) ۷۲ به دوستانم (الکساندر پوشکین) ۲۲۱ به دوستانم و به هم مسلکان شاعرم (الکساندر پوشکین) ۲۲۹ به مشوقهٔ محبوب خوش (آندرو برارول) ۲۵، ۲۹۸، ۲۹۳ ۲۵۳، ۲۵۳ بهره گیری از شعر و بهره گیری از نقد (الیوت) ۵۰۲ (۱۸۰۰ ۲۵۳ بهره پیره گیری از نقد (الیوت) ۵۰۲ (۱۸۰۲ ۲۵۳ میانیة اعمال و خیانتهای ریرت، ارل آف اسکس سابق (سرفرانسیس بیکن) ۲۶۴

بی پیک (الکساندر پوشکین) ۲۳۶، ۲۳۰ بیشهٔ بزرگ (ویلیام فاکتر) ۵۶۲ بیشهٔ مقدس (تی ... اس ... الیوت) ۲۹۲، ۵۰۱، ۵۰۳، ۵۰۲ م۵۰۳ بیگانه (آلپرکلور) ۵۹۰ بینوایان (ویکتورهوگو) ۳۸۵

ب

پائیز (الکساندریوشکین) ۲۲۳ پارسیفال (پل ورلن) ۲۰۸. ۴۵۰ پارسیوال (ولفرام فن اشتباغ) ۲۵۲ پارلمان زنیوران حسل (جازیجی) ۲۵۰ احیاء العلوم کیے (سرفرانسیس بیکن) ۴۲، ۴۷ ادبیات آمریکا در قرن بیست (پرفسورهاینریش استرامان) ۵۹۷ ادبسیات چین ــ تساریخ و گسترش آن (لیو ــ وو ــ چیه) ۱۲۸،۱۲۰، ۱۳۰

ادبیات فرانسه از آغاز قرن هفده تا به امروز ۳۸۹

ادبیات قرن نوزده روسیه (جانفتل) ۲۹۳، ۲۹۳، ۲۷۷، ۲۷۰، ۲۷۰ ادبیات نوین قرانسه (دنیس سورات) ۲۹۳، ۲۸۵ ارث محروم شده (زراردو نروال) ۲۸۳ ارغین جدید (سرقرانسیس بیکن) ۲۸، ۲۹، ۲۹ ارمانی رویکورهوگی) ۲۹۶ از نماتر دینی تا داستانهای عاشقانه (جسی وستون) ۲۶۶، ۲۶۹ استازدا (الکساندر پوشکین) ۲۷۷

استانزا (الکساندر یوشکین) ۲۱۷ استرانی ــ چلووک (میخائیل لرمانتوف) ۲۶۹ استواری (مجله) ۵۵۲

اسمیت آکامی (نشریه) ۲۸۹

اشعار (تی ــ اس ــ الیوت) ۲۹۲، ۵۰۳ اطلاعیه (بیکن) ۲۲

اعترافات (ژان ژاک روسو) ۲۸۰ اعترافات (سن آگوستین) ۲۶۵، ۲۰۹

اعتلای داستانسرایی در روسیه (ریسچاردفریمن) ۲۲۸، ۲۵۵، ۲۵۵. ۲۹۲، ۲۹۵، ۲۹۵، ۲۹۷

> افسانهٔ گوستاو برلینگ (سلمالاگرنف) ۵۵۲ اگمنت (گونه) ۱۷۷، ۱۸۱، ۱۹۲

الکساندریوپ، اشعار و توشیمهای برگزیده (وبلیام ک. وسمستات) ۱۰۰.۷۰

الکساندر پوپ وربایش طره (گریگورروی) ۹۷ الکساندر و کلمپاسپ (جان لایلی) ۴۵۱ الهدگان شعر و هنر (سالنامه) ۹۷۵ الیوت (برنارد برگونزی) ۴۹۰، ۴۹۰، ۴۹۰، ۴۹۵، ۴۹۹ امروز دوران زندگی ماست (فیلمهنامه) (ویلیامهاکتر) ۵۹۲ لمواج (ریرجینیا دولف) ۴۹۲

> انجیل ۵۰ ۴۱۹ ، ۴۲۷ ، ۴۶۹ ، ۴۷۵ ، ۵۵۰ ۵۵۰ ۵۵۰ انجیل انتظام گریز (شیلر) ۱۶۷ انتظاب بوگاچودا (الکساندر یوشکین) ۲۲۴ لوبلوموف ۲۵۵ ، ۲۵۰ ، ۵۸ ، ۵۵۰

اوديبوس شاه (سوفوكل) ۲۵۸ لوديسه (هومر) ۶۶، ۷۲، ۷۵، ۹۶، ۹۷، ۳۵۹ لورلاندو فوريوزو (لودوويكو أريوستو) ۳۲۰ لغريمنان (الكساندر پوشكين) ۳۲۲ إيثارها (جازدان) ۳۲۹ ايغيزني دراليس (شيلر) ۱۶۷ بیری (الیوت) ۵۰۲ ۵۰۳ پیش درآمد (ویلیام وروزورث) ۲۰۵ پیش درآمدها (تی – اس – الیوت) ۲۹۱ پیشرفت دانش (سرفرانسیس بیکن) ۲۷، ۳۵، ۴۳ پیشرفت دانش و آخلاتیس جدید ۵۲ پیشرفت دانش و آخلاتیس جدید ۵۲ پیکان طلا (جوزف کتراد) ۴۷۲ پیمان شکنی هاند (شیلر) ۴۶۲

ت تابستان گرم و طولانی (فیلمنامه) (ویلیام فاکتر) ۵۴۲ تاريخ ادبيات انگليس (وبليام آلن نيلسن) ٧٠ تاریخ ادبیات روسیه از آغاز تا پایان قرن نوزده (پرنس مسیرسکی) V.Y. 7/7. 6/7. 7PY تاریخ انگلستان از سفوط هولسی تسامرگ الیزابت (جیمز آنستونی فرود) ۲۰۸ تاریخ پرحادثهٔ هسی من و شش همسر او = چین ــ پینگ ــ مسی = زرين كلدان آلو = كلكنار طلايي (هسي بـالوهسي بـالوشنگ) تاریخ پیمان شکنی هلند (شیلر) ۱۸۰ تاریخ جنگلهای سی ساله (شیلر) ۱۶۷، ۱۶۸ تاریخچهٔ ادبیات آلمان (ورنر فردریک) ۱۵۳ ناریخچهٔ ادبیات انگلیس (وسلیام برادلی او تسیس و مسوریسدهد نيدلمن) ۵۶ ناریخ دوازده جلای انگلستان (جیمز آنتونی فرود) ۴۶۳ تاريخ دهكت گوريو خينو (الكساندر يوشكين) ۲۲۴ تاریخ زندگی و مرگ (سرفرانسیس بیکن) ۳۵

تاریخ سلطنت هنری هفتم (سرفرانسیسی بیکن) ۲۵ تاریخ کنفدراسیون سوئیس (یوهانس فزمولر) ۱۸۱ تاریخ مختصر ادبیات انگلیس (آیفور اواز) ۲۹۹ تاریخ مختصر ادبیات انگلیس (هنری بلامایرز) ۲۹۹ تاریخ یادبود رم (لیوی) ۶۹ تالیای جدید (نشریه) ۱۶۷ تالیای راین (شیلر) ۱۵۹ تاریز (روزنامه) ۲۹۵ ترازدی اسپانیایی (توماس کبد) ۲۹۳٬۲۰۹ ترازدی کاتو (جوزف آدیسون) ۹۹ ترازدی کاتوی اهل یونیکا = ترازدی کاتو (جوزف آدیسون) ۶۹ ترازدی والنشتین (شیلر) ۱۹۵، ۱۷۷، ۱۷۷، ۱۷۸،

ترانعهای سافو ۲۰۸

باريزينا (لردبايرون) ۲۴۲ باسدار پیشرفت (جوزف کتراد) ۳۱۲، ۳۱۷ ياملا (ساموثل ريجاردسن) ۲۲۶ پایلون (ویلیام فاکتر) ۵۹۶. ۵۹۰ برجمهای فروافتاده در خاک (وبلیام فاکتر) ۵۳۵ م پرسموال (کرتین دوتراویه) ۴۰۷ پرنسس ماری ۲۹۲ يرنسس مرده (الكساندر يوشكين) ٢٣٩ پروست سالهای جوانی، پروست سالهای میانسالی (جسرج دانکان ينتر) ۲۲۸ بروفراک و دیگر ملاحظات (الیوت) ۲۹۴. ۵۰۳ يروندة فاكتر \_ كاولى (مالكم كاولي) ٥٣٠ پزشک بر ادبیات مینگرد (جوزف کالینز) ۳۴۹ پژوهشها و تصویرها (پل شارل ژوزف بورژه) ۲۵۰ پژوهشهای نوبیر امون داستان رؤیای خانهٔ سرخ (چــو ــ جــوچانگ) ست (مجله) ۵۲۸ يشمعا (وبليام فاكتر) ٥٣١، ٥٣٥ يناهگاه (ريليام فاكتر) ۵۲۸ تا ۵۴۲. ۵۶۰ ۵۸۰ ۵۹۳. ۵۹۵. ۵۹۵ ۵۸۸ پوشکین در ادبیات (تاتیاناولف) ۲۰۹، ۲۱۰، ۲۱۲، ۲۱۲، ۲۱۸، ۲۱۸، ۲۱۸ 777, 777, V77, <del>47</del>7 يولثاوا (الكساندريوشكين) ٧١٧. ٢٢٨ ييامآور اروبا (ماهنامه) ۲۱۱

بيام به سيبريه (الكساندر يوشكين) ٢٣٩ پیرامون اسارت انسانی (سامرست موام) ۳۹۲ پیرامون امپراتوری (سرفرانسیس بیکن) ۹۵ پیرامون تهور (سرفرانسیس بیکن) ۲۵ پیرلمون خانهٔ سوآن (مارسل پروست) ۳۵۴ پیرامون خداناشناسی (سرفرانسیس بیکن) ۲۵ پیرامون خرافات پرستی (سرفرانسیس بیکن) ۲۵ پیرلمون زناشویی (سرفرانسیس بیکن) ۲۹ پیرلمون سفر (سرفرانسیس بیکن) ۲۵ پیرلمون شعر و شاعران (الیوت) ۲۹۸، ۵۰۲ بیرلمون عشق (سرفرانسیس بیکن) ۳۹ پیرامون فتنمها و فسادها (سرفرانسیس بیکن) ۳۵ پیرلمون مشورت قضایی (سرفرانسیس بیکن) ۲۵ پیرلمون نجیبزادگی (سرفرانسیس بیکن) ۲۵ پیرامون نیکی و خوبی طبیعت (سرفرانسیس بیکن) ۳۵ پیرامون یک مکان بزرگ (سرفرانسیس بیکن) ۲۵ پیرمرد (ویلیام فاکتر) ۵۵۱ بیروزی (جوزف کتراد) ۲۲۸ بیروزی عشق (شیلر) ۱۵۹

ترک یک سرزمین بیگانه (الکساندر یوشکین) ۲۲۳ تربستان وایزوت ۲۰۷. ۲۲۹. ۲۳۰. ۲۳۱ تربسترام شاندی (لارنس استرن) ۳۲۶ تزار سالتان (الكساندر بوشكين) ٢٢٩ تشريح ماليخوليا (ريرت يرتون) ۲۴۰ تشريح ماليخوليا (كتراد أيكن) ٢٠٠ تصویر یک بانو (الیوت) ۱۹۱، ۵۰۳ تصویر یک هنرمند (جیمز جویس) ۲۹۵ تمییر رؤیا (زیگموند فروید) ۲۲۰. ۲۵۵ تفسير ألينهاي مذهبي ابتدابي (اليوت) 214 تقدیم بعشادی (شیلر) ۱۶۰ تماشاگر (مجلة لدي) ٧٧. ٩٥ تمیل دریک (ریلیام فاکتر) ۵۹۴ توتم و تابر (زیگموند فروید) ۴۲۰. ۴۲۱ تورات ۲۰۶. ۲۲۴. ۲۲۷. ۲۲۸، ۲۲۲، ۲۲۲ توراندخت (کارلو گوتزی) ۱۷۷ نوطته فيسكو مرؤن (شيلر) ١٥٧. ١٥٧ تى ــ اس ــ اليوت (دايسن) ٢٥٢ تي ــ اس ــ اليوت سرزمين بيحاصل (وبلكز) ٢٢٩ ٢٢٧. ٢٢٩

ح

جام زندگی (لرمانتوف) ۲۹۸ جشني بمعنكام اشاعة طاعون (الكساندر يوشكين) ٢٢٣ جمهور (افلاطون) ۲۷ جنایت و مکافات (داستایوسکی) ۲۲۷، ۲۸۷ جنگ شعر (مجله ادبی) ۷۲، ۷۲، ۸۰ جنگ و صلح (لوټولستوی) ۲۲۴، ۲۵۵، ۲۵۴ جوانی (جوزف کتراد) ۲۱۵. ۲۱۵ جوجه خروس طلایی (الکساندر پوشکین) ۲۲۴، ۲۲۹ جررجیکس (ریرزیل) ۴۵

جركسي (ميخائيل لرمانتوف) ٢٥٩ جكامة أزادي = ولنوست (الكساندر يوشكين) ٢١٢ چکامهای در سوگ یک گربهٔ محبوب (توماسگی) ۴۷ چکامعهای کوتاه (ارد ألفرد تیسون) ۴۰۷ جگونه مينوان از منتقد انتقاد كرد؟ (اليوت) ٥٠١ جهار رساله منظوم بيرامون اخلاق و فلسفه و طبيعت (الكساندر بسوب) جهار كوارنت (اليوت) ٢٨٥. ٢٨٧. ٩٠٨. ٥٠١

جهارشنبه خاکستر (الیوت) ۵۰۳ ۵۰۳ چایلد هارولدو مانفرد (لرد بایرون) ۲۱۳. ۲۴۱ جین \_ بینگ \_ می = زرین کلدان ألو = گیل کنار طیلای = ناریخ پرحادثهٔ هسیمن و شش همسر او (هسی باتو هسی باتو شنگ)

### ح

حاشية آب (شوئي \_ هو \_ جوآن) ١١٠ حجاریهای ونیز (جان راسکین) ۲۸۴ حکایت یک سنگ (تساتو سوئه چین) ۱۱۴ حماقت آلماير (جوزف كتراد) ٣٦٤، ٢٢٥، ٣٢٧، ٣٣٨ حورى دریایی (الکساندر پوشکین) ۲۱۵، ۲۲۹

خواب طولاني (فيلمنامه) (ويليام فاكتر) ٥٣٢ خاطرات (دوک دوسن سیمون) ۲۸۶ خاطرات فراسوی گور (فرانسوارنه دوشاتو بریان) ۳۸۷ خاطرات مارتینوس اسکریب لروس (نشریه) ۸۰ خانة يزرگ (ويليام فاكتر) ٥٩٣ ٥٩٣ خانة سليمان (سرفرانسيس بيكن) ٥١ خانة كوچكى دركولومنا (الكساندر يوشكين) ٩٣٩ خاندان بودن بروک (توماس مان) ۱۱۶. ۱۱۷. ۱۱۹ خاندان روگون ماکار (امیل زولا) ۲۸۷ خدایان یونان (شیلر) ۱۶۷ خرس (ویلیام فاکتر) ۵۲۱، ۵۵۱ ۵۹۵ خلیج کوچک (جوزف کتراد) ۳۱۵ خورشید همچنان میدرخشد (ارنست همینگری) ۵۲۵

داستان پایدار (ویکتور سادون پریخت) ۲۹۹ داستان جهان نو (دوروتی بروستر، جان أنگوس بارل) ۳۵۰. ۲۸۸ داستان در روسیه از پوشکین تاپاسترناک (هنری گیفورد) ۲۹۵.۲۹۴ داستان درنسکه (نیکلای گوگول) ۲۲۳ داستان روسی در قصهٔ انگلیسی (گیلبرت فلیس) ۲۴۰ داستانسرایی در فرانسه (مارتین ترنل) ۳۵۲ داشتن و نداشتن (فیلم نامه) (وبلیام فاکتر) ۵۴۲ داماد (الكساندر يوشكين) ٢١٥. ٢٢٩ دانته (اليوت) ٥٠١ دابال (نشریهٔ ادبی) ۲۰۲، ۲۸۵، ۲۹۴، ۲۹۷

راهروی (شیلر) ۱۷۵ راهزنان (شیلر) ۱۵۳، ۱۵۵، ۱۵۷، ۱۶۶، ۱۶۹، ۱۷۹ راهنمای ادبیات مدرن جهان (مارتین سیمور) ۵۹۵ راهنمای خواننده برای شناخت داستانسهای بسزرگ قسرن بسیست انگلستان (فردریک کارل. مارتین. گالینر) ۳۲۶ راهی بسوی عظمت (فیلم نامه) (ویلیام فاکتر) ۵۹۲ ربایش طره (الکساندر پوپ) ۶۶، ۴۷، ۲۷، ۲۳، ۲۰ تـ ۱۷۹، ۸۹، ۸۰ ۸۲. 24. VA. +P. YP. 4P. 6P. VP. AP. Y-1. 4-1. 6-1 رزماراتي سلحشور (ويليام فاكتر) ٥٥٤ رساله ای بر انتقاد (الکساندر یوب) ۷۲ رسالة تحقيقي ديوب، (بانجک) ١٠٢ رسالهای دربارهٔ بشر = چهار رسالهٔ منظوم بیرامون اخلاق و فسلسه در طبیعت (الکساندر یوپ) ۹۸، ۹۹، ۹۹، ۱۰۵، ۱۰۵ رعایای مرده (نیکلای گوگول) ۲۵۵ رشو و جولیت (وبلیام شکسییر) ۱۵۸، ۱۹۶ رنجبران دریا (ویکتور هوگو) ۳۱۰ روبرگردان (ویلیام فانکر) ۵۴۲ روسکی انولید (نشریه) ۳۲۵ روسلان وليودميلا (الكساندر يوشكين) ٢١١. ٢٣٤. ٢٣٨. ٢٢٠ روتسنایی در ماه اوت (ویلیام فاکتر) ۵۳۰، ۵۲۶، ۵۹۵ روشنفکران و ایدئولوژیهای جدید (جرجهی دوهوزار) ۴۷ رؤیلی خانهٔ سرخ (تسائو سوئمچین) ۱۱۳ تا ۱۱۷، ۱۱۲ تا ۱۲۲، ۱۲۴. 171. - TI. 171. ATI 3 771 رویدادهای تاریخی هلوشها ۱۸۱ زرين گلدان ألو = گلكتار طلايي = جين پينگ \_ مي = تاريخ پسرحادثة هسیمن و شش همسر او (هسی پاتو هسی یاتو شنگ) ۱۱۲،۱۱۱ زمان و ارادهٔ آزاد (هانری برگسون) ۳۸۸ زنان از زنان پرهیز دارند (توماس میدلتون) ۲۰۸، ۳۲۹، ۲۵۱ زنجیر (هانری باریوس) ۳۵۰ زندانی چیلون دارد بایرون) ۲۴۲ زندانی تغقاز (الکساندر پوشکین) ۲۱۳، ۲۲۸

زنداني قفقاز (ميخائيل لرمانتوف) ٢٩٩ زندگینلمهٔ فلاسفه یزرگ (هنری توماس، دینالی توماس) ۲۳، ۲۳، ۲۴، ۲۴، زندگینامهٔ الکساندر یوپ (ساموئل جانسون) ۶۴ زندگینلمهٔ پوشکین (هنری ترویا) ۲۰۶. ۲۲۰، ۲۲۶. ۲۳۰

زندگینامهٔ شیار (جیمز سایم) ۱۵۴، ۱۶۶، ۱۶۷، ۱۷۲، ۱۷۸، ۱۹۶

زندگینلمه فاکتر (جوزف بلوتز) ۵۶۳ ،۵۶۳ ،۵۶۳

اً زندگی وایدآل (شیلر) ۱۷۵

دختران آتش (زرار دونروال) ۳۸۷ دختر سروان = دختر کاییتان (الکساندر پوشکین) ۲۳۰. ۲۳۰ دختر كاييتان (الكساندر يوشكين) ٢٢٤، ٢٣٩ دختر نامشروع (گوته) ۱۷۹ در أنحال كه در بستر مـرگ بـودم (ويـليام فـــاكتر) ۵۲۹. ۵۳۰. ۵۴۰. 170, 770, 770, -00, 010 در اعماق معادن سیبری (الکساندر یوشکین) ۲۳۹ در جستجوی روزگار از دست رفته (سارسل پیروست) ۱۱۷،۱۱۶، ٠/١, ٠١٠, ٧٠٠, ٢٢٢, ٥٢٦, ٧٢٦, ٠٥٦ ١ ٢٥٢, ٩٥٦. AG7, PG7, 187, 187, A87, 197, 1971, 1971, 497, 997, PY7, 7A7, 7A7, 4A7, VA7, AA7, 1P7 در رستوران (البوت) ۹۶۶ در روستا = درونیا (الکساندر یوشکین) ۲۱۲ درون سیاهی = قلب ظلمت (جوزف کنراد) ۳۱۴. ۳۱۵ مرونيا (الكساندر پوشكين) ٣١٢ مزدان (وبليام فاكتر) ۵۹۳ ،۵۹۰ ،۵۹۴ دستکش (نبیلر) ۱۷۵ دستنبشتهای شعری پوپ (جان اورتبات) ۱۰۳ دسیسه و عشق (شیار) ۱۵۳، ۱۵۷، ۱۵۸، ۱۷۳ دفاعيه يسير امون اتسهامات مشخص دربارة ارلاف اسكس فسقيد (سرفرانیس یکن) ۲۶ دکامرون (جووانی بوکاچو) ۲۲۰ منزوان (لردبايرون) ۲۴۲، ۲۴۴ دن کارلوس (شیلر) ۱۵۳، ۱۵۷، ۱۵۹ تا ۱۶۲، ۱۶۵، ۱۶۹، ۱۸۰ دنیای ستایش انگیز جدید (آلدوس هکسلی) ۳۳۳ دوبرووسكي (الكساندر يوشكين) ۲۲۴ دوجفت چشمان آبی (توماس هاردی) ۲۸۲ موزخ (هانری باریوس) ۲۵۰ موشیزهٔ اوراثان (شیلر) ۱۷۷ تا ۱۸۰. ۱۹۲ دو نجیمبزاده از ورونا (ویلیام شکسییر) ۳۱۰ دونسیاد (الکساندر پوپ) ۹۷. ۹۸. ۱۰۰، ۱۰۳ معكده (الكساندر يوشكين) ٢٣٩ ممكنه (وبليام فاكتر) ٥٣٠. ٥٣١. ٥٥١. ٥٥٩ ٥٩٥. دیکسونر زندگینامعای ادبی (اوریمن) ۵۲۳ دیمیتریوس (شیلر) ۱۹۲، ۱۹۹، ۲۰۰

رامشتری در اردوگاه رزمآوران روسی (واسیلی آندرویویچ ژوکوسکی) ۲۰۸ راهب بزرگ (سروالتر اسکات) ۱۷۶

دو (مخاليل لرمانتوف) ۲۷۱

دیو نیمروز (پل شارل ژوزف بورژه) ۳۵۰

زنگی بتر کبیر (الکساندر پوشکین) ۲۰۹، ۳۲۹ زنگی نارسیوس (جوزف کتراد) ۳۸۱، ۳۱۲، ۳۳۷، ۳۳۸ زورق سنت (رمبو) ۳۸۸ زیر چشمان مغربی (جوزف کتراد) ۳۲۸، ۳۷۹، ۳۳۰

;

ژان سانتوی (مارسل پروست) ۳۵۴، ۳۵۶، ۳۶۰، ۳۶۱ ژرفای معنهای سیبری (الکساندر پوشکین) ۲۱۷

٣

ساتردی ایرنینگ پست (مجله) ۵۵۲ ساتیریکن (گایوس پترونیوس) ۴۰۲ سارتو ریس (ریلیام فاکتر) ۵۳۵، ۵۲۹، ۵۴۱، ۵۵۱، ۵۹۹، ۵۹۸ سازنو = ارغنون جدید (سرفرانسیس بیکن) ۲۸ ساعات (نشریه) ۱۷۵ سافو (الکساندر یوپ) ۷۲، ۹۶ سانکوآ (لو ــ کوآن ــ چونگ) ۱۱۰

سالومه (اپرا) (ریجارد اشتراوس) ۲۷۶ سپتامبر بی باران (ویلیام فاکتر) ۵۴۱ سپید معفیس (سرهنگ ویلیام سیفاکتر) ۵۳۷ ستاره قطبی (نشریه) ۲۴۲

ستایش برجان درایدن (الیوت) ۵۰۱ سردابهای واتیکان (آندره زید) ۳۰۷

سرزمین پیحاصل: نـقدنـویس اسطوره (کـلینت بـروکز) ۴۲۱، ۴۲۲. ۲۲۵، ۲۲۷، ۲۲۵، ۴۵۲، ۲۵۲

سرزمین بیحاصل مجموعة رسالات انتقادی (ا \_ سی دای سون)

سرودی بهآزادی (الکساندر پوشکین) ۳۳۹ سرودی پیرامون نزار ایولن واسیلی یویچ. محافظ جموان او و همچنین بازرگان دلیر کالا شینکن (میخائیل لرمانتوف) ۳۷۱

> سرور در طاعون (الکساندر پوشکین) ۲۳۹ سفر بسوی بلختر = هسی ــ پوچی = عنتر ۱۱۰، ۱۱۱ سفر به ارز روم (الکساندر پوشکین) ۲۲۳، ۲۲۳

> > سفر پیر مغان (تی ــ اس ــ الیوت) ۵۰۱

سفر در مغ ۵۰۳ سفرنامه گالیور (جوناتان سویفت) ۶۷، ۹۹، ۹۷، ۹۸

سفری از بطرزبرگ بعسکو (الکساندر نیکلاپوریج رادیسچف) ۲۱۲ سفینهٔ راهزنان دریایی (لرد بایرون) ۲۹۲، ۲۹۳

> سکه سازان (آندره ژید) ۳۹۲ سلیمان ۱۰۲

ستفونی نهم (پتهوون) ۱۶۰

سنگهای ونیز (جان راسکین) ۳۶۱

سوئینی آگو نیستس: پارمهایی از یک ملودرام آرستو قان وار (الیوت) ۱۳۹۷، ۱۹۹۷، ۵۰۲

> سوارکار برنزی (الکساندر پوشکین) ۳۳۸ سوگهای ورتر جوان (گونه) ۱۶۵، ۲۹۲ سه دختر تیمز ۴۰۸

سه سلطنت = سانکوآ (لو \_ کوآن چونگ) ۱۱۰ سیاستمدار مهتر (الیوت) ۲۹۷، ۵۰۲، ۵۰۲ سیبرمان (ژاک دولا کرتل) ۳۹۲

سیرت زنان. تقدیم به یک بانو (الکساندر یوپ) ۷۱. ۷۲.

سیر حکمت در اروبا (محمد علی فروغی) ۲۷ سیمبلین (ویلیام شکسیر) ۲۲۰

سیری در یزرگتیم منطبیر) ۱۱۰ سیری در یزرگترین کتابهای جهان (حسن شهباز) ۴۲، ۶۹، ۴۷، ۲۱۱، ۱۹۲۰ ۱۲۰، ۲۲۰، ۵۹۲، ۸۹۲، ۲۷۲، ۴۲۹، ۲۲۳، ۲۲۳، ۲۲۳، ۲۲۳، ۲۲۳ ۱۹۲۰، ۱۹۵۸ ۱۵۵، ۱۹۵۰ ۱۹۵، ۱۹۵۰

تس

شاخهٔ زرین (سر جیمز فریزر) ۲۰۷، ۱۳۲۳، ۱۳۲۹ شاعر (الکساندر پوشکین) ۲۰۵ شاعران متافیزیک (الیوت) ۵۰۱ شاعران وابسته به دانش ماوراءالطبیعه (الیوت) ۲۱۰ شاهکارهای ادیبات انگلیس ۳۳، ۲۵ شاهکارهای ادیبات جهان (فرانک ماگیل) ۳۵۳ شبهای مصری (الکساندر پوشکین) ۲۲۱، ۳۲۹ شمار دینی تا داستانهای عاشقانه (جسی ــ ال وستون) ۴۱۲، ۲۰۶ عقیدهٔ یک جامعهٔ مسیحی (الیوت) ۵۰۲ عنتر = هسی سایو ساچی = سفر بسوی باختر ۱۱۰، ۱۱۱

بغ

غرور و تعصب (جین آستن) ۱۳۱ غواص (شیلر) ۱۷۵

ن

فاتع (شیلر) ۱۵۹ فاکر در یک کتاب جیبی ۵۳۰ فان مرمرین (ویلیام فاکر) ۵۳۳ فایدهٔ شعر و فایدهٔ انتقاد (الیوت) ۲۱۲، ۲۹۶، ۵۰۳ فدر (ژان راسین) ۱۷۷ فردس گشده (جان میلتن) ۲۵، ۲۰۸، ۲۴۱ فردشیهٔ رنگها (گوته) ۱۹۸ فردهٔ آی موسی (ویلیام فاکر) ۵۳۰، ۵۳۱، ۵۵۱، ۵۵۱ فرهنگ اسطورمهای چینی ۱۷۲ فرهنگ اسطورمهای چینی ۱۷۲ فرهنگ وبستر ۵۲، ۸۹، ۱۸ فلاسفهٔ تاریخ انسانیت (هردر) ۹۳ فوارهٔ باغیمسرای (الکساندر پوشکین) ۲۳۸، ۲۳۸ فکارو (روزنامه) ۳۶۱

ق

قتل در كليسا (اليوت) ٢٢١، ٢٩٧، ٥٠٢، ٥٠٢

قراق (الکساندر پوپ) ۲۹۹ قراق ا (تولستری) ۲۹۵ قصائد (هوراس) ۶۵ قصائد (هوراس) ۴۵ قصدای عاشقانه (فورد مادوکس فورد جوزف کتراد) ۳۱۴ قصدای پیرامون تنهایی (الکساندر پوپ) ۷۲ قصیدهٔ جاودانگی ۱۰۵ قطحای از یک پیشگفتار (الیوت) ۵۰۳ قطحای از یک موسیقی ادبی (الیوت) ۵۰۳ قطمهٔ پیری (الیوت) ۲۲۹ قطمت (جوزف کتراد) ۲۲۳ تا ۲۲۶، ۳۲۷، ۳۲۹ تا ۲۲۹، ۲۲۲، ۲۲۲ تا ۲۷۲.

AVY, PVY, GAY, 1PT, 1PT, GPT, 3PT

شعرها، تنزها، نسایشنامههای پیوشکین (آورام پیار صولینسکی) ۲۱۱، ۲۲۳ ما ۲۲۳، ۲۲۳ ما ۲۲۳، ۲۲۳ ما ۲۲۳ ما ۲۲۳ ما ۲۲۳ شعرهای درباری ۹۶ شعرهای درستایی (الکساندر پوپ) ۷۷ شعرهای معراب (الیوت) ۵۰۳ شعرهایی که در یک شب بیخوایی سروده شد (الکساندر پیوشکین)

شعر و درام (اليوت) ۵۰۱

شکسیر بازساخت (لوئس نیوبالا) ۹۷ شوآلیة آزمند (الکساندر پوشکین) ۲۹۳، ۲۹۹ شورای تفریح (سر فرانسیس بیکن) ۹۸ شورای زنبوران عسل (جان دی) ۴۰۸ شهر (ویلیام فاکر) ۵۹۲ شهر وهمی (شارل بودل) ۲۲۷ شهر یاران بد (شیلرا) ۱۵۹ شیطان سپید (جان ویستر) ۴۰۸، ۲۲۸، ۲۸۰ شیطان سپید (جان ویستر) ۴۰۸، ۲۲۸، ۲۸۰

ص

صحنعالی از عصر دلاوری (الکساندر پوشکین) ۳۲۴ صغره (الیوت) ۴۹۷، ۲۰۵، ۵۰۴

ض

ضیافت (نشریهٔ ادبی) ۲۶۰

1

طسوفان (ورسلیام شکسپیر) ۷۵. ۷۶. ۲۰۸. ۲۲۲، ۲۲۲. ۲۵۰، ۲۵۲. ۲۵۲. ۲۵۲، ۲۵۲، ۲۶۶، ۵۶۳

4

ظاهر و حقیقت (فرانسیس هربرت برادلی) ۲۰۹. ۲۸۱

۶

عاشق غریب (میخائیل لرمانتوف) ۲۷۰ عروس مسینا (شیلر) ۱۷۳، ۱۷۹، ۱۹۳، ۱۹۳ عزرا یاوند. وزن شعر و شعر او (الیوت) ۵۰۱ عشق برای عشق (ویلیام کنگریو) ۷۱ عصر جدید (نشریه) ۴۰۱

#### . <

کارائین \_ یک خاطره (جوزف کتراد) ۳۱۴ كافر (لرد بايرون) ۲۹۲. ۲۹۳ کلمجویهها و روزها (مارسل پروست) ۲۲۴، ۲۵۲، ۳۶۰ كتابخانة جايزة نوبل ٥٣٧. ٥٣٧. ٥٩١. ٢٥٥. ٢٥٥. ٥٥٩ کتابهای بزرگ جهان غرب ۲۳ کتابهای که اندیشهٔ ما را تغییر داد (مالکم کاولی) ۵۳۰ كرايتريون (مجلة ادبي) ٢٠٢. ٢٩٥. ٢٨٥. ٢٩٧ کروم یلو (آلدوس حکسلی) ۹۳۲ کسکش (نیلر) ۱۵۹ کشیش ویکفیلد (اولیور گلداسمیت) ۲۰۸. ۲۵۸ كمنى الهي (دانت) ۲۸۲،۲۰۸،۲۰۲، ۲۲۲، ۲۲۲، ۲۸۲، ۲۸۲، ۲۸۲ کمدی انسانی (بالزاک) ۲۸۷ کمدی نو (جان کالزورتی) ۱۱۸ کنارهجری (شیلر) ۱۵۹ كت نولين (الكساندر يوشكين) ٢١٧. ٢٩٩ کنجدها و سوسنها (جان راسکین) ۳۶۱ كوكتل يارتي (اليوت) ۲۹۷، ۵۰۰ ۵۰۲ ۵۰۴ كوليرز (مجله) ٥٥٢ كوليها (الكسائدر يوشكين) ٢١٢، ٣٣٨ كوهستان سحرآميز (توماس مان) ١١٩. ٣٠٧ كيا جينيا \_ ليكو وسكايا (ميخائيل لرمانتوف) ٧٠

#### .

گفشتهٔ من (کتس ماری لارش) ۲۲۵، ۲۲۵، ۲۵۷ گفتار در روش دوست راه بردن عقل و طلب حقیقت در علوم (رنب دکارت) ۲۱ گفتگوی دوشنبه ۲۶۹ گل سرخ برای امیلی (ویلیام فاکتر) ۵۴۱ گل کنار طلایی= زرین گلدان آلو= چین ــ پینگ ــ می= تماریخ بر حمادثهٔ هسی مین و شش هستر او (هسی یماتو، هسی یماتوشنگ) ۱۱۱ گلهای شر (شارل بودلر) ۲۸۸، ۳۷۷، ۴۲۸

J

لارو وبلائش (مجلة ادبی) ۳۶۰ لامیا (جان کیتز) ۳۲۰

گفرگاه سوآن ۲۰۷

لاتوول روو فرانسز (نشریهٔ ادبی) ۲۹۷ لرد جیم (جوزف کتراد) ۳۱۲،۳۱۱ تیا ۲۲۸،۳۲۷،۳۲۸، ۲۲۹، ۲۳۲، ۲۳۳، ۲۳۷، ۵۲۵ لکانکحای ایپیکوس (شیلر) ۱۷۵ لولیتا (ولامیر نابوکف) ۲۹۳، ۲۹۳

٢

مادام برواری ۲۸۷ مادونای صخرمها (تابلو) (الوناردو دارینجی) ۹۲۵ ماری استوارت (شیلر) ۱۷۴ تا ۱۷۷ ماری، ماری مرا محکم نگلعدار (جرج موریس) ۴۲۵. ۳۲۲ ماسكاراد (ميخاليل لرمانتوف) ٢٥٩ مال فلاتدرز (دانیل دوفو) ۶۹ مأمور سری (جوزف کتراد) ۳۲۸، ۲۲۹، ۲۲۰ ماهیگیر و ماهی (الکساندر پوشکین) ۲۲۹ مجموعهای از نوشتارهای انتقادی پیرامون سرزمین بیحاصل (جمی مارتین) ۲۰۰، ۲۲۱، ۲۲۲ محاصرة أنتورب (شيلر) ١٧٥ محاصرة كورينت (لرد بايرون) ۲۴۲ محاكمه (فرانتس كافكا) 207 مرای (تیولوس) ۶۶ مرای (سکستوس پروپرتیوس) ۶۶ مرايه (الكساندر يوشكين) ٢١٣. ٢٧٣ مرایه (ربرت لوثی استیونسن) ۴۵۴ مردان میان تھی (الیوت) ۱۳۵، ۱۳۷۰، ۱۹۹۰، ۵۰۳، ۵۰۳ مرزهای انتقاد (الیوت) ۲۱۶

ردهای انتقاد (الیوت) ۴۱۶ مرکور (نشریه) ۱۹۵، ۱۹۵ مرگ (میخائیل لرمانتوف) ۲۶۵ مرگ آرنور (سرتوماس مالوری) ۴۰۷ مرگ در کلیسا (الیوت) ۲۲۷ مرگ مینت نارسیوس (الیوت) ۴۲۹ مرگ یک شاعر (میخائیل لرمانتوف) ۲۲۳، ۲۶۳ مری استوارت اسکاتاند (بیورنسن) ۱۷۶ مرید (پل شارل ژوزف بورژه) ۲۵۰

مرید رپی شاری وروث پرووی مزاحمی در غبار (ویلیام فاکتر) ۵۵۳، ۵۵۳، ۵۹۳، ۵۹۳ مسخ (اووید) ۹۶، ۲۰۸، ۴۵۱

میج موعود (فردریک گوتلیب کلوپ اشتوک) ۱۵۲ مصاحب خواننده برای شناخت ادبیات جهان ۱۵۵۰ ۳۵۱ مطرود جزائر (جوزف کتراد) ۲۰۱۳، ۲۷۷، ۳۲۷ معاصر (نشریه) ۲۷۲، ۲۷۱، ۲۲۷، ۲۲۵، ۲۲۵ مغلوب ناشده (ویلیام فاکتر) ۵۲۰ ۵۲۵، ۵۲۵ ۵۹۹

نخلهای وحشی (ویلیام فاکتر) ۵۲۹ ۵۵۱ ۵۶۴ ۵۹۵ نغمه ای دریک شام بادخیز ۲۹۱ نقابهای قصمیردازی در داستان رؤیای خانهٔ سرخ (لوسین میلر) ۱۲۱. نقادي عقل مطلق (امانوئل كانت) ۱۷۳، ۲۵۹ نقدهایی بیرامون آثار عصر ملکة الیزابت (الیوت) ۵۰۴ نقدهایی بیرامون اندیشمهای فلسفی سنه کا (الیوت) ۵۰۳ نقدی پر آثار دانته (الیوت) ۵۰۴ نقدی سرامون دانته و کوریالان (الیوت) ۵۰۴ نگاهی بر آشوب (هرمان هسه) ۲۰۹ تمايشنامة يارسيوال ٢٥٢ نوحهای برای یک راهبه (ویلیام فاکتر) ۵۶۰. ۵۶۱. ۵۶۳ ۵۸۲ نوسترومو (جوزف کتراد) ۳۱۱، ۳۲۷، ۲۲۹ نوشتارهای انتقادی بیرامون تی ـ اس ـ الیوت ۲۲۵ نوشتارهای برگزیده (الیوت) ۵۰۴ نیبلونگن (ایرا) (ریشار واگتر) ۲۶۲، ۲۶۲ نیروی سرود (شیلر) ۱۷۵ نیویورک هرالد تربیون (روزنامه) ۳۲۹

\_

ودا ۲۰۹ وداع با اسلحه (ارنست همینگری) ۵۳۵ ۵۳۵ وقار و شأن (شیلر) ۱۶۷ وقایعنامة فورسایت (جان گالزورتی) ۱۱۶ تا ۱۱۸ وکیل (نشریه) ۲۹۰ ۵۰۳ ۵۰۳ ولیل انکریست فروریک شیلر) ۱۹۳ تا ۱۸۲ ۱۸۳ ما ۱۸۲ ۱۸۳ ما ۱۳ ما ۱۳

.

هارپر (مجله)۵۵۲ هاروارد ادووکیت (ماهنامهٔ ادبی) ۵۹۰ هانری چهارم (ویلیام شکسیپر) ۲۷۲ هسی – یو– چی – عنتر = سفر بسوی باختر ۱۱۱،۱۱۰ هفت چراخ مصاری (جان راسکین) ۳۶۱ هلال ماه (مجلهٔ ادبی) ۱۱۵ هلوئیز جدید (زان زاک روسو) ۳۹۲

DAY DAP

مكالمة نيدوس (افلاطون) ١٧٧ مكالمة كريتياس (افلاطون) ٧٧ مكيت (ويليام شكسيير) ١٧٧، ٢٣٣. ٥٧٠ ١٧٥٠ ١٧٥ مکتوبی به میس بلاونت (الکساندر یوب) ۷۲ ملاحظاتی پیرامون امور کشاورزی در دوکنشین ورتمبورگ بموسیلة یکی از صاحبنصبان دوکتشین (یوهان کاسپار شیار) ۱۵۲ منتخبات ادبیات جبنی (سایریل بیرچ) ۱۴۰ منتخبات مقالات انتقادی بیرامون سرزمسین بسیحاصل (ا \_ نسی \_ دایسن) ۲۲۲ منتخبات نظم و نتر ادبیات انگلیسی از اکسفورد (فرانک کرمود جان ملاتستن) ۵۱، ۱۰۳، ۲۷۱، ۲۲۹، ۲۹۹، ۲۰۱، ۲۲۲، ۲۲۹، ۲۴۹، 417. 667. A67. 747. 647. 747. 777. 677. 477. 7A7. منشأت اخلاقي (الكساندر يوب) ١٠٠ منشى محرمانه (اليوت) ٢٩٧. ٥٠٢. ٥٠٠ منظومة دوستى (شيلر) ١٥٨ منظومة سفينة دريايي (لرد بايرون) ۲۲، ۲۷ مواجب سرباز (وبليام فاكتر) ٥٩٠ ٥٩٠ مویی دیک (هرمان ملویل) ۳۲۸. ۵۹۷ موزارو سالی بری (الکساندر پوشکین) ۲۲۲. ۲۲۹ موسیقی زمان (آنتونی باول) ۲۹۲ موسیقی و شعر (الیوت) ۵۰۲ ۵۰۴ میخاتیل بوری بریج لرمانتوف (ولادیمیر ویکتور بویج ژادانف) ۲۹۷ میرانگران (فورد مادوکس فورد، جوزف کتراد) ۳۱۴ ميلتن (اليوت) ٥٠١

مقالات (سر فرانسیس بیکن) ۹۲

مقدم پر ادبیات انگلیس ۲۹۹

مكاتيب (هوراس) 60

مكالمات كنفرسيوس ١٣٢

مقدمه ای بر ادبیات چینی (لیو ــ وو ــ چی) ۱۲۴

مكاتيب الكساندر يوپ (جنن اورت بات)١٠٣

ن

مين استريت (سينلكر لوئيس) ٥٣١

ميهمان سنگواره (الكساندر يوشكين) ۲۲۳، ۲۳۹

ناآزموده (میخالیل لرمانتوف) ۴۶۶ ناتان خردمند (گوتولد افرائیم لمسینگ) ۱۵۲ نامهٔ منظوم به دکتر آربوت نات (الکساندر پوشکین) ۹۹ ناما (امیل زولا) ۳۵۰، ۳۵۷ نثر انتقادی الکساندر پوشکین (کارل ـــ آر ـــ پروفر) ۲۹۳ نخستین روز پسرهیز و روزهگیری مسیحیان (چهسارشبنه خساکستر) (الیوت) ۵۰۱

همسر روستایی (ویلیام وایچرلی) ۷۱

همکار سیاه (جوزف کراد) ۲۱۴ حملت ۲۲۸

هملت = معكده (وبليام فاكتر) ٥٥١

همهٔ مردان برادرند = حاشية أب (شوئي \_ هو \_ چوآن) ١١٠

هنرآفرینان (شیلر) ۱۶۵. ۱۶۷

هنرمند در سیمای بیننده (هارولد مارش) ۱۹۹۱

هنر یاد (ولتر) ۲۴۱

هونگ ـ او ـ منگ = رؤیای خانة سرخ (نساتو سوته چین) ۱۱۴ هیاهو و خشم (ویسلیام فساکتر) ۲۹۵، ۵۲۸، ۵۴۰، ۵۴۸، ۵۵۰،

100. 490. 490. - 40. 140. 740. 440. 440. 740. 140.

حمد عمد حمد محد محد

هيزم شكنها ٢٩٥

بادآوری چیزهای گذشته = درجستجری روزگار از دست رفته (مارسل پروست) ۲۲۵

یامداشتهای کلیف ۲۰۹، ۳۱۱، ۳۱۳، ۲۱۵، ۲۲۲ یادداشتهای مونارک (وبلیام سی پور) ۳۱۵. ۳۲۵

> بلاداشتهای وطن (نشریهٔ ادبی) ۲۷۱ بادداشتهای ربلکز ۱۳۳

یادداشتهای بر مهمترین اشعبار و نسایشنامههای تی ـ اس ـ الیوت

(دکتر ریرت یی کایلان) ۲۱۸. ۲۴۷، ۲۷۲ بادداشتهای بیرامون تعریف فرهنگ (الیوت) ۵۰۲ ۵۰۲

> یک اثر کلاسیک جیست؟ (الیوت) ۵۰۱ یک شاخهٔ سیز (وبلیام فاکتر) ۵۴۶

یک قصه (ویلیام فاکتر) ۵۲۹ ۵۵۰ ۵۴۰ ۵۴۱ ۵۹۲ یک هسر (سرماتوس اوورباری) ۳۲

یوتوییا (سرتوماس مور) ۴۸، ۴۸

يوسفنزاده أربماتيا (ريرت دوبارون) ۴۰۷

يوكي اونكين (الكساندر يوشكين) ٢١٥.٢١٠، ٢٣٣، ٢٣٩، ٢٣٩،

.TY, YTY, TTY, YTY, ATY, PTY, 10Y, 00Y, 90Y, TVY,

يرليسيس (جيمز جويس) ۲۰۷، ۲۲۶، ۲۸۶

## كتابشناسي\*

- 1. WILLIAM FAULKNER: The Sound and the Fury; Penguin Modern Classics; London; 1974 edition.
- LAWRANCE THOMPSON: WILLIAM FAULKNER; An Introduction and Interpretation; Barns and Noble Inc.; New York; 1967.
- IRVING HOWE: WILLIAM FAULKNER; A Critical Study; The University of Chicago Press; Chicago; 1975.
- ROBERT PENN WARREN: FAULKNER; A Collection of Critical Essays; Prentice Hall;
   New Jersey USA; 1966.
- 5. WILLIAM FAULKNER: The Sound and the Fury; Cliff's Notes; Lincoln; Nebraska; 1970.
- ROBERT COUGHLAN: The Private World of William Faulkner, Avon Book Divistion; New York;
   1953.
- 7. WILLIAM FAULKNER: Go Down Moses; Random House; New York; 1942 edition.
- 8. WILLIAM FAULKNER: Sanctuary; Penguin Books; 1955 edition.
- 9. WILLIAM FAULKNER: As I Lay Dying; Cliff's Notes; 1969.
- 10. WILLIAM FAULKNER: The Town; Random House; New York; 1957.
- 11. JOSEPH BLOTNER: FAULKNER; A Biograppy; in 2 Vol; Chatto and Windus; London; 1974.
- 12. WILLIAM FAULKNER; Nobel Prize Library; Alex Gregroy; New York; 1971 edition.
- 13. MARTIN SEYMORE-SMITH: Guide to Modern World Literature; Hodder and Stoughton; 1973.
- HEINRICH STRAUMANN; American Literature in the Twentieth Century; Hutchinson's University Library; London; 1951.
- 15. ABRAHAM H. LASS: 50 American Novels; Washington Square Press; New York; 1970.
- 16. WILLIS WAGER: American Literature; A World View; Clark, Double and Brendon; London; 1969.

\* كلة كتابها تعلق دارند بهكتابخانة شخصى مؤلف

- 17. VOGEL MURPHY: American Literature; Hymarx; Boston; 1961.
- 18. MALCOM COWLEY: Writers at Work; The Viking Press; New York; 1958.
- 19. JOHN CANNING: 100 Great Books; A Century Book; London; 1974.
- 20 THE READER'S COMPANION OF WORLD LITERATURE; A Mentor Book; New York; 1973.
- 21. FRANK N. MAGILL: Masterpieces of World Literature; Harper & Row Pub. New York; 1960.
- 22. DELMORE SCHWARTZ: Selected Essays; The University of Chicago Press; Chicago; 1970.
- 23. Encyclopaedia Britannica; Macropaedia; 1974.
- 24. Encyclopaedia Americana: 1962.